









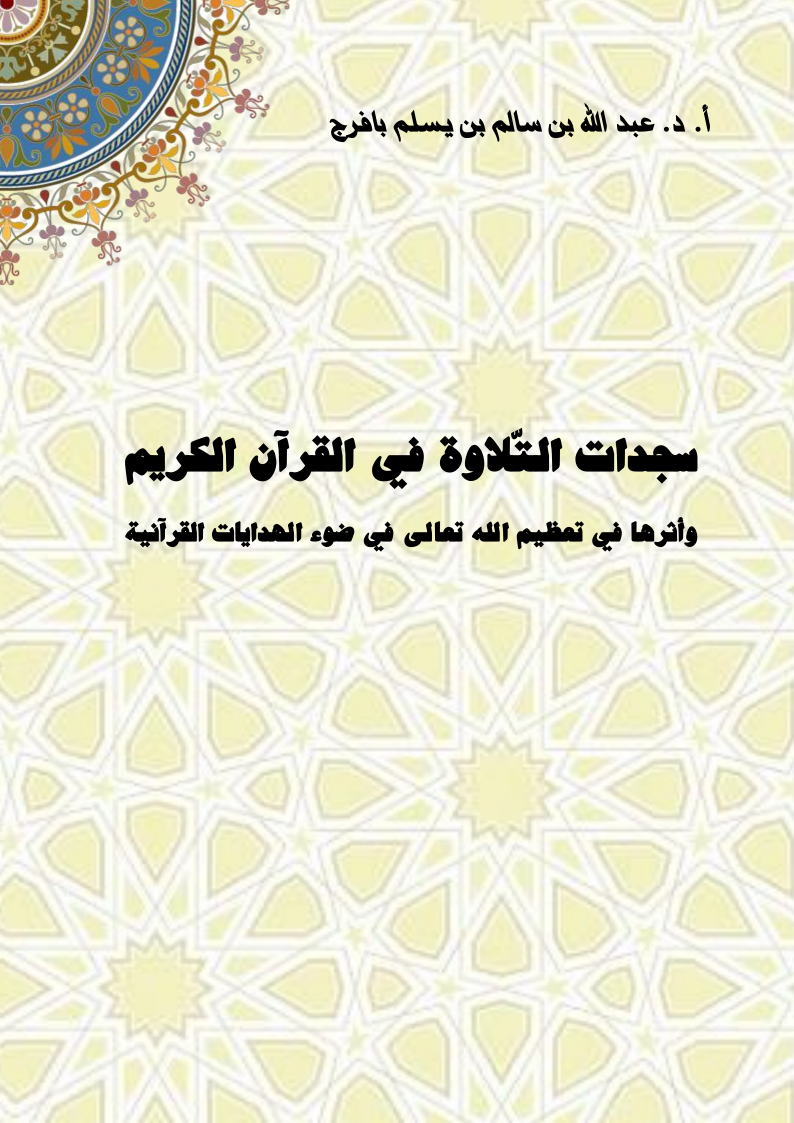
تنظيم جامعة أفريقيا العالمية بالشراكة مع كرسي الهدايات القرآنية بجامعة أم القرى

# عنوان البحث

سجدات التلاوة في القرآن الكريم وأثرها في تعظيم الله في ضوء المدايات القرآنية

اسم الباحث

أ.د / عبدالله بن سالم بن يسلم بافرج



إِنَّ الحمد لله نحمده، ونستعينه، ونستهديه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك، وأشهد أن محمَّدًا عبده ورسوله ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا عَده وَرسوله ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا عَمُونُ إِلَا وَأَنتُم مُسلِمُونَ أَن وَاللهُ وَاللهُ وَيَتَعُوا ٱللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ عَلَيْكُم وَن نَفْسِ وَحِدة وَخَلَقَ مِنها وَجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاء وَاتَّقُوا ٱللهَ ٱلَّذِي مَسَاء أُونَ بِهِ وَٱلْأَرْحَام أَ إِنَّ ٱللّه كَانَ عَلَيْكُم وَقِيبًا اللهُ وَمُن يُطِع اللهُ وَرَسُولُهُ وَقَدُوا ٱللهَ وَقُولُواْ قَولًا سَدِيلًا ﴿ يُ يُصَلِح اللهُ وَرَسُولُهُ وَقَدُ فَازَ فَوْرًا عَظِيمًا ﴿ الله وَالاحزاب].

أمَّا بعد؛ فإنَّ أصدق الحديث كتاب الله، وخير الهدي هدي محمَّد ﷺ، وشرَّ الأمور محدثاتها، وكلَّ محدثة بدعة، وكلَّ بدعة ضلالة (١٠).

من المواضيع التي ينبغي دراستها، وإمعان النظر فيها لتجليتها، وإيضاح الهدايات فيها عسجدات التلاوة في القرآن الكريم؛ وذلك لما لها من أثر في تعظيم الله تعالى، فحاولت جاهدًا الكتابة في هذا الموضوع، ووسمت البحث بـ: (سجدات التلاوة في القرآن الكريم وأثرها في تعظيم الله تعالىٰ في ضوء الهدايات القرآنية).

### أسباب اختيار الموضوع:

أسباب اختيار الموضوع ترجع لأمور، أهمُّها:

١ - أنَّ سجدات التَّلاوة في القرآن الكريم لها أحكام وحكم عظيمة ينبغي التنبه لها.

٢- أهمية استشعار أثر سجدات التلاوة في تعظيم الله تعالىٰ.

٣- المشاركة في المؤتمر القرآني الدولي الثاني في هدايات القرآن الكريم.

#### هدف البحث:

إظهار أثر سجدات التلاوة في تعظيم الله تعالىٰ.

<sup>(</sup>۱) هذه خطبة الحاجة التي رواها جابر بن عبدالله وابن عباس رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُمْ، عن النَّبِيِّ ﷺ، أخرجها مسلم (۲۰٤٥).

#### الدِّراسات السَّابقة:

لم أقف على دراسة سابقة في هذا الموضوع بهذا العنوان ولله الحمد، والذي وقفتُ عليه بحثٌ لفضيلة الدكتور عبد العزيز بن محمد السَّدحان بعنوان: (التِّبيان في سجدات القرآن). والإضافة في بحثى: أنَّه يبرز تعظيم الله تعالى من خلال هدايات القرآن الكريم في سجدات التِّلاوة.

#### مشكلة البحث وتساؤلاته:

تعتبر دراسة سجدات التِّلاوة من الأمور التي ينبغي على أهل العلم أن يعتنوا بها؛ لما فيها من إبراز تعظيم الله تعالى، وهذا البحث يجلي شيئا من ذلك التعظيم.

وتتلخص مشكلة البحث فيما يلي:

١ - اختلاف العلماء رحمهم الله في تحديد عدد السَّجدات في القرآن الكريم.

٢- أساليب الأمر بالسُّجود.

٣- انعدام الأبحاث المتخصصة في هذا الموضوع.

٤ - لم يسبقني أحد في الكتابة في هذا الموضوع بالصُّورة المرسومة له.

لذلك سيكون هذا البحث إن شاء الله في: سجدات التلاوة في القرآن الكريم وأثرها في تعظيم الله تعالى في ضوء الهدايات القرآنية.

ومن استعراض المشكلة فيما سبق يمكن صياغة تساؤلات الدِّراسة في أربعة أسئلة رئيسة، هي:

١ - ما تعريف سجود التلاوة؟

٢- ما حكم سجود التلاوة؟

٣- ما هي آداب سجود التلاوة؟

٤ - من هم الساجدون لله وما أثره في تعظيم الله تعالىٰ؟

#### خطة البحث:

تكون البحث من مقدمة ومبحثين وخاتمة وفهارس وفق الترتيب الآتي:

المقدمة: فيها أسباب اختيار الموضوع، وهدفه، والدراسات السابقة، ومشكلة البحث وتساؤلاته، وخطة البحث، ومنهجه.

المبحث الأول: سجود التلاوة حقيقته وأحكامه، وفيه ستة مطالب:

المطلب الأول: تعريف سجود التلاوة.

المطلب الثاني: عدد سجدات التلاوة في القرآن الكريم.

المطلب الثالث: أساليب الأمر بالسجود.

المسألة الأولى: الأمر للنبي صلى الله عليه وسلم بالسجود.

المسألة الثانية: الأمر للمؤمنين بالسجود.

المسألة الثالثة: خطاب التحضيض للعموم على السجود.

المطلب الرابع: حال المشركين مع الأمر بالسجود.

المطلب الخامس: حكم سجود التلاوة.

المطلب السادس: آداب سجود التلاوة.

المبحث الثاني: الساجدون لله وأثره في تعظيم الله تعالى، وفيه خمسة مطالب.

المطلب الأول: سجود الملأ الأعلى، وأثره في تعظيم الله تعالىٰ.

المطلب الثاني: سجود الأنبياء والمرسلين عليهم الصلاة والسلام، وأثره في تعظيم الله تعالى .

المطلب الثالث: سجود أولوا العلم، وأثره في تعظيم الله تعالىٰ.

المطلب الرابع: سجود المؤمنين، وأثره في تعظيم الله تعالىٰ.

المطلب الخامس: سجود عموم المخلوقات، وأثره في تعظيم الله تعالىٰ.

الخاتمة: وفيها أهم النتائج والتوصيات.

الفهارس: وتشمل فهرس المصادر والمراجع وفهرس الموضوعات.

#### منهج البحث:

١- اعتمدت في البحث على طريقة المنهج الوصفي الذي يجمع بين الاستقراء والتحليل للآيات التي ورد فيها سجدات التلاوة.

- ٢- رتبت الآيات حسب خطة البحث.
- ٣- حاولت جاهدا إبراز أثر آيات السجود في تعظيم الله تعالى.
- ٤ وثقت النصوص التي أنقلها، توثيقًا علميًا دقيقًا من مصادرها الأصلية، ما أمكنني ذلك.
  - ٥ عزوت الآيات القرآنية إلىٰ سورها.
  - ٦- خرجت الأحاديث التي ورد ذكرها، وذكرت أقوال أهل العلم في بيان درجتها.
- ٧- عند الإحالة إلى صفحة النص المنقول فإن الإحالة تكون للصفحة التي فيها بدايته.
- ٨- المعول عليه في معرفة طبعات المصادر والمراجع هو الفهرس الخاص بذلك في
   آخر البحث، وقد التزمت طبعة واحدة لكل كتاب.
  - ٩ ضبطت بالشكل ما يحتاج إلى ضبط، مما قد يُشكل قراءته، ويلتبس نطقه.
    - ١ ذيلت البحث بفهارس للمصادر والمراجع، والموضوعات.

وفي الختام أسأل الله تبارك وتعالىٰ أن يتقبل مني هذا العمل، وأن يجعله خالصًا لوجهه الكريم، وأن يكون موافقًا للصواب، وصلىٰ الله وسلم وبارك علىٰ نبينا محمد، وعلىٰ آله وصحبه أجمعين، والحمد لله رب العالمين.

### المنعث الأول؛ حوره العلاوة حقيقته وأحكام

### الحسب الأولء قيريث سجود العلاوة

السُّجود بالضَّمِّ مصدر سَجد، وهو الخضوع مع خفض الرأس، وجعل ذلك عبارة عن التَّذلّل لله وعبادته، وهو عام في الإنسان والحيوانات والجمادات (١)، فالسِّين والجيم والدَّال الله وعبادته، وهو عام في الإنسان وألحيوانات والجمادات وكلُّ ما ذلَّ فقد سجد أصلُّ واحدٌ مطَّرد يدلُّ على تطامُن وذُلِّ؛ يقال: سجد، إذا تطامَن، وكلُّ ما ذلَّ فقد سجد (٢)، ومنه: نخلة ساجدة إذا أمالها حملها، وسجدت النخلة إذا مالت، ونخل سواجد مائلة (٣).

والسُّجود في الشَّرع: يكون بوضع الجبهة والأنف والكفين والركبتين وأصابع القدمين على الأرض.

## والسُّجُودُ ضربان:

الأول: سجود باختيار، وليس ذلك إلا للإنسان، وبه يستحقّ الثواب، نحو قوله تعالى: ﴿ فَأَسَّجُدُوا لِلَّهِ وَاعْبُدُوا اللهِ النجم]، أي: تذلَّلوا له.

الثاني: سجود تسخير، وهو للإنسان والحيوانات والنبّات، وعلى ذلك قال تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ يَسَجُدُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرَهًا وَظِلَالُهُم بِٱلْفُدُوّ وَٱلْآصَالِ اللهِ الرعد]، وقال تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَرَوّا إِلَى مَاخَلَقَ ٱللَّهُ مِن شَيْءٍ يَنْفَيّوا ظِلَالُهُ وَعِن ٱلْمِمِينِ وَٱلشَّمَايِلِ سُجّدًا لِللهِ وَهُمُ دَخِرُونَ تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَرَوّا إِلَى مَاخَلَقَ ٱللَّهُ مِن شَيْءٍ يَنْفَيّوا ظِلَالُهُ وَعِن ٱلْمِمِينِ وَٱلشّمَايِلِ سُجّدًا لِللهِ وَهُمُ دَخِرُونَ اللهِ السّامِينِ وَٱلشّمَايِلِ سُجّدًا لِللهِ وَهُمُ دَخِرُونَ اللهُ اللهِ السّامِينِ وَٱلشّمَايِلِ سُجّدًا لِللهِ وَهُمُ دَخِرُونَ اللهُ السّامِينِ وَٱلشّمَايِلِ سُجّدًا لِللهِ وَهُمُ دَخِرُونَ اللهُ اللهُ اللهُ السّمِود تسخير، وهو الدّلالة الصّامِية النّاطقة المنبّهة علىٰ كونها مخلوقة، وأنّها خلق فاعل حكيم (١٠).

وخصَّ السُّجود في الشَّريعة بالرُّكن المعروف من الصَّلاة، وما يجري مجرئ ذلك من سجود القرآن، وسجود الشُّكر<sup>(٥)</sup>.

والتّلاوة من تلو إذ اتبع، فالتاء واللام والواو أصلٌ واحد، وهو الاتّباع، يقال: تَلَوْتُه إذا تَبِعْتَه، ومنه: تلاوةُ القُرآن؛ لأنّه يُتْبع آيةً بعد آية (٢). ومنه: جاءت الخيلُ تَتالِيًا، أي: مُتتابِعَة،

<sup>(</sup>١) مفردات ألفاظ القرآن (٣٩٦).

<sup>(</sup>٢) معجم مقاييس اللغة (٣/ ١٣٣).

<sup>(</sup>۳) اللسان (۳/ ۲۰۶، مادة: س ج د).

<sup>(</sup>٤) مفردات ألفاظ القرآن (٣٩٦).

<sup>(</sup>٥) مفردات ألفاظ القرآن (٣٩٦).

<sup>(</sup>٦) معجم مقاييس اللغة (١/ ٣٥١).

وناقة مُثل ومُثلِية: يَثلوها وَلدُها، أي: يتبعها، وتَلَّىٰ الرَّجلُ صلاتَه: أَثْبَعَ المكتوبةَ التطوُّعَ، وتَلوْتُ القرآن تِلاوةً: قرأته (۱). والتِّلاوة تختصُّ باتباع كتب الله المنزلة تارة بالقراءة، وتارة بالاتسام لما فيها من أمر ونهي، وترغيب وترهيب، أو ما يتوهم فيه ذلك، وهو أخصُّ من القراءة. فكلُّ تلاوة قراءة، وليس كلُّ قراءة تلاوة، لا يقال: تلوتُ رُقعتك، وإنَّما يقال في القرآن في شيءٍ إذا قرأتَه؛ وجب عليك اتِّباعه (۱).

وسجود التَّلاوة: السُّجود الذي يُؤدَّىٰ عند قراءة آية من آيات السَّجدة، وهو سجود واحد كسجود الصَّلاة (٣٠).

المالب الثالي، عند سجدات العلاوة في القرآن العربيم

ذكر العلماء في عدد سجدات التِّلاوة أقوالًا كثيرة وسأكتفى بذكر أبرز الأقوال:

قال أبو حنيفة رَحِزُلَتْهُ: «هن أربع عشرة»، أثبت سجدات المفصل وسجدة (ص)، وأسقط السجدة الثانية من (الحجِّ)(٤).

وقال مالك وطائفة رحمهم الله: «هي إحدى عشرة» أسقطوا سجدات المفصل (٥٠).

وقال الشَّافعيُّ وطائفة رحمهم الله وهو مشهور مذهب أحمد (٢): «أنهن أربع عشرة سجدة»؛ منها سجدتان في (الحجّ)، وثلاث في المفصل، وليست سجدة (ص) منهن، وإنَّما هي سجدة شكر (٧).

وقال أحمد في روايةٍ واللَّيث وإسحاق وابن وهب وابن حبيب من المالكية وابن المنذر وسُريجٌ من الشَّافعية وطائفة من أهل العلم رحمهم الله: «هنَّ خمس عشرة»، فأثبتوا الجميع (^).

<sup>(</sup>۱) اللسان (۱/ ۲۰۲، مادة: ت ل ۱)

<sup>(</sup>٢) مفردات ألفاظ القرآن (١٦٧).

<sup>(</sup>٣) التعريفات للجرجاني (١٨٩).

<sup>(</sup>٤) فتح القدير لابن الهمام (٣/ ١١٤).

<sup>(</sup>٥) المدونة الكبرئ (١/ ١٩٩).

<sup>(</sup>٦) التعريفات للجرجاني (١٨٩).

<sup>(</sup>٧) الحاوى الكبير (٢/ ٤٦٣)، والمغنى (٣/ ٨٥).

<sup>(</sup>٨) ينظر: شرح النووي لصحيح مسلم (٢/ ٥٥)، والمغني (٣/ ٨٥).

وقبل التّرجيح بين الأقوال ينبغي العلم بأنَّ مواضع السَّجدات في القرآن نوعان:

الأوَّل: خبرٌ من الله تعالىٰ عن سجود مخلوقاته له عمومًا أو خصوصًا، فسنَّ للتَّالي والسَّامع وجوبًا أو استحبابًا أن يتشبه بهم عند تلاوة آية السَّجدة أو سماعها.

الثَّاني: أمرٌ من الله تعالى، وهذا لا فرقَ فيه بين أمر وأمر، وآيات الأوامر يكون السُّجود فيها بطريق الأولى.

فالسَّاجد إمَّا متشبه بمن أُخبر عنه، أو ممتثل لما أُمر به، وعلىٰ التَّقديرين يُشرَعُ له السُّجود في الجميع. وهذا السُّجود شرعه الله تعالىٰ ورسوله ﷺ عبوديةً عند تلاوة هذه الآيات واستماعها، وقربة إليه، وخضوعًا لعظمته، وتذلُّلًا بين يديه (١).

وعلىٰ هذا فما أثبت الدَّليل بأنَّ النَّبيَّ عَيَّكُ أو الصَّحابة رَضَاً لللَّهُ عَنْهُمُ سجدوا فيه؛ فإنَّه يؤخذ به، ولامجال للرَّأي والقياس في ذلك، وبالنَّظر في الأحاديث والآثار الواردة في سجود التِّلاوة نجد أنَّها تثبت خمس عشرة سجدة، وهذا هو الرَّاجح؛ لأنَّ النُّصوصَ تؤيِّده، والله أعلم؛ فعن عمرو بن العاص رَضَاً للَّهُ عَنْهُ، قال: إنَّ رسول الله عَلَيْ أقرأه خمس عشرة سجدةً في القرآن، منها ثلاثٌ في المفصَّل، وفي الحجِّ سجدتان (٢).

والسَّجدات التي اختلفوا فيها هي: السَّجدة الثَّانية من (سورة الحجِّ)، وسجدة (سورة ص)، وسجدات سور المُفصَّل (النجم والانشقاق والعلق)، وكلُّها قد جاءت الأحاديث والآثار بإثباتها، وهي كالتالي:

(١) ينظر: إعلام الموقعين (٢/ ٤٠٨).

(۲) رواه أبو داود (۱٤٠٣)، وابن ماجه (۱۰۰۷)، والدَّارقطني (۱۰۲۰)، والحاكم (۸۱۱). والحديث اختلف أهل العلم في تصحيحه وتضعيفه؛ فحسّنه النَّوويُّ في (المجموع ٤/ ٦٠)، وقال ابن الملقن في (البدر المنير ٤/ ٢٥٧): «وسكت عليه أبو داود؛ وهو مقتضٍ لحُسنه أو صحته عنده». ونقل ابن حجر في (التخليص الحبير ٢/ ٢٧) تضعيفه عن عبد الحقّ وابن القطان، وقال: «وفيه: عبد الله بن مُنين وهو مجهول، والرَّاوي عنه الحارث بن سعيد العتقى وهو لا يُعرف أيضًا، وقال ابن مأكو لا: ليس له غير هذا الحديث».

قال د. عبد العزيز السَّدحان في (التبيان في سجدات القرآن: ٦٤): والحديثُ وإن كان في إسناده ضعفٌ فله من الشواهد المرفوعة والموقوفة ما ينهض به عن درجة الضعف وهذه الشواهد – مرفوعة وموقوفة – منها ما نص علىٰ سجدة واحدة، ومنها ما نص علىٰ عدة سجدات، وهذه الشواهد منها ما هو ثابت بذاته، ومنها ما هو معتضد بغيره.

## السَّجدة الثَّانية من (سورة الحبِّ):

عن عقبة بن عامر رَضَالِللَهُ عَنْهُ، قال: قلتُ: يا رسول الله، فُضِّلت (سورة الحجّ) بأن فيها سجدتين؟ قال: «نعم، ومن لم يسجدها فلا يقرأهما»(١)، وعن خالد بن معدان: أنَّ النَّبِيَ عَلَيْهُ قال: «فُضِّلَتْ سُورَةُ الْحَجِّ عَلَىٰ الْقُرْآنِ بِسَجْدَتَيْنِ»(١)، وعن ابن عبَّاس، قال: «فُضِّلَتْ سُورَةُ الْحَجِّ عَلَىٰ الْقُرْآنِ بِسَجْدَتَيْنِ»(١)، وعن ابن عبَّاس، قال: «فُضِّلَتْ سُورَةُ الْحَجِّ بِسَجْدَتَيْنِ»(١)، وعَنْ أَبِىٰ الدَّرْدَاءِ: أَنَّهُ كَانَ يَسْجُدُ فِي الْحَجِّ سَجْدَتَيْنِ(١)، وقد رُوي عن عمر وابن مسعود وعمار بن ياسر وابن عمر وابن عبَّاس وأبي موسىٰ الأشعريِّ وأبي الدَّرداء رَضَالِللَهُ عَنْهُمْ أَنَّهُم سجدوا في (سورة الحجِّ) سجدتين (٥).

قال ابن كثير: «فهذه شواهد يَشُدّ بعضها بعضًا»(٦).

### سجدة (سورة ص):

عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضَيُلِلَهُ عَنْهُمَا، قَالَ: «(ص) لَيْسَ مِنْ عَزَائِمِ الشُّجُودِ، وَقَدْ رَأَيْتُ النَّبِيَّ عَيَّالِيَّةٍ يَسْجُدُ فِيهَا» (٧٠).

وعَنْ أَبِىٰ سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ: أَنَّهُ قَالَ: قَرَأَ رَسُولُ الله عَيَالَةٍ وَهُوَ عَلَىٰ الْمِنْبَرِ (ص)، فَلَمَّا بَلَغَ السَّجْدَة؛ نَزَلَ فَسَجَدَ وَسَجَدَ النَّاسُ مَعَهُ، فَلَمَّا كَانَ يَوْمٌ آخَرُ قَرَأَهَا فَلَمَّا بَلَغَ السَّجْدَة؛ تَشَزَّنَ السَّجْدَة؛ تَشَزَّنَ السَّجُودِ»؛ فَنَزَلَ النَّاسُ لِلسُّجُودِ؛ فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْلِةٍ: «إِنَّمَا هِيَ تَوْبَةُ نَبِيٍّ وَلَكِنِّي رَأَيْتُكُمْ تَشَزَّنْتُمْ لِلسُّجُودِ»؛ فَنَزَلَ فَسَجَدَ وَسَجَدُوا (^).

(۱) رواه الترمذي (۵۷۸)، وقال: «هذا حديث ليس إسناده بذاك القوي»، قال ابن كثير (التفسير ٥/٤): «وفي هذا نظر؛ فإنَّ ابن لَهيعة قد صَرَّح فيه بالسَّماع».

(٢) رواه البيهقي (٣٨٨٦)، وقال في (معرفة السُّنن والآثار ٣/ ٢٤٧): «وهذا المرسل، إذا انضم إلىٰ رواية ابن لهيعة صار قويا».

وقال د. عبد العزيز السَّدحان: «والتَّحقيق أنَّ الحديث يرتقي إلىٰ درجة الحُسن أو الصِّحة، كما ذكر البيهقيُّ لا سيما بشواهده».

- (٣) رواه البيهقي (٣٨٩٤).
- (٤) رواه البيهقي (٣٨٩٥).
- (٥) ينظر: معرفة السنن والآثار (٢/ ٢٤٣)، وما بعدها.
  - (٦) تفسير ابن کثير (٥/ ٤٠٥).
    - (٧) رواه البخاريُّ (١٠٦٩).
- (٨) رواه أبو داود (١٤١٢). وينظر: مصنف ابن أبي شيبة (٤٣٨٩). والتّشَزُّن: التّأهُّب والتّهَيُّؤُ للشيء والاَسْتِعْداد له؛ مأخوذ من عُرْضِ الشيء وجانبه، كأنَّ المُتَشَزِّن يَدَع الطُّمَأنينَة في جُلوسه، ويقعُد مُسْتوْفزًا علىٰ جانب. انظر: النهاية في غريب الحديث (٢/ ١١٥٠).

وعن ابن عباس رَضَالِللهُ عَنْهُمَا قال: قال رسول الله عَلَيْ في سجدة (سورة ص): «سجدها داود النّبيُّ توبةً، ونسجدها شكرًا»(۱).

وعن مُجَاهِد، قَالَ: سَأَلْتُ ابْنَ عَبَّاسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ مِنْ أَيْنَ سَجَدْتَ؟ فَقَالَ: أَوَ مَا تَقْرَأُ: ﴿ أُولَئِكَ عَنَهُ مِنْ أَيْنَ سَجَدْتَ؟ فَقَالَ: أَوَ مَا تَقْرَأُ: ﴿ أُولَئِكَ اللَّهِ عَلَيْهِ مَا لَلَّا اللَّهِ عَلَيْهِ مَا لَكُمُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا اللَّهُ عَلَاهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَا عَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ الللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَا عَلَالَاهُ عَلَا عَلَا اللَّهُ عَلَ

وعنه أيضًا رَضَوَالِلَّهُ عَنْهُ: أنه ذَكَرَ سُجُودَ الْقُرْآنِ، فَذَكَرَ مِنْهَا (ص)(٣)؛ فَفِي هَذَا مَا قَدْ دَلَّ علىٰ أَنَّ ابْنَ عَبَّاس جَعَلَهَا كَغَيْرِهَا مِنْ سُجُودِ الْقُرْآنِ، وَأَنَّهَا تُسْجَدُ لِتِلَاوَةٍ، لَا لِمَا سِوَاهَا كَمَا يُسْجَدُ غَيْرُهَا (١٠).

وقال بالسُّجود فيها: عمرُ وعثمانُ وابنُ عمر والنُّعمانُ بن بشير رَضَالِكُ عَنْهُمُ (٥)، وقال أيضًا بالسُّجود فيها جماعةٌ من التَّابعين -رحمهم الله- منهم: سفيانُ الثَّوريُّ وابنُ المبارك وطاووسٌ، وقال بالسُّجود فيها أيضًا أصحابُ الرَّأى وأحمد وإسحاق وأبو ثور(١٠).

## سجدة (سورة النَّجم):

عَنْ عَبْدِ اللهِ بِن مسعود رَضَوَالِلَّهُ عَنْهُ، قَالَ: أَوَّلُ سُورَةٍ أُنْزِلَتْ فِيهَا سَجْدَةٌ ﴿ وَٱلنَّجْ إِذَاهَوَىٰ ﴿ ﴾ قَالَ: فَسَجَدَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ، فَرَأَيْتُهُ أَخَذَ كَفًّا مِنْ تُرَابٍ فَسَجَدَ عَلَيْهِ، فَرَأَيْتُهُ قَالَ: فَسَجَدَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ، فَرَأَيْتُهُ إِلاَّ رَجُلًا رَأَيْتُهُ أَخَذَ كَفًّا مِنْ تُرَابٍ فَسَجَدَ عَلَيْهِ، فَرَأَيْتُهُ بَعْدَ ذَلِكَ قُتِلَ كَافِرًا؛ وَهُو أُمَيَّةُ بُنُ خَلَفٍ (٧).

وعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضَالِيَّهُ عَنْهُا، قَالَ: سَجَدَ النَّبِيُّ ﷺ بِ (النَّجْمِ) وَسَجَدَ مَعَهُ الْمُسْلِمُونَ وَالْمُشْرِكُونَ وَالْمُشْرِكُونَ وَالْمُشْرِكُونَ وَالْمُشْرِكُونَ وَالْمُشْرِكُونَ وَالْجِنُّ وَالْإِنْسُ (^).

وعن أبي هريرة رَضِيَالِلَهُ عَنْهُ: أَنَّ عمر رَضِيَالِلَّهُ عَنْهُ سجد في (النَّجم)، ثمَّ قام فوصل إليها بسورة (٩).

(١) رواه الطبراني في (المعجم الأوسط: ١٠٠٨).

(٢) رواه البخاري (٤٨٠٧)، وينظر: شرح مشكل الآثار (٧/ ٢٣٤).

(٣) شرح مشكل الآثار ٧/ ٢٣٧.

(٤) شرح مشكل الآثار ٧/ ٢٣٧.

(٥) مصنف ابن أبي شيبة (٤٣٩٠).

(٦) ينظر: مصنف عبد الرزاق (٥٨٧١)، وشعب الإيمان (٣/ ٤٤٢)، وشرح مشكل الآثار (٧/ ٢٣٥)، والتمهيد (١٢ / ١٣٢)، ونيل الاوطار (٣/ ١٢٠).

(۷) رواه البخاري (٤٨٦٣).

(۸) رواه البخاري (۲۸۲۲).

(٩) رواه عبد الرزاق (٥٨٨٠).

وجاء عن ابن مسعود وابن عبَّاس رَضِيَالِيُّهُ عَنْهُمَا: أنَّهما سجدا في (سورة النَّجم)(١).

#### سجدة سورة الانشقاق:

قَرَأً أَبُو هُرَيْرَةَ رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ: ﴿إِذَا ٱلسَّمَآءُ ٱنشَقَّتُ ﴿ فَسَجَدَ فِيهَا، فَلَمَّا انْصَرَفَ أَخْبَرَ أَنَّ رَسُولَ الله عَلِيْةٍ سَجَدَ فِيهَا (٢).

وعنه رَضِوَاللَّهُ عَنْهُ، قال: سجد أبو بكر وعمر رَضِوَاللَّهُ عَنْهُما فِي ﴿إِذَا ٱلسَّمَآءُ ٱنشَقَتْ ﴿ الْ ﴾، ومَن هو خيرٌ منهما (٣).

#### سجدة (سورة العلق):

عَنْ أَبِىٰ هُرَيْرَةَ رَضَىٰلِكُعَنْهُ، قَالَ: سَجَدْنَا مَعَ النَّبِيِّ عَلِيْلَةٌ فِي ﴿إِذَا ٱلسَّمَآءُ ٱنشَقَتْ ﴿ إِذَا ٱلسَّمَآءُ ٱنشَقَتْ ﴿ ﴾، ﴿ٱقْرَأَ السَّمَآءُ ٱنشَقَتْ ﴿ ﴾، ﴿ اقْرَأَ السَّمَآءُ ٱنشَقَتْ ﴿ ﴾ ﴾، ﴿ أَفَرَأُ

وعن سعيد بن جبير، قال: عزائم السُّجود: ﴿ الْمَرْ اللهُ تَنزِيلُ ٱلْكِتَابِ لَارَيْبَ فِيهِ مِن رَّبِ الْمَاكِ اللهُ عَلَى اللهُ عَل

قال الإمام ابن باز: سجدات التّلاوة كلّها سُنّة ما فيها حتمية، كلّها سُنّة ليست واجبة، وهي خمسة عشر سجدة على الصَّحيح. إذا سجد فهو أفضل وهو السُّنّة، وإن لم يسجد فلا إثم عليه، وقد قرأ النّبيُ عَلَيْهُ (سورة النجم) في بعض الأحيان فلم يسجد؛ فدلَّ علىٰ أنّها لا تجب، قال عمر: إنَّ الله لم يوجب السُّجود إلّا أن نشاء، فالمعنىٰ: أنَّ من سجد فله أجرُّ، ومن لم يسجد فلا حرج عليه (٢).

وعلىٰ هذا التَّرجيح والتَّحقيق فآيات السُّجود هي:

١ قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَ رَبِّاكَ لَا يَسْتَكُمْ رُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ - وَيُسَبِّحُونَهُ, وَلَهُ مَسَّجُدُونَ
 ١ قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَ رَبِّاكَ لَا يَسْتَكُمْ رُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ - وَيُسَبِّحُونَهُ, وَلَهُ مَسْجُدُونَ

<sup>(</sup>١) رواه التِّرمذي (٢/ ٤٦٤). وينظر: التبيان في آداب حامل القرآن (١٠٨)، وما بعدها.

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۱۳۲۷).

<sup>(</sup>٣) رواه النسائي (٩٦٥)، وصححه الألبانيُّ في (صحيح سنن النَّسائي).

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (١٣٢٩).

<sup>(</sup>٥) رواه ابن أبي شيبة (٤٣٨٢).

<sup>(</sup>٦) فتاوی ابن باز (۲۶/۲۶).

- ٢ وقال تعالىٰ: ﴿ وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا وَظِلَالُهُم بِٱلْغُدُوِ وَٱلْأَصَالِ
   ١٤ وقال تعالىٰ: ﴿ وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا وَظِلَالُهُم بِٱلْغُدُوِ وَٱلْأَصَالِ
- ٣- وقال تعالى: ﴿ وَبِلَّهِ يَسْجُدُ مَا فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن دَاّبَةٍ وَٱلْمَلَتِ كَةُ وَهُمْ لَا
   يَسْتَكُبِرُونَ ﴿ إِن النحل].
- ٥- وقال تعالى: ﴿ أُوْلَيَهِ كَ اللَّهِ عَلَيْهِم مِنَ النَّهِ عَلَيْهِم عَنَ مَنَ مَعَنْ مَعَنْ مَكُنَّا مَعَ نُوج وَمِن دُرِّيَّةِ إِبْرَهِيمَ وَإِسْرَةِ يلَ وَمِمَّنْ هَدُيْنَا وَاجْنَبَيْنَا ۚ إِذَا نُنْكَى عَلَيْهِم عَايَدُمُ عَايَكُمُ الرَّحْمَنِ خَرُّواْ سُجَدًا وَثُكِيًّا اللَّهُ عَلَيْهِم عَايَدُمُ عَايَدُمُ عَايَدُمُ عَلَيْهِم عَايَدُمُ عَلَيْهِم عَايَدُمُ عَلَيْهِم عَايَدُمُ عَلَيْهِم عَالَيْهِم عَلَيْهِم عَالَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْه عَلَيْهِم عَلَيْهُم عَلَيْهم عَلَيْهم عَلَيْهُمُ عَلَيْهُم عَلَيْهِم عَلَيْه عَلَيْهِم عَلِيْهِم عِلْمَ عَلَيْهِم عَلَيْكُم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْكُم عَلَيْهِم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُ عَلَيْكُم عَ
- ح وقال تعالىٰ: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَتَ ٱللَّه يَسْجُدُ لَهُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ وَالشَّمْسُ وَالْقَمْرُ وَالنَّامِ وَالشَّمْسُ وَالْقَمْرُ وَالنَّامِ وَالشَّمْسُ وَالْقَمْرُ وَالنَّامِ وَالنَّامِ وَالنَّامِ وَالنَّمْ وَالْقَمْرُ وَالنَّامِ وَالنَّمَ وَالنَّامِ وَالنَّمَ وَالنَّمَ وَالنَّامِ وَالنَّامِ وَالنَّمَ وَالنَّمَ وَالنَّامِ وَالنَّمَ وَالنَّمَ وَالنَّامِ وَالنَّامُ وَالنَّامِ وَالنَّامِ وَالنَّامِ وَالنَّامِ وَالنَّامِ وَالنَّامِ وَالنَّامُ وَالنَّامُ وَالنَّامُ وَالنَّامِ وَالنَّامِ وَالنَّامِ وَالنَّامِ وَالنَّامِ وَالنَّامِ وَالنَّامُ وَالنَّامِ وَالْمَامِ وَالنَّامِ وَالنَّامِ وَالْمَامِ وَالنَّامِ وَالنَّامِ وَالنَّامِ وَالنَّامِ وَالنَّامُ وَالنَّامِ وَالنَّامِ وَالنَّامِ وَالنَّامِ وَالنَّامُ وَالنَّامِ وَالنَّامِ وَالنَّامِ وَالنَّامِ وَالنَّامِ وَالنَّامِ وَالنَّامِ وَالنَّامِ وَالنَّامِ وَالنَامِ وَالنَّامِ وَالنَّامِ وَالنَّامُ وَالنَّامُ وَالنَّامِ وَالْمَامِ وَالنَّامِ وَالنَّامِ وَالنَّامُ وَالنَّامُ وَالْمَامِ وَالْمَالِمُ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامُ وَالْمَامِ وَالْمَامِلَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَال
- ٧- وقال تعالىٰ: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱرْكَعُواْ وَٱسْجُدُواْ وَٱعْبُدُواْ رَبَّكُمْ وَٱفْعَالُواْ اللهِ اللهِ عَلَى الْخَيْر لَعَلَّكُمْ تَفُلِحُونَ اللهِ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ
- ٨ وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱسۡجُدُواۡ لِلرَّحۡمَانِ قَالُواْ وَمَا ٱلرَّحۡمَانُ ٱنسَّجُدُ لِمَا تَأْمُرُنَا وَزَادَهُمۡ فَا وَقَالَ تعالىٰ: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱسۡجُدُواۡ لِلرَّحۡمَانِ قَالُواْ وَمَا ٱلرَّحۡمَانُ ٱنسَّجُدُ لِمَا تَأْمُرُنَا وَزَادَهُمۡ فَا فَاللَّهُ وَاللَّهُ عَالَىٰ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّالَةُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّالَةُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّالَ اللَّهُ مَا اللّمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّلْحَلْمُ مَا اللَّهُ مَلَّا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّلْمُعُلِّمُ الللَّا
- ٩ وقال تعالى: ﴿ أَلَا يَسَجُدُواْ لِلَّهِ ٱلَّذِي يُخْرِجُ ٱلْخَبْ َ فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا تُخْفُونَ وَمَا تُعْلِنُونَ ﴿ وَمَا تُعْلِنُونَ ﴿ وَهَا لَهُ إِلَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ال
- ١ وقال تعالىٰ: ﴿ إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِاَيكِتِنَا ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُواْ بِهَا خَرُّواْ سُجَّدًا وَسَبَّحُواْ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَهُمْ لَا يَسْتَكُبِرُونَ اللهِ السَّالَ السَّجِدة].
- 11 وقال تعالىٰ: ﴿ قَالَ لَقَدُ ظَلَمَكَ بِسُوَّالِ نَعْجَنِكَ إِلَى نِعَاجِهِ ۚ وَإِنَّ كَثِيرًا مِّنَ ٱلْخُلُطُآءِ لَيَبْغِي بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْاجِهِ ۚ وَإِنَّ كَثِيرًا مِّنَ ٱلْخُلُطَآءِ لَيَبْغِي بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضُهُمْ مَا عَلَى بَعْضُهُمْ مَعْلَى اللّهُ عَلَى بَعْضُهُمْ مَعْلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَ
- 17 وقال تعالىٰ: ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ٱلَّيْلُ وَٱلنَّهَارُ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ ۚ لَا شَبُّدُولَ لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَامُ وَالشَّمْسِ وَلَا لِلْقَامَرِ وَٱسْجُدُوا لِللَّهِ ٱلَّذِي خَلَقَهُنَ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعَبُّدُونَ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ
  - ١٣ وقال تعالىٰ: ﴿ فَأَسِّجُدُواْ لِلَّهِ وَأَعْبُدُواْ ١٠ ﴾ [النجم].
  - ١٤ وقال تعالىٰ: ﴿ وَإِذَا قُرئَ عَلَيْهِمُ ٱلْقُرَّءَ انُ لَا يَسْجُدُونَ ١٤ الانشقاق].
    - ٥١ وقال تعالىٰ: ﴿ كُلَّا لَا نُطِعْهُ وَاسْجُدُ وَاقْرَبِ ﴾ [العلق].

#### المعسب الثالث؛ أساليب الأدي بالسجود

### المسألة الأولى: الأمر للنبي عَلَيْكُ بالسجود:

قال تعالىٰ: ﴿ كُلَّ لاَ نُطِعْهُ وَاسْجُدُ وَافْتَرِب ﴾ [العلق]، هذه الآية الأخيرة من (سورة العلق) نزلت في أبي جهل؛ فعن أَبِي هُرَيْرة رَخِوَلِللَهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ أَبُو جَهْل: هَلْ يُعَفِّرُ مُحَمَّدٌ وَجُهَهُ بَيْنَ أَظْهُرِ كُمْ؟ قَالَ: فَقِلَ: نَعَمْ، فَقَالَ: وَاللاَّتِ وَالْعُزَّىٰ، لَئِنْ رَأَيْتُهُ يَفْعَلُ ذَلِكَ لاَطَأَنَّ عَلَىٰ رَقَبَيهِ، أَوْ لاَّعَفِّرِنَ وَجْهَهُ فِي التُرابِ. قَالَ: فَآتَىٰ رَسُولَ الله عَلَيْ وَهُو يُصَلِّىٰ زَعَمَ لِيطَأَ عَلَىٰ رَقَبَيهِ، قَالَ: فَمَا فَجِنَهُمْ مِنْهُ إِلاَّ وَهُو يَنْكِصُ عَلَىٰ عَقِبَيْهِ وَيَتَقِىٰ بِيدَيْهِ. قَالَ: فَقِيلَ لَهُ: عَلَىٰ رَقَبَيهِ، قَالَ: فِقَالَ: إِنَّ بَيْنِي وَبَيْنَهُ لَخَنْدَقًا مِنْ نَارٍ وَهُوْ لاَ وَأَجْنِحَةً. فَقَالَ رَسُولُ الله عَلَيْهِ: (لَوْ دَنَا مِنَىٰ لَهُ عَلَىٰ مَنِينَهُ لَخَنْدَقًا مِنْ نَارٍ وَهُوْ لاَ وَأَجْنِحَةً. فَقَالَ رَسُولُ الله عَلَيْهِ: (لَوْ دَنَا مِنَىٰ لَا عُضُوا )، قَالَ: فَأَنْزَلَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ لاَ نُدْرِئ فِي حَدِيثِ أَبِىٰ هُرِيْرَة وَهُوْ لاَ وَأَجْنِتُ اللهُ وَيُنْ اللهُ وَيُعَلِّى اللهُ عَنْ وَبَيْنَهُ لَا مُولِكُونَ اللهُ عَنَّ وَجَلَّ لاَ يُعْمَى اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ وَبَعْنَهُ الْمَلائِكَةُ عُضُوا )، قَالَ: فَأَنْزَلَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ لاَ يُولِي اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ وَيَكَ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ فِي حَدِيثِ أَبِي مَنْ اللهُ فِي حَدِيثِ أَبِي لَنَّ اللهُ فِي حَدِيثِهِ وَاللَّهُ عَلَى اللهُ فِي حَدِيثِهِ وَقَالَتُهُ وَاللَّهُ وَاللَهُ وَاللَّهُ وَلَا اللهُ وَلَيْ اللهُ وَلَلْ الللهُ فِي حَدِيثِهُ وَالللهُ وَلَاللهُ وَلَا الللهُ وَلَا مُلَا لَاللهُ وَلَا اللهُ الل

وعن ابن عبَّاس رَضَوْلِيّلُهُ عَنْهُا، قال: كان النّبيُّ عَلَيْهُ يُصلِّي، فجاء أبو جهل، فَقَالَ: ألم أَنْهَك عن هذا؟ فانصرف إِلَيْهِ النّبيُ عَلَيْهُ، فزَبَرَه (١)، فَقَالَ أبو جهل: والله، إنَّك لَتعلمُ ما بِهَا نادٍ أكثرُ منّي، فأنزل: ﴿ فَلْيَدُعُ نَادِيهُ، ﴿ اللهِ عَلَيْهُ عَنْهُما: والله، لو دعا نادِيه؛ لأخذتُه زَبانِيةُ الله تبارك وتعالىٰ (٣).

وعن قتادة، قال: ذُكِرَ لنا أنَّها نزلت في أبي جهل، قال: لئن رأيتُ محمَّدًا يُصلِّي لأطأنَّ على عنقه، فأنزل الله: ﴿ كُلَّ لَا نُطِعُهُ وَاسْجُدُ وَافْتَرِب اللهِ عَلَى عنقه، فأنزل الله: ﴿ كُلَّ لَا نُطِعُهُ وَاسْجُدُ وَافْتَرِب اللهِ اللهِ عَلَى الله عَلَى عنقه، فأنزل الله: ﴿ كُلَّ لَا نُطِعُهُ النَّا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلْهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُهُ عَلَى اللهُ عَلَى

رواه مسلم (۷۲٤۳).

<sup>(</sup>٢) زَبَره: يزبُره -بالضمِّ- عَن الأمر زَبْرًا: نهاه، وانتهره. (اللسان: مادة زبر، ٤/ ٣١٥).

<sup>(</sup>٣) رواه الواحديُّ بإسناد صحيح في (أسباب النزول ٢١/٤٣)، وأصله في (صحيح البخاري: ٩٥٨).

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري (٢٤/ ٥٤١).

### ومعنى الآية:

﴿ كَلَّا ﴾: ردع لأبي جهل، ورد عليه، وقيل: معناه لن يصل إلى ما يتصلف به من أنه يدعو ناديه، ولئن دعاهم لن ينفعوه ولن ينصروه، وهو أذل وأحقر من أن يقاومك، ويحتمل: لن ينال ما يتمنى من طاعتك له حين نهاك عن الصلاة؛ فليس الامر على ما يظنه.

﴿لَا نُطِعُهُ ﴾: فيما دعاك إليه من المداومة على العبادة وكثرتها، وترك الصَّلاة لربِّك، ولا تلتفت إلى نهيه وكلامه؛ فإنَّه لا يأمر إلَّا بما فيه خسارة الدَّارين، وقيل معناه: ألَّا لا تطعه، ثمَّ قال: ﴿لَا نُطِعُهُ ﴾، وهو كقوله: ﴿ فَلَا تُطِعِ ٱلْمُكَذِّبِينَ ﴾ [القلم](١).

وقوله تعالىٰ: ﴿وَاسَمُدُ ﴾ عند أكثر أهل التأويل أراد به: صلّ لله حيثُ شئتَ ولا تباله، وتوفر علىٰ عبادته -تعالىٰ- فعلًا وإبلاغًا، ولْيَقِلَّ فِكرُكُ في هذا العدوِّ؛ فإنَّ الله مقويك وناصرك. وقال بعضهم: بل المراد الخضوع. وقال آخرون: بل المراد السَّجود نفسه في الصَّلاة (٢)، والمعنىٰ: دُمْ علىٰ صلاتك. وعبَّر عن الصَّلاة بأفضل الأوصاف التي يكون العبد فيها أقرب إلىٰ الله تعالىٰ (٣).

والصَّلاة التي كان يصلِّبها النَّبيُّ عَلَيْهِ غير الصَّلوات الخمس؛ إذ لم تفرض بعدُ، بل كانت هيئةً غير مضبوطة بكيفية، وفيها سجودٌ لقوله تعالىٰ: ﴿ كُلَّ لَانُطِعْهُ وَاسْجُدُ وَاُقْرَب اللهِ اللهِ عَلَى المَسجد الحرام أو غيره بمرأى من المشركين، فعَظُم ذلك علىٰ أبي جهل، ونهاه عنها(٤٠).

﴿وَالْتَطلب (٥) ، اجتهد في التقرب إلى الله جل ثناؤه بالتحبب إليه بطاعته وعبادته، في السجود وغيره من أنواع الطاعات والقربات، فإنها كلها تدني من رضاه وتقرب منه، وقيل: المعنى: وغيره من أنواع الطاعات والقربات، فإنها كلها تدني من رضاه وتقرب منه، وقيل: المعنى: إذا سجدت فاقترب من الله بالدعاء؛ فإنه أقرب ما يكون العبد من ربه في سجوده؛ كما جاء في الحديث عَنْ أَبِيٰ هُرَيْرَةَ رَضَالِللهُ عَنْهُ: أَنَّ رَسُولَ الله عَيْكَةٍ قَالَ: «أَقْرَبُ مَا يَكُونُ الْعَبْدُ مِنْ رَبِّهِ وَهُوَ سَاجِدٌ» (١)؛ وذلك لأنَّ السُّجود نهاية العبودية والذِّلَة لله، ولله غاية العِزَّة التي لا مقدار

تفسير الرازي (۳۲/۲۲۲).

<sup>(</sup>۲) تفسير الرازي ۳۲/ ۲۲۲).

<sup>(</sup>٣) تفسير البحر المحيط (١٠/١١٥).

<sup>(</sup>٤) تفسير ابن عاشور (۳۰/ ۳۹۱).

<sup>(</sup>٥) تفسير ابن عاشور (٣٠/ ٤٠٠).

<sup>(</sup>٦) رواه مسلم (١١١١).

لها، فلمّا بعدت من صفته قربت من جنته، ودنوتَ من جواره في داره، وفي الحديث الصَّحيح: أنَّ النَّبِي عَيَا قَالَ: ﴿أَمَّا الرُّكُوعُ فَعَظِّمُوا فِيهِ الرَّبَّ، وَأَمَّا السُّجُودُ فَاجْتَهِدُوا فِيهِ فِي الدُّعَاءَ؛ فَإِنَّهُ قَمِنُ أَنْ يُسْتَجَابَ لَكُمْ ﴾(١)، وقيل: ﴿وَأَفْتَرِب ﴾ أنتَ يا أبا جهل - يتوَّعده - (١)، حتى تبصر ما ينالك من أخذ الزَّبانية إيَّاك؛ فكأنَّه - تعالى - أمره بالسُّجود ليزداد غيظ الكافر، قال تعالى: ﴿لِيَغِيظَ بِهِمُ اللَّي اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ا

وقوله تعالى: ﴿ كُلَّا لَانْطِعْهُ وَاُسْجُدُ وَاُفْتَرِب اللهِ اللهِ فَذلكة للكلام المتقدِّم من ﴿ أَرَءَيْتَ الَّذِي يَنْهَىٰ اللهِ عَبْدًا إِذَا صَلَّى اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ المسجد الحرام، ولا تخشَ منه.

وأُطْلِقَتِ الطَّاعة علىٰ الحذر الباعث علىٰ الطَّاعة علىٰ طريق المجاز المرسل، والمعنىٰ: لا تخفه، ولا تحذره؛ فإنَّه لا يضرُّك (٤)؛ فإنَّ أبا جهل لن يقدر علىٰ ضُرِّك؛ فإنَّ الله حافظك وناصرك، وهو يعصمك من النَّاس (٥).

وأكَّد قوله: ﴿ لَا نُطِعْهُ ﴾ بجملة: ﴿ وَاسْجُدُ ﴾ اهتمامًا بالصَّلاة، وعَطَف عليه ﴿ وَاقْتَرِب ﴾ للتَّنويه بما في الصَّلاة من مرضاة الله تعالىٰ، بحيث جعل المُصلِّي مقتربًا من الله تعالىٰ (١٠).

وفي قوله تعالىٰ: ﴿وَاسْجُدُ وَافَتَرِب ﴾ ربطٌ بين السُّجود والاقتراب من الله، كما قال تعالىٰ: ﴿وَمِنَ الله على الله على الله على الله وَمِنَ الله على الله وَمِنَ الله على الله وَمِنَ الله عَنَ الله وَمِنَ الله عَنَ الله وَمِنْ الله وَرَضْوَنَا ﴾ [الإنسان]، وقوله في وصف أصحابه رَضَوَلِيّلَهُ عَنْهُمْ: ﴿ تَرَبُهُمْ رُكِّعًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَضَلًا مِّنَ الله وَرِضُونَا ﴾ [الفتح: ٢٩]، فقوله: ﴿ يَبْتَغُونَ فَضَلًا مِّنَ الله وَرِضُونَا ﴾ وهذا ممّا يدل لأوّل الله ورضُونَا ﴾، في معنى يتقرّبون إليه، يبيّنُ قولَه: ﴿ وَاسْجُدُ وَافْتَرِب ﴾، وهذا ممّا يدل لأوّل

<sup>(</sup>١) انظر: أحكام القرآن (٨/ ٩٦).

وأمّا حديث أبي هريرة؛ فقد أخرجه مسلم (١٠٠٢)، بلفظ: «فَأَمَّا الرُّكُوعُ فَعَظِّمُوا فِيهِ الرَّبَّ عَزَّ وَجَلَّ وَأَمَّا السُّجُودُ فَاجْتَهِدُوا فِي الدُّعَاءِ فَقَمِنٌ أَنْ يُسْتَجَابَ لَكُمْ».

<sup>(</sup>٢) الدُّرِّ المنثور (١٥/ ٥٣١).

<sup>(</sup>٣) تفسير الرَّازيُّ (٣٢/ ٢٢٦). وينظر: تفسير القرطبي (٢٠/ ١٢٨).

<sup>(</sup>٤) تفسير ابن عاشور (٣٠/ ٤٠٠).

<sup>(</sup>٥) ينظر: تفسير الطبري (٢٤/ ٥٤١)، وتفسير القرطبي (٢٠/ ١٢٨)، وتفسير ابن كثير (٨/ ٤٣٩)، وتفسير السعدي (٩/ ٩٣٠)، وتفسير البيضاوي (٥/ ٥١٢).

<sup>(</sup>٦) تفسير ابن عاشور (٣٠/ ٤٠٠).

وهلة: أنَّ الصَّلاة أعظم قربة إلى الله، حيثُ وجَّه إليها الرَّسول ﷺ من أوَّل الأمر، كما بيَّن الله، حيثُ وجَّه إليها الرَّسول ﷺ من أوَّل الأمر، كما بيَّن الله وَالله الله وَالله عَلَى الله وَالله وَاله وَالله وَ

وعن مجاهد، قال: أقرب ما يكون العبد من ربّه وهو ساجدٌ، ألا تسمعونه يقول: ﴿وَٱسْجُدُ وَاَقْتَرِب اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

ولقد أحسن من قال(٣):

وَإِذَا تَذَلَّلَتِ الرِّقَابُ تَوَاضَّعًا مِنَّا إِلَيكَ فَعِزُّهَا فِي ذُلِّهَا

وشرَّف الله تعالىٰ نبيَّه ﷺ في (سورة العلق) بثلاثة أنواع من التَّشريفات:

أُوَّلها: ﴿ أَقُرا أَبِاسْمِ رَبِّكَ ٱلَّذِي خَلَقَ ١٠٠٠ ﴾، أي: اقرأ القرآن على الحق مستعينا باسم ربك.

وثانيها: أنه قهر خصمه ﴿ فَلْيَدُعُ نَادِيهُ وَ اللَّهُ الزَّبَانِيَةَ اللَّهُ .

و ثالثها: أنه خصَّه بالقُربة التَّامَّة، وهو ﴿ كُلَّا لَا نُطِعْهُ وَٱسۡجُدُ وَٱقۡرَبِ ١٠ ﴿ ١٠ ﴾.

فقول الله تعالى: ﴿ وَاللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللهُ عَالَىٰ : ﴿ وَاللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّا اللَّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ

قال ابن العربيّ: والظَّاهر أنَّه سجود الصَّلاة، لقوله: ﴿ أَرَءَيْتَ ٱلَّذِى يَنْهَىٰ ﴿ عَبِدًاإِذَا صَلَّى الْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

(۱) أضواء البيان (۹/ ۲۹). والحديث أخرجه البزَّار (۱۵۲٤)، وأصله في (صحيح مسلم: ۱۱۱۱).

 <sup>(</sup>۲) الدُّرِّ المنثور (۱۵/۱۳۵).

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي (٢٠/ ١٢٨).

<sup>(</sup>٤) مجموع فتاوى ابن تيمية (٢٣/ ١٣٩).

<sup>(</sup>٥) تفسير القرطبي (٢٠/ ١٢٨).

<sup>(</sup>٦) رواه مسلم (١٣٢٩)، بلفظ: سَجَدْنَا مَعَ النَّبِيِّ عَيَّا اللَّهِ فِي ﴿إِذَا ٱلسَّمَآءُ ٱنشَقَّتُ ﴿ وَفِي: ﴿ٱقْرَأْ بِٱسْمِ رَبِكَ ٱلَّذِي خَلَقَ ۚ ﴾.

<sup>(</sup>٧) أحكام القرآن (٨/ ٩٦).

فَفِي قُولَ الله تَعَالَىٰ: ﴿ وَٱللَّهِ مَا لَكُ اللَّهِ مَالَمُ اللَّهِ مَا لَكُ اللَّهِ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ

واحتجّ أبو حنيفة على وجوب السَّجدة بهذا من وجهين:

الأوَّل: أنَّ فعله عَيَّكِيَّةً يقتضي الوجوب، قال تعالىٰ: ﴿وَٱتَّبِعُوهُ ﴾ [الأعراف: ١٥٨].

الثاني: أنَّ الله -تعالىٰ- ذمَّ مَن يسمعه فلا يسجد، وحصول الذَّمِّ عند التَّرك يدلّ علىٰ الوجوب(٢).

### المسألة الثانية: الأمر للمؤمنين خاصة بالسُّجود:

قال تعالىٰ: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱرْكَعُواْ وَٱسْجُدُواْ وَاعْبُدُواْ رَبَّكُمْ وَافْعَكُواْ ٱلْخَيْرَ لَعَالَىٰ: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱرْكَعُواْ وَٱسْجُدُواْ وَاعْبُدُواْ رَبَّكُمْ وَافْعَكُواْ ٱلْخَيْرَ لَعَالَىٰ اللَّهِ الدج ].

قول الله تعالىٰ: ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾ يا أَيُّها الذين صدقوا الله ورسوله، ﴿ٱرَّكَعُواْ وَاللهِ عَالَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَل

أو يكون المراد بالرُّكوع والسُّجود: الصَّلاة، فهي قُرَّة العيون، وسلوة القلب المحزون، ولا تكون إلَّا بالركوع والسُّجود، ولا تقبل صلاةٌ إلَّا بهما سوى صلاة الجنازة. وخصَّ الرُّكوع والسُّجود تشريفًا للصَّلاة، ولفضلهما. ولأنّهما أعظم أركانها؛ إذ بهما إظهار الخضوع والعبودية له -تعالىٰ- لا لغيره، وتخصيصُ الصَّلاة بالذِّكر قبل الأمر ببقية العبادات المشمولة بقوله تعالىٰ: ﴿وَاعْبُدُواْ رَبَّكُمُ ﴾= تنبيةٌ علىٰ أنَّ الصَّلاة عماد الدِّين، فأمرت بها مستقلًا، ولم تقتصر علىٰ طلبها في عموم العبادات، ولا شكَّ أنَّ ذلك يدلُّ علىٰ تأكّدها وفرضيتها علىٰ النَّاس جميعًا في عموم العبادات، ولا شكَّ أنَّ ذلك يدلُّ علىٰ تأكّدها وفرضيتها علىٰ النَّاس جميعًا في عموم العبادات، ولا شكَّ أنَّ ذلك علىٰ تأكّدها وفرضيتها علىٰ النَّاس جميعًا في عموم العبادات، ولا شكَّ أنَّ ذلك يدلُّ علىٰ تأكّدها وفرضيتها علىٰ النَّاس جميعًا في عموم العبادات، ولا شكَّ أنَّ ذلك يدلُّ علىٰ تأكّدها وفرضيتها علىٰ النَّاس جميعًا في عموم العبادات، ولا شكَّ أنَّ ذلك يدلُّ علىٰ تأكّدها وفرضيتها علىٰ النَّاس جميعًا في السَّمِيعُ السَّمِيعُ السَّمِيعُ السَّمِيعُ النَّاسِ جميعًا في السَّمِيعُ السَّمِيعُ السَّمِيعُ السَّمِيعُ السَّمِيعُ السَّمِيعُ السَّمِيعُ السَّمِيعُ السَّمِيعُ السَّمُ السَ

وقوله تعالىٰ: ﴿وَالْعَبْدُواْرَبَّكُمْ ﴾ المراد بالعبادة: ما أمر اللهُ النَّاس أن يتعبَّدُوا به، مثل الصِّيام والحجّ، فَافْرِدُوا الله وحده بالعبادة، وامتثلوا أمرَه؛ فرُبُوبيته وإحسانه علىٰ العباد يقتضي منهم أن يُخْلِصوا له العبادة.

<sup>(</sup>١) ينظر: مجموع فتاوئ شيخ الإسلام ابن تيمية (١٦/ ٣٢٧).

<sup>(</sup>۲) تفسير الرَّازي (۳۱/ ۱۰٤).

<sup>(</sup>٣) تفسير البغوي (٥/ ٤٠١)، وتفسير القرطبي (١٢/ ٩٨).

<sup>(</sup>٤) أحكام القرآن للسايس (١٩٥).

وقوله تعالى: ﴿وَالْفَعَلُواْ الْخَيْرِ ﴾ الذي أمركم ربكم بفعله عموما؛ فهذا أمر ندب فيما عدا الواجبات التي صحّ وجوبها من غير هذا الموضع، ففعل الخيرات عامّ للتّكاليف جميعها، يشمل ما يصلح علاقة العبد بالربّ، وما يصلح علاقات النَّاس بعضهم مع بعض، كصلة الأرحام، ومواساة الأيتام، والحضّ على الإطعام، والأمر بالمعروف، والنَّهي عن المنكر، والاتصاف بسائر مكارم الأخلاق، وسائر وجوه البِرّ، وهذا مجملٌ بيَّنته وبيَّنت مراتبَه أدلةٌ أخرى.

والآية جمعت أنواع التَّكاليف، وأحاطت بفروع الشَّريعة، فلم يفلت منها فرضٌ، ولا ما دون الفرض (١١)، وفيها ذكر للعامِّ بعد الخاصِّ لإفادة العموم مع العناية بشأن الخاصِّ؛ إذ بدأ في قوله تعالىٰ: ﴿ارَّ عَوُا وَالسَّبُ دُوا وَاعْبُدُوا وَهُو جميع الأوامر مرتبة، بُدِئ فيها بعبادة خاصَّة: وهي الصَّلاة، ثمّ ثنّي بما هو أعمُّ منها: وهو جميع العبادات، ثمّ أتبع ذلك بما هو أعمُّ من الكلِّ: وهو فعل الخيرات الشَّامل للعبادات وللإحسان في المعاملات، وبعضهم حمل العبادة علىٰ الفرائض، وفعل الخير علىٰ النَّوافل (٢٠).

وفي هذا التَّرتيب إيماءٌ إلى أنَّ الاشتغال بإصلاح الاعتقاد مقدَّمٌ على الاشتغال بإصلاح الأعمال (٣).

وعلَّق -تعالىٰ- الفلاح علىٰ هذه الأمور، فقال: ﴿لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ اللهُ والفلاح: هو الفوز بنيل البُغية، ولا شكَّ أنَّ بُغية كلِّ عابد سائر علىٰ نهج الشَّريعة إنَّما هي السَّعادة الدَّائمة في الآخرة، وهناءة العيش في الدُّنيا، فلا طريق للفلاح سوىٰ الإخلاص في عبادة الخالق، والسَّعي في نفع عبيده، فمن وُفِّق لذلك؛ فله القدح المعلىٰ من السَّعادة والنَّجاح والفلاح، والفوز بالجنَّة.

والرَّجاء المستفاد من قوله تعالىٰ: ﴿لَعَلَّكُمْ تُفُلِحُونَ اللهِ مستعملٌ في معنىٰ تقريب الفلاح لهم إذا بلغوا بأعمالهم الحدَّ الموجب للفلاح فيما حدَّد الله تعالىٰ(٤)، ولكن علىٰ تقدير صدوره من العباد فيكون المعنىٰ عليه: يا أيها الذين آمنوا صلُّوا، وأدُّوا لله كلَّ ما تعبَّدكم به،

<sup>(</sup>١) أحكام القرآن للسَّايس (١٩٥).

<sup>(</sup>٢) ينظر: البحر المحيط (٧/ ٥٣٩)، وأحكام القرآن للسايس (١٩).

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن عاشور (١٧/ ٢٤٩).

<sup>(</sup>٤) المصدر السّابق نفسه.

وافعلوا كلَّ ما كلَّفكم ممَّا فيه الخير لكم ولأُمَّتكم حالة كونكم راجين الفلاح، ومتوقعين الفوز ودرك الرغائب. فالله سبحانه يرشد المؤمنين إلىٰ أنَّه ليس من شأن العبد الذَّليل الذي يشعر قلبه الخشية من الله والخوف من جبروته = أن يقطع بنتيجة في عمل من الأعمال التي كُلِّفها، بل ينبغي أن تكون حاله بعد أن يُحسن عملَه حالة الرَّجاء، وتوقع ما يؤمِّل من نتيجة صالحة؛ إذ إنَّ العواقب مجهولة، وقد يكون مُقصِّرا بعض التَّقصير في أعماله، فلم يأتِ بها علىٰ الوجه الذي يحبُّه الله، ويرضاه (۱).

وهذه الأوامر خاصة بالمؤمنين، كما أنّ الخطاب متوجه إليهم وحدهم ويؤيّد هذا ما يلي:

- جاء الخطاب بـ ﴿ يَنَا يُهَا النَّاسُ ﴾ أربع مرَّات، من فاتحة (سورة الحجِّ) عامًّا وشاغلًا لمعظمها، ثمّ لمَّا تمّ استيفاءُ ما سيق من الحُجج والقوارع والنّداء على مساوي أعمال المشركين = ختمت السُّورة بالإقبال على خطاب المؤمنين خطابًا خاصًّا بما يصلح أعمالهم وينوِّه بشأنهم، فقال الله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا اللّهِ يَعَالَىٰ عَمُوا وَالسَّجُ دُوا وَاسْجُ دُوا وَاسْجُ دُوا وَاعْبُدُوا رَبِّ عَمُوا وَالسَّجُ دُوا وَاعْبُدُوا رَبِّ عَمُوا وَالسَّجُ مَا اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَالَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَالَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ الله عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ الل
- هو الذي يناسبه ما ورد في الآية التي بعدها، وهي: ﴿وَجَاهِدُواْ فِي ٱللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ وَ هُو الذي يناسبه ما ورد في الآية التي بعدها، وهي: ﴿وَجَاهِدُواْ فِي ٱللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ وَ هُو ٱلْحَبَاءُ المخاطبين، وتسميتهم بالمسلمين، وإعلاء شأنهم بقبول شهادتهم على الأمم يوم القيامة.
- لمَّا أعرض الكفَّار عن قبول دين الله، ولم يستجيبوا لرسول الله عَلَيْه، وأبوا من قبل أن يمتثلوا لهذه الأوامر= أعرض الله عنهم، وصرف خطابه وأوامره إلى أهل طاعته الذين يعرفون حقَّه، ويمتثلون أحكامه. أمَّا أولئك الكفَّار؛ فإنّهم لا ينفع فيها إرشاد، ولا يُرجى منهم قبولٌ ولا امتثالٌ. فهم جديرون بالتَّرك والإهدار، وهذا المعنى أحسن وأوجه، وهو سائر حتى مع القول بتكليف الكفَّار بالفروع (٣). وقيل: إنَّ هذه الأوامر متوجِّهة إلى النَّاس جميعًا؛ إذ إنَّ الكفَّار مخاطبون بفروع الشَّريعة، غير أنَّ الخطاب فيها خُصّ به المؤمنون لمزيد الاعتناء بهم وتشريفهم، ولأنهم هم الذين ينتفعون بهذا التكليف (٤).

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير الطبري ١٦/ ٦٣٩، وتفسير القرطبي ١٢/ ٩٨، وتفسير السعدي (٥٤٦.

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن عاشور (۱۷/ ۲٤۹).

<sup>(</sup>٣) ينظر: أحكام القرآن للسايس (١٩٥).

<sup>(</sup>٤) ينظر: أحكام القرآن للسايس (١٩).

## المسألة الثَّالثة: خطاب التَّحضيض للعموم على السُّجود:

ذكر الله -عزَّ وجلَّ - إخبارًا عن الهدهد أنَّه وجد قوم سبأ يسجدون للشَّمس من دون الله، وذلك أنّهم كانوا يعبدون الشَّمس، وزيَّن لهم الشَّيطان أعمالَهم؛ فكان سببًا في إغوائهم وصدِّهم عن طريق الحقِّ الذي هو دين الإسلام، ولا يهتدون إلى الصَّواب (۱)، ثمّ قال: ﴿أَلَّا يَسَجُدُوا لِللَّهِ ٱللَّذِي يُحَرِّجُ ٱلْخَبْءَفِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا ثُخَفُونَ وَمَا تُعْلِنُونَ (١٠) النمل].

اختلف القُرَّاء رحمهم الله في قراءة قوله تعالىٰ: ﴿ أَلَا يَسَجُدُوا ﴾ فقرأ الكِسائيُّ: ﴿ أَلَا ﴾، بالتَّخفيف؛ للتَّنبيه، و ﴿ يَا ﴾ حرف النِّداء ومناداه محذوف، ووقف علىٰ ﴿ أَلَا يَا ﴾ وابتدأ بـ ﴿ أُسْجُدُوْ ﴾، وهو وقفُ اختيارٍ، ويكون المعنىٰ: ألا يا هؤلاء، اسجدوا. علىٰ أنَّه أمرٌ من عند الله مستأنف، وأضمر هؤلاء اكتفاءً بدلالة ﴿ يَا ﴾ عليها.

والخطاب إمَّا للنَّاس، أو لقوم سليمان، أو لقوم بلقيس وفي الكلام التفات(٢).

وهذه القراءة تعطي أنَّ الآية من خطاب الله -عزَّ وجلَّ - لأُمَّةِ محمَّدٍ عَلَيْهِ، ويؤيِّده قراءة أُبيِّ رَضَايَلَهُ عَنْهُ: ﴿ أَلَا تَسْجُدُونَ ﴾ على العرض وإسناد الفعل إلى ضمير المخاطبين، وقراءة عبد الله بن مسعود رَضَيَلِيَّهُ عَنْهُ: ﴿ أَلَا هَلْ تَسْجُدُونَ ﴾ بألا الاستفتاحية وهل الاستفهامية، وإسناد الفعل إلى ضمير المخاطبين (٣).

وقرأ أبو عمرو ونافعٌ وعاصمٌ وحمزةُ: ﴿ أَلَّا يَسَجُدُواْ لِلَّهِ ﴾ بتشديد ﴿ أَلَّا ﴾ أراد فصدَّهم عن السَّبيل لِئلا يسجدوا لله، فحذف الجار مع أنَّ، ويجوز أن تكون ﴿ لا ﴾ صلة، ويكون المعنىٰ: فهم لا يهتدون إلَّا أن يسجدوا.

والصَّواب من القول في ذلك: أنَّهما قراءتان مستفيضتان في قراءة الأمصار، قد قرأ بكلِّ واحدة منهما علماءُ من القُرَّاء مع صحَّة معنييهما(٤).

<sup>(</sup>١) تفسير الخازن (٣/ ٣٤٤).

<sup>(</sup>٢) تفسير الألوسي (١٠/ ١٨٦).

<sup>(</sup>٣) تفسير الألوسي (١٠/ ١٨٧).

<sup>(</sup>٤) ينظر: إتحاف فضلاء البشر (١/٧١)، وتفسير الطبري (١/١٨)، وتفسير ابن عطية (٥/١٦١)، وتفسير البغوي (٦/١٥١)، وتفسير الرَّازي (٢٤/٥٥)، وتفسير القرطبي (١٨٥/١٥)، والبحر المحيط (٨/٢١)، وتفسير ابن كثير (٦/١٨٧)، وتفسير الآلوسي (١/١٨٦)، وتفسير الخازن (٣/٤٤)، وأضواء البيان (٦/٩١).

وقوله تعالىٰ: ﴿ أَلَّا يَسَّجُدُوا لِللَّهِ ﴾، قال تعالىٰ: ﴿ لَا تَسَبُّحُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَٱسَجُدُوا لِلَّهِ ٱلَّذِى خَلَقَهُنَ إِن كُنتُمَ إِنَّ اللَّهُ تَعَبُّدُونَ ﴾ [فُصِّلَت: ٣٧]، وقال تعالىٰ: ﴿ فَٱسِّجُدُوا لِلَّهِ وَٱعْبُدُوا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُواللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ

وسجدة التَّلاوة واجبةٌ في قراءة التَّخفيف والتَّشديد في حرف ﴿ أَلَّا ﴾؛ لأنَّ مواضع السَّجدة إمَّا أمرٌ بها، أو مدحٌ لمن أتى بها، أو ذمٌّ لمن تركها، وإحدى القراءتين أمرٌ بالسُّجود، والأخرى ذمٌّ للتَّارك؛ ولأنَّ مآل المعنى على القراءتين واحدٌ، وهو إنكارُ سجودهم لغير الله؛ فالله تعالى هو الحقيق بالسُّجود، وصرَّح الفقهاء بوجوب السُّجود هنا(۱)، وقالوا: إنَّها من عزائم السُّجود، فيستحبُّ للقارئ والمستمع أن يسجد عند قراءتها(۱).

ويعني بقوله: ﴿ يُغَرِّجُ ٱلْخَبَ الْحَبَ الْحَبَ على الْحَبَ الشَّيء: إذا أخفاه، وأطلق هنا على اسم المفعول، أي: المخبوء على طريقة المبالغة في الخفاء (٣)، وليتناول جميع الأمور من أنواع الأرزاق والأموال وغيرها، فيخرج المخبوء من السَّموات والأرض، وهو يعلم الخفي الخبيء في أقطار السَّموات وأنحاء الأرض، من صغار المخلوقات وبذور النَّباتات وخفايا الصُّدور - لأنَّ العربَ تضع (من) مكان (في)، و(في) مكان (من) في الاستخراج - ويعلم كل سرِّ وخفية في السَّموات والأرض، ويدلَّ عليه: ﴿ مَا تَخَفُونَ وَمَا تُعَلِّونَ ﴾ (ن)، وكقوله في هذه السُّورة الكريمة: ﴿ وَمَا يَعَ زُبُ عَن رَّيِكَ مِن مِّثَقَالِ ذَرَّةٍ فِ ٱلأَرْضِ وَلا فِي ٱلسَّمَاءِ وَلاَ أَصْغَرَ مِن ذَلِكَ السُّورة الكريمة: ﴿ وَمَا يَعَ زُبُ عَن رَّيِكَ مِن مِّثَقَالِ ذَرَّةٍ فِ ٱلْأَرْضِ وَلا فِي ٱلسَّمَاءِ وَلاَ أَصْغَرَ مِن ذَلِكَ السُّورة الكريمة: ﴿ وَمَا يَعَ زُبُ عَن رَّيِكَ مِن مِّثَقَالِ ذَرَّةٍ فِ ٱلْأَرْضِ وَلا فِي ٱلسَّمَاءِ وَلاَ أَصْغَرَ مِن ذَلِكَ

ومناسبة وقوع الصِّفة بالموصول في قوله: ﴿ٱلَّذِى يُخْرِجُ ٱلْخَبَ ﴾ لحالة خبر الهدهد ظاهرة؛ لأنَّ فيها اطِّلاعًا على أمر خفى (٦).

ووصف الهدهد ربَّه -تعالى - بهذا الوصف الذي هو قوله: ﴿ ٱلَّذِي يُخْرِجُ ٱلْخَبَ ﴾؛ لأنَّ كُلَّ مختصٍّ بوصف من علم أو صناعة، يظهر عليه مخايلُ ذلك الوصف في رُوَائه ومنطقه وشمائله (٧٠).

<sup>(</sup>١) تفسير الألوسي (١٠/ ١٨٦)، وتفسير ابن عاشور (١٩/ ٢٥٠)، وأضواء البيان (٦/ ١٠٩).

<sup>(</sup>٢) أحكام القرآن لابن العربي (٤/ ٧٥، ٨٠)، وتفسير الخازن (٣/ ٣٤٤).

<sup>(</sup>۳) تفسیر ابن عاشور (۱۹/۲۵۰).

<sup>(</sup>٤) تفسير القرطبي (١٣/ ١٨٥).

<sup>(</sup>٥) أضواء البيان (٦/ ١٠٩).

<sup>(</sup>٦) تفسير ابن عاشور (١٩/ ٢٥٠).

<sup>(</sup>٧) البحر المحيط (٨/ ٢٣١).

ولمَّا كان الهدهد داعيًا إلىٰ الخير، وعبادة الله وحده والشُّجود له، نُهِيَ عن قتله، كما جاء عن ابن عبَّاس رَضَيَلِيَّهُ عَنْهُا، قال: «نَهَىٰ عَنْ قَتْلِ أَرْبَعِ مِنَ الدَّوَابِّ: النَّمْلَةُ وَالنَّحْلَةُ وَالْهُدْهُدُ وَالصُّرَدُ»(١).

قوله: ﴿فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ يخرج خَب السَّموات بإنزال المطر، ويخرج خَب الأرض بإنبات النَّباتات، وما جعل الله فيهما من الأرزاق، ويخرج خَب الأرض عند النَّفخ في الصُّور، وإخراج الأموات من الأرض ليجازيهم بأعمالهم. والأوْلَىٰ التَّعميم كما روىٰ ذلك جماعةٌ عن ابن عبَّاس رَضَالَتَهُ عَنْهُمُا (٢).

واختيار هذا الوصف؛ لما أنَّه أوفق بالقصَّة، حيثُ تضمَّنت ما هو أشبه شيء بإخراج السِّرِّ والغَيب حيثُ أظهر أمر بلقيسَ، وما يتعلق به (٣).

وقرأ الجَحْدريُّ وعيسىٰ بن عمر وحفصٌ والكِسائيُّ: ﴿ تُخَفُّونَ ﴾ و﴿ تُعَلِنُونَ ﴾ بالتَّاء علىٰ الخطاب؛ لأنَّ أوَّل الآية خطابٌ علىٰ قراءة الكِسائي بتخفيف ﴿ أَلَا ﴾، وذكر أنَّ ذلك في قراءة أُبِيِّ: ﴿ أَلَا تُسجِدُونَ لله الذي يعلم سركم وما تعلنون ﴾ (٥٠).

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد (۳۰۶۷)، وأبو داود (۲۲۹۵)، وابن ماجه (۳۲۲۶)، وقال ابن كثير: "إسناده صحيح". وينظر: تفسير ابن كثير (٦/١٨٧).

<sup>(</sup>۲) تفسير الآلوسي (۱۸٦/۱۰).

<sup>(</sup>٣) المصدر السّابق نفسه.

<sup>(</sup>٤) المصدر السّابق نفسه.

<sup>(</sup>٥) ينظر: إبراز المعاني (٢/ ٣٣١)، وإتحاف فضلاء البشر (١/ ٤٢٧)، وتفسير الطبري (١٨/ ٤١)، وتفسير الراز المعاني (١٥/ ٢٤)، وتفسير البغوي (٦/ ١٥٧)، وتفسير الرَّازي (٢٤/ ٢٥٥)، وتفسير القرطبي (١٨/ ١٨٥)، والبحر المحيط (٨/ ٢٢٩)، وتفسير ابن كثير (٦/ ١٨٧)، وتفسير الآلوسي (١/ ١٨٧)، وتفسير الخازن (٣/ ٤٤٣)، وأضواء البيان (٦/ ١٠٩).

وقراءة العامَّة في: ﴿مَا تَخُفُونَ وَمَا تُعَلِّنُونَ ﴾ بياء، وهذه القراءة تُعطي أنَّ الآية من كلام الهدهد، وأنَّ الله -تعالىٰ- خصَّه من المعرفة بتوحيده ووجوب السَّجود له، وإنكار سجودهم للشَّمس، وإضافته للشَّيطان، وتزيينه لهم= ما خصَّ به غيره من الطيور وسائر الحيوان من المعارف اللَّطيفة التي لا تكاد العقول الرَّاجحة تهتدي لها(۱).

وفي الآية دلالة على وصف الله تعالى بالقدرة والعلم؛ أمَّا القدرة؛ فقوله: ﴿ يُغْرِجُ ٱلْخَبْ َ الْخَبْ َ فَيُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾، وأمَّا العلم؛ فقوله: ﴿ وَيَعَلَمُ مَا تُخَفُّونَ وَمَا تُعْلِنُونَ ﴾ (٢).

والمقصود من هذا الكلام الرد على من يعبد الشمس؛ فالإله يجب أن يكون قادرا على إخراج الخبء وعالما بالخفيات، والشمس ليست كذلك فهي لا تكون إلها وإذا لم تكن إلها لم يجز السجود لها، أما أنه سبحانه وتعالى يجب أن يكون قادرا عالما على الوجه المذكور، فلما أنه واجب لذاته فلا تختص قدرته وعلمه تعالى ببعض المقدورات والمعلومات دون البعض، وأما أن الشمس ليست كذلك فلأنها جسم متناه، وكل ما كان متناهيا في الذات كان متناهيا في الصفات، وإذا كان كذلك فحينئذ لا يعلم كونها قادرة على إخراج الخبء عالمة بالخفيات، فإذا لم يعلم من حالها ذلك لم يعلم من حالها كونها قادرة على على جلب المنافع ودفع المضار. (٣)

وقدم ذكر: ﴿وَيَعَلَمُ مَا تَحَفَّوُنَ ﴾ لمناسبته لما قبله من الخَب، وقدَّم وصفه تعالىٰ بإخراج الخَب، من السَّموات؛ لأنَّه أشد ملاءمةً للمقام(١).

وقوله: ﴿ اللهُ لَا إِللهُ إِلَّا هُوَ ﴾ [النمل: ٢٦] لا معبودَ سواه تصلح له العبادة والإنابة والذُّلُ والخُبُ والخَبُ المألوه لِما له من الصِّفات الكاملة، والنَّعم الموجبة لذلك، فأخلصوا له العبادة، وأفردوه بالطَّاعة، ولا تشركوا به شيئًا.

<sup>(</sup>۱) ينظر: إتحاف فضلاء البشر (۱/ ۲۷)، وتفسير الطبري (۱/ ۱۱)، وتفسير البغوي (٦/ ١٥١)، وتفسير الرَّازي (٢٤/ ٢٥٥)، وتفسير القرطبي (١٣/ ١٨٥)، والبحر المحيط (٨/ ٢٢٩)، وتفسير الرَّازي (١٨٥ / ٢٤٩)، وتفسير الآلوسي (١/ ١٨٦)، وتفسير الخازن (٣/ ١٨٤)، وأضواء البيان (٦/ ١٨٩).

<sup>(</sup>۲) ينظر: تفسير الرازي (۲۶/ ٥٥٢)، وتفسير ابن عاشور (۱۹/ ٢٥٠).

<sup>(</sup>٣) تفسير الرازي (٢٤/ ٥٥٢)، وينظر: تفسير الآلوسي (١٠/ ١٨٦)، وتفسير الخازن (٣/ ٣٤٤).

<sup>(</sup>٤) تفسير الآلوسي (١٨٦/١٠).

ومجيء جملة ﴿ٱللَّهُ لَآ إِللَهَ إِلَّا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ أُجريت علىٰ اسم الجلالة، وهو المقصود من هذا التَّذييل، أي: ليس لغير الله شبهة إلهية (١٠).

قرأ ابن محيصن وجماعةٌ قوله تعالى: ﴿ اللّهُ كَآ إِلَهُ إِلّا هُو رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ اللّهُ ﴿ اللّهَ عَظِيمِ اللّهُ وَ اللّهُ عَظِيمِ اللّه و سقف ﴿ الْعَظِيمُ ﴾ رفعًا نعتًا لله، والباقون: ﴿ اللّهَ ظِيمِ اللّه و اللّه على الله الله على الله

وتعريف ﴿ ٱلْعَرْشِ ﴾ للدَّلالة على معنى الكمال، ووصفه بـ ﴿ ٱلْعَظِيمِ اللَّلالة على كمال العظمة (٥٠).

وذَكَرَ (العرش) ههنا؛ لأنَّه أخبر أنَّه كان لها عرشٌ عظيمٌ، فعرشُها صغيرٌ حقيرٌ في جنب عرش الله تعالى (٢).

فإن قلتَ: قد وصف عرشَ بلقيسَ بالعِظَم وعرش الله بالعِظَم، فما الفرقُ بينهما؟

قلتُ: وَصَف عرشَ بلقيسَ بالعِظَم بالنسبة إليها وإلىٰ أمثالها من ملوك الدُّنيا، وأمَّا عرش الله -تعالىٰ-؛ فهو بالنِّسبة إلىٰ جميع المخلوقات من السَّموات والأرض؛ فحصل الفرق بينهما(٧).

ودلَّ قوله تعالىٰ: ﴿ اللَّهُ لَآ إِللهَ إِلَهُ إِللهَ إِلَهُ إِللهَ إِللهَ إِللهَ إِللهَ إِللهَ اللهُ المَّا بَيْن الْعَظِيمِ الْأَرْض وما بينهما إلىٰ المدبِّر = ذكر بعد ذلك أنَّ ما هو أعظم الأجسام

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن عاشور (۱۹/۲۵۰)، وينظر: تفسير الآلوسي (۱۸/۱۸۰).

<sup>(</sup>۲) ينظر: تفسير الطبري (۱۸/ ۱۱)، وتفسير البغوي (٦/ ١٥٧)، وتفسير الرَّازي (۲۶/ ٥٥٧)، وتفسير القرطبي (۱۸/ ۱۸۷)، والبحر المحيط (۸/ ۲۲۹)، وتفسير ابن كثير (٦/ ١٨٧)، وتفسير الآلوسي (١/ ١٨٧)، وتفسير الخازن (٣/ ٣٤٤)، وأضواء البيان (٦/ ١٠٩).

<sup>(</sup>٣) تفسير السعدي (٦٠٤).

<sup>(</sup>٤) تفسير البغوى (٦/ ١٥٧).

<sup>(</sup>٥) ينظر: تفسير ابن عاشور (١٩/ ٢٥٠).

<sup>(</sup>٦) تفسير البغوي (٦/ ١٥٧)، وتفسير السّمعاني (٤/ ٩١).

<sup>(</sup>٧) ينظر: تفسير الخازن (٣/ ٣٤٤).

فهي مخلوقة ومربوبة، وذلك يدلُّ علىٰ أنَّه -سبحانه- هو المُنتهىٰ في القُدرة والرَّبوبية إلىٰ ما لا يزيد عليه (١).

قال تعالىٰ: ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ٱلَّيْ لُ وَٱلنَّهَارُ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمُرُ لَا شَبَحُدُواْ لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَصِرِ وَالشَّمْسُ وَٱلْقَمُرُ لَا شَبَحُدُواْ لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَصِرِ وَالشَّمْ وَالنَّهَارُ وَالنَّهُ إِيّاهُ تَعَبُّرُواْ فَٱلَّذِينَ عِندَ وَالسَّبِحُونَ لَهُ مُ لِلَيْسَعُمُونَ اللَّهُ اللَّ

ينبّه الله -تعالىٰ - خلقه على قدرته العظيمة، وأنه الذي لا نظير له، وأنه على ما يشاء قادر، ومن حججه تعالىٰ على خلقه ودلالته على وحدانيته، وعظيم سلطانه، فقال تعالىٰ: ﴿ وَمِنْ ءَايَكَتِهِ اللَّيْلُ وَالنّهَ اللَّهُ اللَّهُ وَالنّهَ مَسُ وَالْقَمَرُ ﴾ فالله تعالىٰ خلق اللّيل بظلامه، والنّهار بضيائه، وهما متعاقبان، هذا بمنفعة ظلمه، وسكون الخلق فيه، وهذا بمنفعة ضيائه، وتصرف العباد فيه، والشَّمس ونورها وإشراقها، والقمر وضياؤه، وتقدير منازله في فلكه، واختلاف سيره وسير الشَّمس مقاديرُ اللَّيل والنّهار، والجمع والشُّهور والأعوام، ويتبيَّن بذلك حلول الحقوق، وأوقات العبادات والمعاملات، فلا تستقيم معايش العباد، ولا أبدانهم، ولا أبدان حيواناتهم، إلَّا بهما، وبهما من المصالح ما لا يحصىٰ عدده.

وقدَّم ذكر اللَّيل، قيل: تنبيهًا على تقدمه، مع كون الظُّلمة عدمًا والنُّور وجودًا، وناسب ذكر الشَّمس بعد النَّهار؛ لأنَّها سببُ لتنويره ويُظْهِرُ العالمَ فيه، ولأنَّها أبلغ في التَّنوير من القمر، ولأنَّ القمر مستفادٌ نوره من نور الشَّمس.

وقوله: ﴿لاتَسَجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلا لِلْقَ مَرِ ﴾: فإنهما مُدبَّران مُسخَّران مخلوقان؛ فنهىٰ عن الشُّجود لهما؛ لأنهما وإن كانا خلقين عظيمين؛ فليس ذلك لفضيلة لهما في أنفسهما، فيستحقان بها العبادة مع الله؛ لأنَّ خالقهما هو الله، ولو شاء لأعدمهما، أو طمس نورهما.

وقوله: ﴿وَاسَجُدُواْ سِنِّهِ النَّيِ والنهار، فجمع بالهاء والنُّون؛ لأنَّ المراد من الكناية التي ترجع إلى الشَّمس والقمر واللَّيل والنهار والشَّمس والقمر، فذكر أربعة متعاطفة؛ الكلام: واسجدوا لله الذي خلق اللَّيل والنَّهار والشَّمس والقمر، فذكر أربعة متعاطفة؛ فتنزَّلت منزلة الجمع المعبَّر عنها بلفظ واحد، وأنَّث كنايتهن، وإن كان من شأن العرب إذا

<sup>(</sup>١) تفسير الرَّازيُّ (٢٤/ ٥٥٢).

جمعوا الذَّكر إلى الأنثى أن يخرجوا كنايتهما بلفظ كناية المذكّر؛ فيقولوا: أخواك وأختاك كلموني، ولا يقولوا: كلمنني؛ لأنّ من شأنهم أن يؤنّثوا أخبارَ الذُّكور من غير بني آدم في الجمع، فيقولوا: رأيتُ مع عمرو أثوابًا فأخذتُهنّ منه، وأعجبني خواتيمُ لزيدٍ قبضتهنّ منه، وقيل: يرجع الضّمير للشّمس والقمر خاصّة؛ لأنّ الاثنين جمعٌ، وجمع ما لا يعقل يؤنّث؛ فلذا ساغ أن يعود الضّمير مجموعًا، وقيل: الضّمير عائدٌ على معنى الآيات، والمعنى: اعبدوه وحده، لأنّه الخالق العظيم، ودعوا عبادة ما سواه من المخلوقات، وإن كَبُر جِرْمُه، وكثرت مصالحُه؛ فإنّ ذلك ليس منه، وإنّما هو من خالقه تبارك وتعالىٰ.

والنَّهي في قوله: ﴿لَا شَنْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَالِلْقَ مَرِ ﴾ إمَّا نهي إقلاع بالنِّسبة للذين يسجدون للشَّمس والقمر، أو نهي تحذير لمن لم يسجد لهما أن لا يتبعوا من يعبدونهما.

ووقوع قوله: ﴿وَٱسۡجُدُواْ لِلّهِ ٱلَّذِى خَلَقَهُنَ ﴾ بعد النّهي عن السُّجود للشَّمس والقمر يفيد مفاد الحصر؛ لأنَّ النَّهي بمنزلة النّفي، ووقوع الإثبات بعده بمنزلة مقابلة النفي بالإيجاب؛ فإنّه بمنزلة النفي والاستثناء في إفادة الحصر؛ فكأنَّه قيل: لا تسجدوا إلَّا لله، أي: دون الشَّمس والقمر.

وقوله: ﴿إِن كُنتُمَ إِيَّاهُ تَعَبُدُونَ ﴾ أي: إن كنتم تعبدون الله، وتذلُّون له بالطَّاعة؛ وإنَّ من طاعته أن تُخْلِصوا له العبادة، ولا تُشْرِكوا في طاعتكم إيَّاه وعبادتكم شيئًا سواه، فإنَّ العبادة لا تصلح لغيره، ولا تنبغي لشيء سواه؛ فخُصُّوه بالعبادة وإخلاص الدِّين له.

ووجه تخصيص ذكر السُّجود بالنَّهيِّ عنه؛ لأنَّه كان ناسٌ يسجدون للشَّمس والقمر، كالصَّابئين في عبادتهم الكواكب، ويزعمون أنَّهم يقصدون بالسُّجود لهما السُّجود لله، فنهُوا عن ذلك، وقيل: وجه تخصيصه أنَّه أقصى مراتب العبادة.

وقوله: ﴿ فَإِنِ ٱسۡتَكَبُرُواْ ﴾ أي: تعاظموا على اجتناب ما نهى من السُّجود لهذين المُحْدِثين المَربوبِين، وعن إفراد العبادة له -تعالىٰ - وأبوا إلَّا أن يشركوا معه غيره؛ فإنهم لن يضروا الله شيئًا، والله غنيٌ عنهم.

وقوله: ﴿ فَأَلَّذِينَ عِندَرَيِّكَ ﴾ دليلُ جواب الشَّرط، والمعنىٰ: ﴿ فَإِنِ ٱسۡتَكَبُرُواْ ﴾ فإنَّ له -تعالىٰ - عبادًا مُكْرَمين أفضلَ منهم، لا يعصون الله ما أمرهم، ويفعلون ما يؤمرون.

والعندية في قوله: ﴿عِندَرَبِّكِ ﴾ عنديةُ تشريفٍ وكرامةٍ، قال تعالىٰ: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَرَبِّكَ ﴾ الأيسَّتَكُبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ عَوْلاء الملائكة المقرَّبون عند

الله بالمكانة والرُّتبة الشَّريفة، ينزِّهونه عمَّا لا يليق بكبريائه، عامرون للعوالم العُليا التي جعلها الله مُشَرَّفةً بأنّها لا يقع فيها إلَّا الفضيلة، فكانت بذلك أشدَّ اختصاصًا به -تعالىٰ- من أماكن غيرها قصدًا لتشريفها.

وقوله: ﴿ يُسَبِّحُونَ لَهُ وَ بِأَلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ وَهُمْ لَا يَسْعُمُونَ ١٠٠٠ .

السَّامة: الضَّجر والملل من الإعياء، وذكر اللَّيل والنَّهار هنا لقصد استيعاب الزَّمان، أي: يسبِّحون له الزَّمان كلّه، فهم لا يملُّون من عبادته لقوتهم، وشدَّة الدَّاعي القوي منهم، وهم خيرٌ منكم، مع أنَّه -تعالىٰ- غنيٌ عن عبادتكم وعبادتهم، وهذا كقوله تعالىٰ: ﴿ أُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ مَا لَكُونَ وَالنَّبُونَ فَإِن يَكُفُرُ بِهَا هَنَوُلاَ فَقَدُ وَكَلُنا بِهَا قَوْمًا لَيْسُواْ بِهَا بِكَنفِرِينَ اللهِ اللهٰ اللهُ ال

والمراد بالتَّسبيح: كلّ ما يدلّ علىٰ تنزيه الله -تعالىٰ - عمَّا لا يليق به؛ وذلك بالأقوال: ﴿ وَالْمَلَتَ كُونَ فِي الْأَرْضِ ﴾ [الشورى: ٥]، أو بالأعمال: ﴿ وَاللّهِ يَسَجُدُ مَا فِي السَّمَوْتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مِن دَابَةٍ وَالْمَلَتِ كَةُ وَهُمُ لا يَسَتَكْبُرُونَ ﴿ يَعَافُونَ مَا يُوْمَرُونَ اللّهَ مَوْتِ وَمَا فِي النحل!؛ وذلك ما يقتضيه قوله: ﴿ وَهُمُ لا يَسْتَكُمُونَ اللّهُ مَن كون ذلك التَّسبيح قولًا وعملًا، وليس مجرد اعتقاد (١).

وهذه الآية آيةُ سجدةٍ بلا خلاف؛ واختلفوا في موضع السُّجود منها علىٰ قولين:

الأوَّل: ذهب المالكية رحمهم الله إلىٰ أنَّ موضعه: ﴿إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعَبُدُونَ ﴾؛ لأنَّه متَّصلٌ بالأمر، وكان عليٌّ وابنُ مسعود رَضَالِللَّهُ عَنْهُا وغيرهما يسجدون عند قوله: ﴿تَعَبُدُونَ ﴾.

الثاني: ذهب الحنفية والشَّافعية والحنابلة إلىٰ أنَّ موضعه: ﴿ وَهُمَّ لَا يَسْعَمُونَ ﴾؛ لأنَّه تمام الكلام وغاية العبادة والامتثال، وكان ابن عمر وابن عبَّاس رَضَّ اللَّهُ عَنْهُمَا وغيرهما يسجدون عند قوله: ﴿ وَهُمَّ لَا يَسْعَمُونَ اللَّهُ ﴾ (٢).

قال ابن العربي: والأمر قريب (٣).

<sup>(</sup>۱) ينظر: تفسير الطبري (۲۰/ ٤٣٦)، والبحر المحيط (۹/ ٣٠٧)، وتفسير ابن كثير (٧/ ١٨٢)، وتفسير الآلوسي (١٨٢/ ٣٧٥)، وتفسير السعدي (٥٠٠)، وتفسير الآلوسي (٢٥/ ٢٥).

<sup>(</sup>٢) ينظر: البحر الرائق (٥/٤٧)، والتاج والإكليل (٢/٧٨)، والشرح الكبير للرافعي (٤/ ١٨٨)، والمغني (٣/ ٨٩)، وتفسير القرطبي (١٥٨/٦)، وتفسير الخازن (٤/ ٩٠)، وتفسير الشوكاني (٦/ ٣٥٨).

<sup>(</sup>٣) أحكام القرآن (٧/ ٧٩).

قال الله تعالىٰ: ﴿ فَأَسْجُدُوا لِلَّهِ وَأَعْبُدُوا الله تعالىٰ: ﴿ فَأَسْجُدُوا لِللَّهِ وَأَعْبُدُوا اللهِ

لما وبّخ -سبحانه- المشركين على الاستهزاء بالقرآن، والضّحك منه، والسُّخرية به، وعدم الانتفاع بمواعظه وزواجره= فرَّع عليه أَمْرَهم بالسُّجود له تعالىٰ؛ لأنَّ ذلك التَّوبيخ من شأنه أن يُعَمَّق في قلوبهم، فيكفَّهم عمَّاهم فيه من البطر والاستخفاف بالدَّاعي إلى الله، فقال آمرًا لعباده بالسُّجود له والعبادة والتوحيد والإخلاص: ﴿فَاسَّجُدُوا لِللهِ وَاعْبُدُوا اللهِ وَالْفَاء جوابُ شرط محذوف، أي: إذا كان الأمر من الكفَّار كذلك؛ ﴿فَاسَّجُدُوا لِللهِ وَاعْبُدُوا اللهِ وَقِي المَعْنى بالخطاب أقوالُ:

الأوَّل: أنَّ الخطاب موجَّهُ إلى المؤمنين؛ فيكون التفاتًا؛ كأنَّه قال: أيُّها المؤمنون السجدوا شكرًا على الهداية، واشتغلوا بالعبادة.

الثَّاني: أنَّ الخطاب موجَّهُ إلى المشركين، وهذا مقتضىٰ تناسق الضَّمائر.

الثَّالث: أنَّ الخطاب موجَّهُ إلى النَّاس عمومًا مؤمنهم وكافرهم، وهذا هو الرَّاجح، والله أعلم (١٠).

ثمَّ قال: ﴿وَاعَبُدُوا اللهِ وهذا من عطف العامِّ على الخاصِّ، فأمر بالعبادة عمومًا، الشَّاملة لجميع ما يحبُّه الله ويرضاه من الأعمال والأقوال الظَّاهرة والباطنة، والمعنى: أخلِصُوا له العبادة، واخضعوا له، ووحِّدوا، ولا تجعلوا له شريكًا في عبادتكم إيَّاه، ولا تعبدوا غير الله؛ لأنها ليست بعبادة، ولم يقل: اعبدوا الله، إمَّا لكونه معلومًا، وإمَّا لأنَّ العبادة في الحقيقة لا تكون إلَّا لله، فقال: ﴿وَاعْبُدُوا الله العبادة في الحقيقة لا تكون إلَّا لله، فقال: ﴿وَاعْبُدُوا الله العبادة في الحقيقة لا تكون إلَّا لله، فقال: ﴿وَاعْبُدُوا الله العبادة في الحقيقة لا تكون إلَّا لله الله العبادة في العب

والأمر بالسُّجود لله خصوصًا يدلِّ على فضله، وأنَّه سِرُّ العبادة ولبُّها؛ فإنَّ لبَّها الخشوع لله، والخضوع له، والسُّجود هو أعظم حالة يخضع بها العبد؛ فإنَّه يخضع قلبه وبدنه، ويجعل أشرف أعضائه على الأرض المَهينة موضع وطء الأقدام (٢).

واختلف أهل العلم رحمهم الله في المراد بالسُّجود على قولين:

<sup>(</sup>۱) ينظر: تفسير الرازي (۲۹/ ۲۸۷)، وتفسير الخازن (٤/ ٢١٦)، وتفسير ابن عاشور (٢٧/ ١٥٨)، وأضواء البيان (٦/ ١٠٩).

<sup>(</sup>۲) ينظر: تفسير الطبري (۲۲/۲۲)، وتفسير الرَّازي (۲۹/۲۸)، وتفسير ابن كثير (۷/٢٦٩)، وتفسير السعدي (۸/۲۲).

القول الأوَّل: المراد به سجود تلاوة القرآن، وهو قول كثير من أهل العلم، منهم: عمر بن الخطاب وابن مسعود رَضَّوَلَكُ عَنْهُا، وبه قال الأئمة: أبو حنيفة والشَّافعيُّ وأحمدُ رحمهم الله، ووردت به أحاديثُ صحاحُ؛ فعن ابن عبَّاس رَضَّالِكُ عَنْهُا، قَالَ: سَجَدَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ بِهِ (النَّجْمِ) وَسَجَدَ مَعَهُ الْمُسْلِمُونَ وَالْمُشْرِكُونَ وَالْجِنُّ وَالْإِنْسُ (۱)، وعن عبد الله بن مسعود رَضَّالِللهُ عَنْهُ قَالَ: أَوَّلُ سُورَةٍ أُنْزِلَتْ فِيهَا سَجْدَةٌ ﴿ وَالنَّجْمِ ﴾، قَالَ: فَسَجَدَ رَسُولُ الله عَلَيْهٍ وَسَجَدَ مَنْ خَلْفَهُ، إِلاَّ رَجُلاً رَائِنُهُ أَخَذَ كَفًّا مِنْ ثُرَابِ فَسَجَدَ عَلَيْهِ، فَرَأَيْتُهُ بَعْدَ ذَلِكَ قُتِلَ كَافِرًا، وَهُو أُمَيَّةُ بْنُ خَلَفٍ (۱).

القول الثاني: المراد سجود الفرض في الصَّلاة، وهو قول ابن عمر رَضَوَالِلَّهُ عَنْهُا؛ وكان لا يراها من عزائم السُّجود، وعَنْ زَيْدِ بْنِ ثَابِتٍ رَضَوَالِلَّهُ عَنْهُ، قال: قَرَأْتُ عَلَىٰ النَّبِيِّ عَلَيْ ﴿ وَٱلنَّجْمِ ﴾ فَلَمْ يَسْجُدْ فِيهَا (٣)، وبه قال مالك.

والأوَّل أصحُّ (١).

المسبب الرابع، حال الشركين مع الأمر بالسجوم

قال تعالىٰ: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱسۡجُدُوا لِلرَّمَٰنِ قَالُواْ وَمَا ٱلرَّمَٰنُ ٱنَسَجُدُ لِمَا تَأْمُرُنَا وَزَادَهُمْ نَفُورًا اللَّهِ مَا الرَّمَٰنُ ٱنَسَجُدُ لِمَا تَأْمُرُنَا وَزَادَهُمْ نَفُورًا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُواللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المِلْمُعِلْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المِلْمُ ال

قال تعالى منكِرًا على المشركين الذين يسجدون لغير الله من الأصنام والأنداد: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اللَّهُ مَا وَالْمَالُرَّمِّنَ وَالْمَالُرَّمِّنَ وَالْمَالُرَّمِّنَ وَإِذَا قِيلَ لَهُو لَاء الذين يعبدون من دون الله ما لا ينفعهم ولا يضرهم: ﴿ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ وَلا يضرهم: ﴿ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ وَلا يضرهم: الذي أنعم عليكم بسائر النَّعم، ودفع عنكم جميع النّقم، والقائل والأوثان، فهو وحده الذي أنعم عليكم بسائر النّعم، ودفع عنكم جميع النّقم، والقائل ﴿ اللَّهُ عَلَىٰ لَسَانَ رسوله عَيْكَمُ أَو الرّسول عَلَيْهُمُ أَو الرّسول عَلَيْهُمُ أَو المؤمنون.

﴿ وَالْوَالِهُ عَلَىٰ جَهَةَ الْإِنْكَارِ وَالتَّعجبِ وَالْجَحُودُ وَالْكَفْرِ. ﴿ وَمَا ٱلرَّمْكُنُ ﴾ (ما) استفهامية، والاستفهام مستعمل في الاستغراب، يعنون تجاهلَ هذا الاسم، ولذلك؛ استفهموا عنه بما دون

<sup>(</sup>١) رواه البخاريُّ (١٠٧١).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٤٨٦٣) واللفظ له، ومسلم (١٣٢٥).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاريَّ (١٠٧٣).

<sup>(3)</sup> ينظر: العناية شرح الهداية (٢/ ٣٣٢)، وبدائع الصنائع (٢/ ٢٥١)، والمغني (٣/ ٨٦)، وزاد المسير (٥/ ٨٤)، وتفسير القرطبي (١١/ ١٦٤)، والبحر المحيط (١٠ / ٢٩)، وتفسير الخازن (١٦/ ٢١٦)، وتفسير الآلوسي (١٤/ ٧١)، وتفسير الشوكاني (٧/ ٨٤)، وتفسير ابن عاشور (٢١/ ١٥٨).

(من) باعتبار السُّؤال عن معنى هذا الاسم، فبزعمهم الفاسد أنَّهم لا يعرفون الرَّحمن، وإنما يعرفون رحمان اليمامة، يعنون: مسيلمة الكذاب. وكانوا ينكرون أن يُسَمَّىٰ الله باسمه الرَّحمن، كما أنكروا ذلك يوم الحديبية حين جَاءَ سُهَيْلُ بْنُ عَمْرو، فَقَالَ: هَاتِ، أُكْتُبْ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ كِتَابًا. فَدَعَا النَّبِيُ عَيْلِيَّ الْكَاتِب، فَقَالَ النَّبِيُ عَيْلِيَّ (بسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ»، قَالَ سُهَيْلُ: أَمَّا الرَّحْمَنُ فَوَالله مَا أَدْرِي مَا هُو، وَلَكِن اكْتُبْ: بِاسْمِكَ اللهمَّ كَمَا كُنْتَ تَكْتُبُ(١).

واظهارهم التَّجاهل بهذه الصِّفة التي لله مغالطة منهم، ووقاحة. وليس ذلك عن جهل بمدلول هذا الوصف، ولا بكونه جاريًا على مقاييس لغتهم، ولا أنَّه إذا وُصِف الله به فهو ربُّ واحدٌ، وأنَّ التُّعدّد في الأسماء؛ فكانوا يقولون: انظروا إلى هذا الصَّابئ ينهانا أن ندعو إلهين وهو يدعو الله ويدعو الرحمن، وفي ذلك نزل ﴿ قُلِ اَدْعُوا اللَّهُ أَوِ اَدْعُوا الرَّمْنَ أَيًا مَا تَدْعُوا فَكُ الْإَسَمَاءُ الْخَسُنَى وَلا بَحَهُم بِصَلانِك وَلا تُخَافِت بِهَا وَابْتَغِ بَيْنَ ذَلِك سَبِيلًا ﴿ اللهِ الْعَالَمِينَ وَكما فَكُ اللهُ مَا المَعلَى وهارون عَلَيْكُلا: ﴿ فَأْتِيا فِرْعُونَ فَقُولا إِنَّا رَسُولُ رَبِّ الْعَلَمِينَ اللهِ فَا السَّمَونِ وَ الْمُرَضِ بَصَابِر وَإِنِي لاَ طُلْنُك يَنفِرْعُونَ مَثْ بُورًا الله والإسراء]. وكما والشعراء]، على سبيل المناكرة وهو عالم بربِّ العالمين، قال موسى: ﴿ قَالَ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا أَنزَلُ هَوْ لِلْ وَلِي لاَ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ وَاللهُ وَالْمُ رَبِّ الْمُناكِرة وهو عالم بربِّ العالمين، قال موسى: ﴿ قَالَ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا أَنزَلُ هَا لَهُ مُورًا اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ وَلِي لَا لَمُناكُونَ وَإِنِي لاَ الْمُعَافِر وَإِنِي لاَ الْمُعَافِينَ مَنْ اللهُ وَلِهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَلِي اللهُ وَلِي لاَ اللهُ وَلِلْ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَالهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

فكذلك كفَّار قريش استفهموا عن (الرَّحْمن) استفهامَ مَن يجهله وهم عالمون به؛ فالخبر هنا مستعملٌ كنايةً في التَّعجيب من عنادهم وبهتانهم، وليس المقصود إفادة الإخبار عنهم بذلك؛ لأنَّه أمرٌ معلومٌ من شأنهم.

واختيار اسم (الرَّحْمَنِ) من بين أسمائه تعالىٰ؛ لأنَّ كفرهم بهذا الاسم أشد؛ لأنَّهم أنكروا أن يكون الله رحمانًا، ولأنَّ لهذه الصِّفة مزيد اختصاص بتكذيبهم الرَّسول عَلَيْهِ وتأييده بالقرآن؛ لأنَّ القرآن هدًىٰ ورحمةً للناس.

وأشارت الآية الكريمة إلى كفرين من كفرهم: عدم الطَّاعة لأمر الله -تعالى - بالسجود له تعالى، وجحد اسم الرَّحمن.

قوله: ﴿أَنَسَّجُدُ لِمَا تَأْمُرُنَا ﴾ الاستفهام للإنكار والامتناع، علىٰ أنَّ (مَا) نكرة موصوفة، أو لا نسجد للذي تأمرنا بالسُّجود له إن كانت (مَا) موصولة، وحذف العائد من الصِّفة أو الصِّلة

\_

١() رواه البخاري في صحيحه، كتاب: الصلح، باب: الشروط في الجهاد والمصالحة مع أهل الحرب وكتابة الشروط، ٣/ ٢٥٢، برقمي: (٢٧٣١) و (٢٧٣٢).

مع ما اتّصل هو به؛ لدلالة ما سبق عليه، ومقصدهم من ذلك إباء السُّجود لله؛ لأنَّ السُّجود الله والذي أُمِرُوا به سجودٌ لله بنيَّة انفراد الله دون غيره، وهم لا يجيبون إلىٰ ذلك، كما قال: ﴿خَشِعَةً أَصُرُهُم مَرَّهَ مُهُمُ فِلَةٌ وَقَدْ كَانُوا يُدَعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ وَهُم سَلِمُونَ الله والقلم: ٣٤]، أي: فيأبون، وقال: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَمُنُهُ أَرَكُمُوا لَا يَرَّكُمُونَ الله والمرسلات]، ويدل على ذلك قوله: ﴿وَزَادَهُمُ نَفُورًا ١٤ هُورًا دَهُم نَفُورًا ١٤ هُو المرسلات]، ويدل على ذلك قوله: ﴿وَزَادَهُم نَفُورًا ١٤ هُورًا دَهُم فَاللَّهُ والسّم (الرّحمن).

وقرأ الجمهور: ﴿ تَأْمُرُنَا ﴾ بتاء الخطاب، وقرأه حمزة والكِسائيُّ رحمهما الله: ﴿ يَأْمُرُنَا ﴾ بياء الغَيبة، علىٰ أنَّ قولهم ذلك يقولونه بينهم، ولا يشافهون به النَّبِيَ ﷺ (١٠).

وقوله: ﴿وَزَادَهُمْ نُفُورًا ١٠ ﴾.

الضَّمير المستتر في ﴿ زَادَهُمْ ﴾ عائدٌ إلىٰ القول المأخوذ من ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ﴾، يقول: وزاد هؤلاء المشركين قولُ القائل لهم: ﴿ السَّجُدُوا لِلرَّمَّينِ ﴾ من إخلاص السُّجود لله، وإفراد الله بالعبادة = بُعدًا ممَّا دُعُوا إليه من ذلك، فرارًا عن الدِّين والإيمان، وهربًا من الحقِّ إلىٰ الباطل وزيادة كفر وشقاء، فزادَهُمْ، أي: هذا القول وهو الأمر بالسُّجود للرَّحمن ضلالًا يختصُّ به مع ضلالهم السَّابق، وقال مقاتلٌ: زادهم ذكرُ الرَّحمن تباعدًا من الإيمان، وقيل: فزادهم سجود المؤمنين نفورًا، والأوّل أولىٰ.

وكان حقَّ هذا القول أن يكون باعثًا على فِعْلَي السُّجود والقبول؛ فلذا امتثله المؤمنون؛ لأنهم يعبدون الله الذي هو الرَّحمن الرَّحيم، ويُفْرِدُونه بالإلهية ويسجدون له، قال الضَّحاك: فسجد رسول الله عَلَيْ وأبو بكر وعمرُ وعثمانُ وعليُّ وعثمانُ بنُ مظعونٍ وعمرُ و بن عَنبسة رَضَاً لِللهُ عَنْهُمُ، ولمَّا رآهم المشركون يسجدون تباعدوا في ناحية المسجد مستهزئين.

وكان سفيان الثَّوريُّ يقول في هذه الآية: إلهي، زادني لك خضوعًا ما زاد عِدَاك نُفُورًا(٢).

<sup>(</sup>۱) اتحاف فضلاء البشر (۱/ ۱۸)، وتفسير الطبري (۱۷/ ٤٨١)، وتفسير الرازي (۲۶/ ٤٧٩)، وتفسير القرطبي (۱۳/ ۲۶)، والبحر المحيط (۸/ ۱۲۲)، وتفسير ابن عاشور (۱۹/ ۸۲).

<sup>(</sup>۲) ينظر: تفسير الطبري (۱۷/ ٤٨١)، وتفسير البغوي (٦/ ٩٢)، وتفسير الرازي (17/ 18)، وتفسير القرطبي (17/ 18)، والبحر المحيط (17/ 18)، وتفسير ابن كثير (1/ 18)، وتفسير الآلوسي (1/ 18)، وتفسير السّعدي (1/ 18)، وتفسير ابن عاشور (1/ 18)، وأضواء البيان (1/ 18).

وهذا موضع سجدة من سجود القرآن بالاتفاق، ووجه الشَّجود هنا إظهار مخالفة المشركين؛ إذ أَبُوا الشُّجود للرَّحمن، فلمَّا حكي إباءهم من السَّجود للرَّحمن في معرض التَّعجيب من شأنهم عزَّز ذلك بالعمل بخلافهم، فسجد النَّبيُّ عَيِّكِيًّ هنا مخالفًا لهم مخالفة بالفعل مبالغة في مخالفته لهم، وسَنَّ الرَّسول عَلَيْهِ السَّجود في هذا الموضع، والله أعلم (۱).

قال تعالىٰ: ﴿ فَمَا لَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ١٠٠ وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ ٱلْقُرْءَانُ لَا يَسَجُدُونَ ١٠٠ الانشقاق].

﴿ فَمَا لَمُتُمْ ﴾ يعني: كفَّار مكة، وتركيب ﴿ فَمَا لَمُثُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ ﴾ يشمل علىٰ ﴿ مَا ﴾ الاستفهامية.

وقوله: ﴿لَا يُؤُمِنُونَ ﴾ أي: أيّ شيء يمنعهم من الإيمان بعد ما وضَّحت لهم الآيات، وقامت الدَّلالات، وهم أرباب الفصاحة والبلاغة؛ فعند سماعهم القرآن لا بدَّ وأن يعلموا كونه معجزًا، وصحَّة نبوَّة النَّبيِّ محمَّد ﷺ، ووجوب طاعته في الأوامر والنَّواهي؛ فلا جرم استبعد الله منهم عند سماع القرآن تركَ السُّجود والطَّاعة، وهذا استفهامُ إنكارٍ، وقيل: تعجب، أي: إعجبوا منهم في ترك الإيمان مع هذه الآيات.

وقوله: ﴿ لَا يَسَجُدُونَ ﴿ عَطَفٌ عَلَىٰ ﴿ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ ، ﴿ وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ ٱلْقُرَءَانُ ﴾ ظرفٌ قُدِّم علىٰ عامله للاهتمام به، وتنويهِ شأن القرآن.

وقراءة القرآن عليهم قراءته قراءة تبليغ ودعوة، وقد كان النَّبِيُ عَلَيْهُ يعرض عليهم القرآن أفرادًا وجماعات، فقد قرأ النَّبِيُ عَلَيْهُ القرآن على عتبة بن ربيعة (٢)، وقال له عبد الله بن أبي بن سلول: أَيُّهَا الْمَرْءُ إِنَّهُ لاَ أَحْسَنَ مِمَّا تَقُولُ إِنْ كَانَ حَقًّا فَلاَ تُؤْذِينَا بِهِ فِي مَجْلِسِنَا (٣).

والمعنى: وإذا قرأتَ عليهم آيات الرَّحمن وكلامه لا يخضعون ولا يستكينون؛ لمقابلته ﴿ بَلِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ يُكَذِّبُونَ ﴿ آَنَ السَّجود السُّجود اللَّهُ جميع القرآن، والسُّجود يختصُّ بمواضع منه.

وقيل: أراد به سجود التِّلاوة، أي: لا يسجدون إعظامًا وإكرامًا واحترامًا؟

تفسیر ابن عاشور (۱۹/ ۸۲).

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية لابن كثير (٣/ ٧٩).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاريُّ (٤٥٦٦).

وهذا هو الرَّاجح -والله أعلم-؛ لسجود النَّبِيِّ عَيْكِيًّ عند قرأته لهذه السُّورة (۱)، ولما في الآية الكريمة من ذمِّ الله -تعالىٰ- لمن يسمع القرآن الكريم ولا يسجد، وهذا حال الكفَّار مع القرآن الكريم (۲).

#### هِ البيان الجادية المناه هيم الجال المناهل الم

سجود التلاوة سنة مؤكدة وليس بواجب وبهذا قال جمهور العلماء وممن قال به: عمر بن الخطاب وسلمان الفارسي وابن عباس وابن عمر وعمران بن الحصين رَضَاًيلَّهُ عَنْهُمُ والأئمة مالك والاوزاعي والليث والشافعي وأحمد واسحاق وابو ثور وداود رحمهم الله وغيرهم محتجين بالاحاديث الصحيحة منها حديث زَيْدِ بْنِ ثَابِتٍ رَضَاًيلَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَرَأْتُ عَلَىٰ النَّبِيِّ عَيْلِيْ ﴿ وَالنَّبِيِّ عَلَيْكُ عَلَىٰ اللهُ عَمْ يَسْجُدْ فِيهَا (٣). (١٤)

وقال الإمام أبو حنيفة والإمام أحمد في رواية عنه، وهو اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية: سجو د التّلاوة واجب على القارئ والمستمع، واحتجوا بقول الله تعالى: ﴿فَمَا لَمُمُ لَا يُؤْمِنُونَ وَالمستمع، واحتجوا بقول الله تعالى: ﴿فَمَا لَمُمُ لَا يُؤْمِنُونَ وَالمستمع، واحتجوا بقول الله تعالى: ﴿فَمَا لَمُمُ لَا يُؤْمِنُونَ وَالمَسْمَعِ، وَاحْتَجُوا بَقُولُ اللهِ وَاعْبُدُوا اللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاعْبُدُوا اللهِ وَاعْبُدُوا اللهُ وَاعْبُدُوا اللهِ وَاعْبُدُوا اللهِ وَاعْبُدُوا اللهِ وَاعْبُدُوا اللهُ وَاعْبُدُوا اللهِ وَاعْبُدُوا اللهِ وَاعْبُدُوا اللهِ وَاعْبُدُوا اللهِ وَاعْبُدُوا اللهِ وَاعْبُدُوا اللهِ وَاعْبُدُوا اللهُ وَاعْبُوا اللهُ وَاعْبُوا اللهُ وَاعْبُوا اللهُ وَاعْدُوا اللهُ وَاعْدُوا اللهُ وَاعْدُوا اللهُ اللهُ وَاعْدُوا اللهُ وَاعْدُوا اللهُ وَاعْدُوا اللهُ وَاعْدُوا اللهُ اللهُ وَاعْدُوا اللهُ وَاعْدُوا اللهُ وَاعْدُوا اللهُ وَاعْدُوا اللهُ وَاعْدُوا اللهُ وَاعْدُوا اللهُ وَاعْدُوا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاعْدُوا اللهُ وَاعْدُوا اللهُ ال

والرَّاجِح -والله أعلم- أنَّ سجود التِّلاوة سُنَّة مؤكَّدة للقارئ والمستمع، والدَّليل على ذلك حديثُ زيد بن ثابت المتقدِّم؛ فلو كان السُّجود واجبًا لأمره النَّبيِّ عَيَالِيَّةٍ ولو بعد ذلك، ولقول ابن عمر رَضَوَالِلَهُ عَنْهُمَا: إن الله لم يفرض علينا السجدة إلا أن نشاء (٢)؛ فهذه الأدلة تدل

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱۳۲۷).

<sup>(</sup>۲) ينظر: تفسير الطبري (۲۶/ ۲۰۷)، وتفسير البغوي (۸/ ۳۷٦)، وتفسير القرطبي (۱۹/ ۲۸۰)، وتفسير ابن وزاد المسير (۲/ ۱٤٠)، وتفسير الرازي (۳۱/ ۱۰۶)، والبحر المحيط (۱۰/ ٤٤٠)، وتفسير ابن عاشور كثير (۸/ ۳۲۱)، وتفسير الآلوسي (۱۵/ ۲۹۲)، وتفسير الخازن (۱۶/ ۲۰۹)، وتفسير ابن عاشور (۳۸/ ۲۰۰).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٠٧٣).

<sup>(</sup>٤) ينظر: الكافي (١/ ٢٦٢)، والمجموع (٤/ ٥٨)، والمغني (١/ ٦٨٣)، وأحكام السُّجود في الفقه الإسلامي (١٩).

<sup>(</sup>٥) ينظر: بدائع الصَّنائع (٢/ ٢٠٢)، والهداية شرح بداية المبتدي (١/ ٧٨-٧٩)، وتبيين الحقائق (١/ ٢٠٥)، والفروع (٢/ ٢٥٦)، ومجموع فتاوئ شيخ الإسلام (٢٣/ ١٣٩).

<sup>(</sup>٦) رواه البخاريُّ (١٠٧٧).

علىٰ أنَّ سجود التِّلاوة ليس بواجب ولكنه مسنون، وممَّا يدلِّ علىٰ سُنِيته للقارئ والمستمع أيضًا: قولُ ابْنِ عُمَرَ رَضَالِتُهُ عَنْهُا: كَانَ النَّبِيُ عَلَيْهِ يَقْرَأُ السَّجْدَةَ وَنَحْنُ عِنْدَهُ فَيَسْجُدُ وَنَسْجُدُ مَعَهُ أَيْضًا: قولُ ابْنِ عُمَرَ رَضَالِتُهُ عَنْهُا: كَانَ النَّبِيُ عَلَيْهِ يَقْرَأُ السَّجْدُ عَلَيْهِ (۱)، وقِيلَ لِعِمْرَانَ بْنِ حُصَيْنِ فَنَزْ دَحِمُ حَتَّىٰ مَا يَجِدُ أَحَدُنَا لِجَبْهَتِهِ مَوْضِعًا يَسْجُدُ عَلَيْهِ (۱)، وقِيلَ لِعِمْرَانَ بْنِ حُصَيْنِ رَضَالِتَهُ عَنْهُ: الرَّجُلُ يَسْمَعُ السَّجْدَةَ وَلَمْ يَجْلِسْ لَهَا؟ قَالَ: أَرَأَيْتَ لَوْ قَعَدَ لَهَا؛ كَأَنَّهُ لاَ يُوجِبُهُ عَلَيْهِ، وَقَالَ عُثْمَانُ رَضَالِللَّهُ عَنْهُ: إِنَّمَا السَّجْدَةُ عَلَىٰ مَنِ عَلَيْهِ، وَقَالَ عَثْمَانُ رَضَالِللَّهُ عَنْهُ: إِنَّمَا السَّجْدَةُ عَلَىٰ مَنِ اسْتَمَعَهَا، وَكَانَ السَّائِبُ بْنُ يَزِيدَ لاَ يَسْجُدُ لِسُجُودِ الْقَاصِّ (۲).

### السَّبُ السَّادس؛ آدابِ حجود العَّلاوة

شروط سجود التلاوة: يفتقر إلى الطهارة وستر العورة واستقبال القبلة (٣).

صفة سجود التِّلاوة من حيثُ الكيفية كسجود الصَّلاة، فينوي ويسجد على الجبهة واليدين والرَّكبتين والقدمين والأنف، ويجافي المرفقين عن الجنبين والبطن عن الفخذين، ويوجِّه أصابعه إلى القبلة، ويُسبِّح الله تعالىٰ (٤٠).

### وللسَّاجِد للتِّلاوة حالتان:

الحالة لأولى: أن يسجد للتلاوة في غير الصَّلاة؛ فينوي ويسجد سجدة واحدة بلا تكبيرة إحرام، وإنَّما يكبر عند الهُوي للسُّجود وعند الرَّفع منه استنانًا، وبهذا قال جمهور أهل العلم (٥)، وبلا سلام، قال شيخ الإسلام ابن تيمية: وأمَّا سجود التلاوة والشُّكر؛ فلم ينقل أحدُّ عن النَّبيِّ عَيَّكِيُّ، ولا عن أصحابه أنَّ فيه تسليمًا، ولا أنَّهم كانوا يسلِّمون منه؛ ولهذا كان أحمد بن حنبل وغيره من العلماء لا يعرفون فيه التَّسليم (٢).

(٢) جميع هذه الآثار رواها الإمام البخاريِّ (٢/٥٢).

<sup>(</sup>١) رواه البخاريُّ (١٠٧٦).

<sup>(</sup>٣) ينظر: بدائع الصنائع (٢/ ٢٢٧، ٢٥٥)، والكافي في فقه أهل المدينة (١/ ٢٦٢)، والمجموع (٣) (٤/ ٣٥٦)، والمغني (٣/ ٩١)، وتفسير القرطبي (٧/ ٣٥٦)، والبحر المحيط (٥/ ٢٦٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر: بدائع الصنائع (٢/ ٢٣٠، ٢٤٥)، والمجموع (٤/ ٦٥)، والمغني (٣/ ٩١).

<sup>(</sup>٥) ينظر: بدائع الصنائع (٢/ ٢٣٤)، والمدونة الكبرئ (١/ ٢٠٠)، والمجموع (٤/ ٦٥)، والمغني (٣/ ٩٤)، والبحر المحيط (٥/ ٢٦٤).

<sup>(</sup>٢) مجموع فتاوي شيخ الإسلام (٢١/ ٢٧٧)، والبحر المحيط (٥/ ٢٦٤).

الحالة الثَّانية: أن يسجد للتِّلاوة في الصَّلاة، فيكبِّر للهُوِي إلىٰ السُّجود، ويكبِّر عند رفع رأسه، كما يفعل في سَجَدَات الصَّلاة، وهذا قول جمهور أهل العلم (١).

## الذِّكر المشروع في سجود التِّلاوة:

يستحب أن يقول في سجوده ما ورد عن النبي عَلَيْكُ (٢) فمن ذلك:

- يقول: سجد وجهي للذي خلقه وصوره وشق سمعه وبصره بحوله وقوته؛ فعَنْ عَائِشَةَ رَضِئَ الله عَنْهَا قَالَتْ: أَن النبي عَلَيْكُ كَانَ يَقُولُ فِي سُجُودِ الْقُرْآنِ بِاللَّيْل، يَقُولُه فِي السَّجْدَةِ مِرَارًا: «سَجَدَ وَجْهِي لِلَّذِي خَلَقَهُ، وَشَقَّ سَمْعَهُ وَبَصَرَهُ بِحَوْلِهِ وَقُوَّتِهِ»(٣).
- يقول: اللهم اكتب لي بها عندك أجرا، واجعلها لي عندك ذخرا، وضع عني بها وزرا، واقبلها مني كما قبلتها من عبدك داود عليه السلام؛ فعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ قَالَ: جَاءَ رَجُلٌ إِلَىٰ النَّبِيِّ عَيَّ فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله إِني رَأَيْتُني الليلة وأنا نَّائِمُ كَأَنِّى أُصَلِّى خَلْفَ شَجَرةٍ، النَّبِيِّ عَيَّ فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله إِن رَأَيْتُني الليلة وأنا نَّائِمُ كَأَنِّى أُصَلِّى خَلْفَ شَجَرةٍ، فسَجَدْتُ؛ فَسَجَدْتُ الشَّجَرَةُ لسُّجُودِي، فَسَمِعْتُهَا وَهِى تَقُولُ: اللهمَّ اكْتُبْ لِي بِهَا عِنْدَكَ فَسَجَدْتُ؛ فَسَجَدَتِ الشَّجَرَةُ لسُّجُودِي، فَسَمِعْتُهَا وَهِى تَقُولُ: اللهمَّ اكْتُبْ لِي بِهَا عِنْدَكَ أَجُرًا، وتقبلها مني كما تقبلتها من عبدك أجرًا، وضع عني بها وزرا، وَاجْعَلْها لِي عِنْدَكَ ذُخْرًا، وتقبلها مني كما تقبلتها من عبدك داود، قال الحسن: قال لي ابن جريج: قال لي جدك: قال ابْنِ عَبَّاسٍ: فقرأ النَّبِيُ عَيَّالًا مَن سَجَدَةً ثم سجد، فَسَمِعْتُهُ وهو يَقُولُ مثل مَا أَخْبَرَه الرَّجُلُ عَنْ قَوْلِ الشَّجَرَةِ ('').
- يقول كما يقول في سجود صلاته: سبحان ربِّي الأعلىٰ؛ لعموم قول النَّبِيِّ عَيَّكِيْ في حديث عُقْبَةَ بْنِ عَامِرِ الْجُهَنِيِّ رَضَّ اللَّهُ عَنْهُ: أَنَّه قال: لَمَّا نَزَلَتْ ﴿ فَسَبِّحَ بِالسَّمِ رَبِّكَ ٱلْمَظِيمِ ﴿ اللهِ عَلَيْهِ في رَكُوعِكُمْ »، فَلَمَّا نَزَلَتْ ﴿ سَبِّحِ ٱسْمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى اللهُ عَلَيْهِ: «اجْعَلُوهَا فِي رُكُوعِكُمْ »، فَلَمَّا نَزَلَتْ ﴿ سَبِّحِ ٱسْمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى اللهُ عَلَيْهِ: «اجْعَلُوهَا فِي سُجُودِكُمْ » (٥٠).

(۱) ينظر: بدائع الصنائع (۲/ ۲۳٤)، والمدونة الكبرى (۱/ ۲۰۰)، والمجموع (٤/ ٥٩)، والمغني (٣/ ٩١)، والبحر المحيط (٥/ ٢٦٤).

<sup>(</sup>٢) ينظر: بدائع الصنائع (٢/ ٢٤٦)، والمجموع (٤/ ٦٤)، والمغني (٣/ ٩٣).

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي (٥٨٠)، وقال الألبانيُّ: «صحيح»، وأحمد (٢٥٨٦٣)، وقال الأرنؤوط: «صحيح».

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي (٥٧٩)، وحسَّنه الألبانيُّ، وابنُ خزيمة (٥٦٢)، وصحَّح إسناده الأعظمي، ورواه الحاكم (٧٩٩)، وقال: «هذا حديثُ صحيحٌ رواته مكِّيُّون لم يُذكر واحدٌ منهم بجرح، وهو من شرط الصَّحيح، ولم يخرجاه»، وقال الذَّهبيُّ: «صحيح».

<sup>(</sup>٥) رواه ابن ماجه (٨٨٧)، وأحمد (١٧٤٥٠)، وقال الأرنؤوط: «إسناده محتملٌ للتحسين».

ولا يستحب لمن أراد سجود التِّلاوة أن يقوم، وهذا اختيار المحقِّقين من أهل العلم؛ إذ ليس لهذا القيام ذِكرٌ ولا أصل، ولم يثبت فيه شيءٌ يُعتمد ممّا يحتجَّ به(١).

ويكرِّر القارئُ السَّجدة كلَّ مرَّة كرَّر جملةً من القرآن فيها السَّجدة، كالذي يقرأ (سورة السَّجدة) مرارًا، إلَّا المعلِّم للقرآن والمتعلِّم له، فلا يُكرِّران السُّجود(٢).

ويسجد المستمع إذا جلس ليتعلم من القارئ، وكان القارئ يصلح للإمامة؛ بأن يكون ذكرًا بالغًا عاقلً<sup>(٣)</sup>، وأمَّا السَّامع غير القاصد للسَّماع فلا يستحبّ له، وقيل: عليه السُّجود؛ لأنَّه سامعٌ للسَّجدة فكان عليه السُّجود كالمستمع، وقال الشَّافعيُّ: لا أوكد عليه السُّجود وإن سجد فحسن (٤٠).

وإذا قرأ آيات السَّجدات في مكانٍ واحدٍ؛ سجد لكلِّ واحدة (٥).

وإذا سجد الإمام سجد المأموم؛ فلو لم يفعل بطلت صلاته، وإذا لم يسجد الإمام لم يسجد المأموم؛ ولو فعل بطلت صلاته (٢).

وإذا كان المُصلِّي مأمومًا؛ فلا يسجد لقراءة نفسه، بل يكره له قراءةُ السَّجدة، ولا يسجد لقراءة غير الإمام، ولو سجد لقراءة نفسه أو قراءة غير إمامه بطلت صلاته(٧).

وينبغي أن يسجد عقب قراءة آية سجدة أو استماعها؛ فإن أخَّر وقَصُرَ الفصلُ؛ سجد، وإن طال فاتت (^).

ولا تُقضى سجدةُ التِّلاوة؛ لأنَّها لعارض فأشبهت صلاة الكسوف(٩).

ینظر: المجموع (٤/ ٦١)، والمغنی (١/ ٦٨٧).

<sup>(</sup>۲) ينظر: بدائع الصنائع (۱۱/ ۲۵)، والمجموع (٤/ ٥٩).

<sup>(</sup>٣) ينظر: بدائع الصنائع (٢/ ٢٠٥)، والمدونة الكبرئ (١/ ٢٠١)، والمجموع (٤/ ٥٨)، والمغني (٣/ ٩٧)، وتفسير القرطبي (٧/ ٣٥٦)، والبحر المحيط (٥/ ٢٦٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر: المغنى (١/ ٦٨٧)، وتفسير القرطبي (٧/ ٣٥٦)، والبحر المحيط (٥/ ٢٦٤).

<sup>(</sup>٥) ينظر: بدائع الصَّنائع (٢/ ٢٠٩)، والإقناع في حلِّ ألفاظ أبي شجاع (١/ ١١٨).

<sup>(</sup>٦) الإقناع في حلِّ ألفاظ أبي شجاع (١/ ١١٨).

<sup>(</sup>٧) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٨) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٩) المصدر نفسه (١/ ١١٩).

ولو سجد للتّلاوة قبل بلوغ السَّجدة ولو بحرف لم يصحّ سجوده، ولو قرأ بعد السَّجدة آيات، ثمّ سجد جاز، ما لم يطل الفصل، ولو قرأ سجدة فسجد فقرأ في سجوده سجدة أخرى لا يسجد ثانيًا(۱).

ولو ترك السُّجود لتلاوته في الصَّلاة؛ لم يسجد إذا فرغ؛ فلأن لا يسجد بحكم سماعه أولى، وهكذا الحكم إن كان التَّالي في غير صلاته، والمستمع في الصَّلاة(٢).

ولا يقوم الرُّكوع مقام السُّجود؛ لأنَّه سجود مشروع، فلا ينوب عنه الرُّكوع كسجود الصَّلاة<sup>(٣)</sup>.

وإذا كان على الرَّاحلة في السَّفر؛ جاز أن يومئ بالسُّجود حيثُ كان وجهه كصلاة النَّافلة(٤).

ويكره أن ينتزع الآيات التي فيها السُّجود، فيقرأها ويسجد فيها، كرهه الشَّعبيُّ والنَّخعيُّ والنَّخعيُّ والنَّخعيُّ والنَّخعيُّ والنَّخعيُّ والنَّخعيُّ والحسن وإسحاق؛ وذلك لأنَّه ليس بمرويِّ عن السَّلف فعله، بل كراهته ولا نظير له يقاس عليه (٥).

<sup>(1)</sup> Ilaجموع (3/37).

<sup>(</sup>٢) المغنى (١/ ٦٨٧).

<sup>(</sup>٣) المصدر السّابق نفسه.

<sup>(</sup>٤) المصدر السّابق نفسه.

<sup>(</sup>٥) المصدر السّابق نفسه.

## البحث الثَّانِي السَّاحِدون لله وأثره في تعظيم الله تمالي

الحسب الأول و سجود الله الأولى وأشره في تعظيم الله تعالى

قال تعالىٰ: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ لَا يَسْتَكْفِرُ وَنَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيُسَبِّحُونَهُ, وَلَهُ يَسَجُدُونَ الله وَالْعَدو الله عَلَيْ فِي الآية السَّابِقة فِي كثرة الذِّكر بالغدو والآصال؛ لئلا يكون من الغافلين؛ ذكر عقيبه ما يقوي دواعيه في ذلك، فمدح الملائكة الذين يسبِّحون اللَّيل والنَّهار لا يفترُون عن الذِّكر وعن المواظبة عليه، فقال: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَرَبِّكَ لايسَبِّحون اللَّيل والنَّهار لا يفترُون عن الذِّكر وعن المواظبة عليه، فقال: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَرَبِّكَ لَايسَتَكُمْرُونَ عَنَّ عِبَادَتِهِم الله ومنتظمة مع ما سبقها؛ وهي إخبارٌ من الله اليسَتَكُمْرُونَ عَنْ عِبَادتِهم التي أُمِروا بها دائمون، وعليها قائمون، وبها عاملون؛ فلا تكن من الغافلين فيما أُمِرت به وكُلِّفته، وهذا خطابه، والمراد بذلك جميع الأُمَّة (۱).

قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ ﴾ يعني الملائكة بإجماع، وقال: ﴿عِندَ رَبِّكَ ﴾ علىٰ جهة التَّشريف لهم، وأنَّهم بالمكان المُكَرَّم: حملة العرش والكُروبيين والمقرَّبين بالفضل والكرامة. وهذا تشريفُ للملائكة بإضافتهم إلىٰ الله من حيثُ أنَّه أسكنهم في المكان الذي كرَّمه وشرَّفه وجعله منزل الأنوار ومصعد الأرواح والطَّاعات والكرامات (٢).

قوله: ﴿لايسَتَكُمْرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ عِنَ لا يتكبرون عن التواضع له والتخشع، وذلك هو العبادة، ﴿وَيُسُيِّحُونَهُ, ﴾ أي: ويعظِّمونه وينزِّهونه عن كلِّ سوء وعن كلِّ شيء، ويذكرونه، فيقولون: سبحان الله، وقوله: ﴿وَلَهُ, يَسَجُدُونَ الله﴾ يفيد الحصر، ومعناه: أنّهم لا يسجدون لغير الله؛ فيخصُّونه بغاية العبودية والتّذلُّل، لا يُشْرِكون به غيره جلَّ شأنه، فيخصُّونه بعبادة السُّجود التي هي أشرف عبادة، فاسجدوا أنتم أيضًا له، وعظِّموا ربَّكم بالعبادة كما يفعله من عنده من ملائكته، وهو تعريضُ بمن عداهم من المكلَّفين من أهل المعاصى؛ كما يدلّ عليه تقديم ﴿وَلَهُ, ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) ينظر: أحكام القرآن (٤/ ٧٥)، وتفسير الرَّازي (١٥/ ٤٤٥)، وتفسير ابن كثير (٣/ ٥٣٩).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: تفسير البغوي (۳/ ۳۲۱)، تفسير الرَّازي (۱٥/ ٤٤٥)، وتفسير القرطبي (٧/ ٣٥٦)،
 وتفسير السعدي (٣١٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير الطبري (١٠/ ٦٧١)، وتفسير البغوي (٣/ ٣٢١)، وتفسير الرَّازي (١٥/ ٤٤٥)، وتفسير الشَّوكاني (٣/ ١٤١). وتفسير القرطبي (٧/ ٣٥٦)، وتفسير الآلوسي (٥/ ١٤٤)، وتفسير الشَّوكاني (٣/ ١٤١).

وتُجلِّي الآية الكريمة أثرَ سجود الملائكة عَلَيْكُ في تعظيم الله تعالىٰ من عدَّة جوانب، هي:

- ١- تصدير الآية الكريمة به إِنَّ التنزل منزلة العلة للأمر بالذكر، والمعنى: الحثُّ على تكرُّر ذكر الله في مختلف الأحوال؛ لأنَّ المسلمين مأمورون بالاقتداء بأهل الكمال من الملاء الأعلى، فذكَّرهم بهذا ليتشبه بهم في كثرة طاعتهم وعبادتهم، ففيه حثُّ بلطف للترغيب في ذلك؛ لأنَّه إذا كان أولئك وهم في قرب المنزلة والعصمة حالهم في عبادتهم لله تعالى وتسبيحه ما ذكر؛ فكيف ينبغي أن يكون غيرهم؛ ولهذا شُرع لنا الشُجود ههنا لمّا ذكر سجودهم لله عزَّ وجلَّ-، كما جاء في الحديث: «أَلا تَصُفُّ ونَ كَمَا تَصُفُّ الْمَلاَئِكَةُ عِنْدَ رَبِّهَا؟». فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ الله، وَكَيْفَ تَصُفُّ الْمَلاَئِكَةُ عِنْدَ رَبِّهَا؟». فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ الله، وَكَيْفَ تَصُفُّ الْمَلاَئِكَةُ عِنْدَ رَبِّهَا؟ قَالَ: الكرام، وليداوموا على عبادة الملك العلَّم، وفيها تعريضُ بالمشركين المستكبرين عن عبادة الله بأنَّهم منحطون عن تلك الدَّرجات (٢٠).
- ٢- عَدَل عن ذكر لفظ الملائكة إلى الموصولية؛ لما فيه من الإيذان برفعة منزلتهم؛
   فيتذرَّع بذلك إلى إيجاد المنافسة في التَّخلُّق بأحوالهم (٣).
  - ٣- ذكر الله تعالىٰ في الآية الكريمة من طاعة الملائكة عليه ما يلى:
- أ- نفي الاستكبار عن عبادته، وذلك بإظهار العبوديّة؛ إذ نفي الاستكبار هو الموجب للعصيان؛ لأنَّ المستكبر يرى لنفسه مزيةً؛ فيمنعه ذلك من الطَّاعة.
- ب- كونهم يسبِّحون، والتَّسبيح: عبارة عن تنزيه الله -تعالىٰ- من كلِّ سوء، وعن جميع ما لا يليق بذاته المقدِّسة، فهم ينزِّهونه لخلوصهم عن دواعي الشَّهوات والحظوظ؛ وذلك يرجع إلىٰ المعارف والعلوم؛ فلذا قدَّمه، فأثبت التَّسبيح منهم، وإثباتهم كلّ كمال لله تعالىٰ.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۹۹٦).

<sup>(</sup>۲) ينظر: تفسير ابن كثير (۳/ ۵۳۹)، وتفسير الشوكاني (۳/ ۱٤۱)، وتفسير السعدي (۳۱٤)، وتفسير الله الآلوسي (٥/ ١٤٤)، وتفسير ابن عاشور (٨/ ٢١٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير ابن عاشور (٨/٤١٤).

- ج- سجودهم؛ وذلك بمباشرة محاسن الأعمال؛ وذلك يرجع إلى أعمال الجوارح. وهذا التَّرتيب يدلِّ على أنَّ الأصل في الطَّاعة والعبودية أعمال القلوب، ويتفرَّع عليها أعمال الجوارح(١).
- 3- جعل حال الملائكة علّة لأمر النّبيّ عَلَيْ بالذّكر؛ لأنّ مرتبة الرّسالة تلحق صاحبها من البشر برتبة الملائكة؛ فهذا التّعليل بمنزلة أن يقال: أذكر ربّك؛ لأنّ الذكر هو شأن قبيلك، وليس في هذا التّعليل ما يقتضي أن يكون الملائكة أفضل من الرُّسل، كما يتوهمه المعتزلة؛ لأنّ التّشبه بالملائكة من حيثُ كان الملائكة أسبق في هذا المعنى؛ لكونه حاصلًا منهم بالجِبلّة فهم مثلٌ فيه، ولا شكّ في أنّ الفريق الذين لم يكونوا مجبولين على ما جُبِلت عليه الملائكة، إذا تخلّقوا بمثل خُلُق الملائكة = كان سُمُوُّهم الى تلك المرتبة أعجب، واستحقاقهم الشُّكر والفضل له أجدر (۱).
- ٥- في قوله تعالىٰ: ﴿لَا يَسَتَكُبِرُونَ عَنَّ عِبَادَتِهِ ﴾ التَّعريض بالمشركين المستكبرين عن عبادة الله، وأنهم على النَّقيض من أحوال الملائكة المقرَّبين، فهم منحطون عن تلك الدَّرجات، وخليقٌ بهم أن يكونوا بُعَداء عن منازل الرِّفعة (٣).
- 7- جيء بصيغة المضارع في قوله: ﴿يَسَتَكُبُرُونَ﴾، وفي قوله: ﴿يَسَجُدُونَ ﴾ للدَّلالة على التَّجديد والاستمرار ('')؛ فتعظيمهم لله -تعالى ليس لحظيًّا ولا موقتًا بزمن محدَّد، بل متجدِّد مستمر، يسبِّحون الله ويطيعونه دائمًا لا يفتُرون عن ذلك، كما قال تعالى: ﴿وَلَهُ مَن فِي ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَنْ عِندَهُ لا يَسَتَكُبُرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَلَا يَسَتَكُبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَلَا يَسَتَحُسِرُونَ اللهُ يُسَبِّحُونَ ٱلنَّهُ وَالنَّهَ اللهُ وَلَا يَعْتُرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَلَا يَسَتَحْسِرُونَ اللهُ يُسَبِّحُونَ ٱلنَّهُ وَالنَّهَ اللهُ وَالنَّهُ اللهُ ال
- ٧- دلَّت هذه الآية الكريمة علىٰ أنَّ الله -جلَّ وعلا- إن كفر به بعضُ خلقه، فإنَّ بعضًا
   آخر من خلقه يؤمنون به، ويلازمون طاعته دائمًا باللَّيل والنَّهار، كما قال: ﴿ أُولَكِيكَ

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير الرَّازي (١٥/ ٤٤٥)، والبحر المحيط (٥/ ٢٦٤)، ونظم الدُّرر (٣/ ١٧٩).

<sup>(</sup>۲) ینظر: تفسیر ابن عاشور (۸/ ۱۱۶).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير ابن كثير (٣/ ٥٣٩)، وتفسير الشوكاني (٣/ ١٤١)، وتفسير السّعدي (٣١٤)، وتفسير الله السّعدي (٣١٤)، وتفسير ابن عاشور (٨/ ٤١٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر: تفسير ابن عاشور (٨/ ١٤).

<sup>(</sup>٥) ينظر: أضواء البيان (٧/ ٣٠).

ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِئْبَ وَٱلْخُكُمْ وَٱلنَّبُوَةَ ۚ فَإِن يَكُفُر بِهَا هَنَوُلآءِ فَقَدْ وَكَلْنَا بِهَا قَوْمًا لَيْسُواْ بِهَا اللهِ عَالَىٰ بِطاعته (١٠). بِكَنفِرِينَ (١٠) ﴿ الأنعام]؛ فحري بالمؤمن أن يكون ممن اختصهم الله تعالىٰ بطاعته (١٠).

الملائكة المقرَّبون عَلَيْ لا ينزغ في أنفسهم شيطانٌ، وهم في نهاية شرفهم وغاية طهارتهم وعصمتهم وبراءتهم عن بواعث الشَّهوة والغضب، وحوادث الحقد والحسد؛ ومع هذا فهم دائبون علىٰ تسبيح الله وذكره، لا يستكبرون عن عبادته ولا يقصرون، والإنسان طبيعته قابلة لنزغ الشَّيطان، وقابلة للغفلة، وهو مبتلًىٰ ومستعد للذَّات البشرية، والبواعث الإنسانية؛ فهو أحوج من الملائكة إلىٰ الذِّكر والعبادة والتَّسبيح، وأولىٰ بالمواظبة علىٰ الطَّاعة؛ ولهذا السَّبب قال عيسىٰ عَلَيْكَ؛
وقال لمحمد عَلَيْ مُبَاركًا أَيْنَ مَا كُنتُ وَأَوْصَانِي بِالصَّلَوةِ وَالزَّكَوْةِ مَا دُمْتُ حَيَّا اللَّهِ وَقال لمحمد عَلَيْكِ: ﴿ وَأَعْبُدُ رَبَّكَ حَتَّى يَأْنِيكَ الْمَقِيدِثُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله مصحوبًا بالتَّضرع لله –تعالىٰ – والتوف منه سبحانه، مع بالتَّضرع لله –تعالىٰ – والخوف منه سبحانه، مع رجاءٍ وصدقِ التجاءِ إليه تعالىٰ، وتقوًىٰ واستحضارِ لجلال الله، وعظمته (۲).

9- الذِّكر والعبادة ناشئان عن انتفاء الاستكبار، وهما علىٰ قسمين: عبادة قلبية، وعبادة جسمانية؛ فالقلبية تنزيه الله -تعالىٰ - عن كلِّ سوء، والجسمانية السُّجود وهو الحال التي يكون العبد فيها أقرب إلىٰ الله تعالىٰ، وفي الحديث: «أَطَّتِ السَّمَاءُ وَحُقَّ لَهَا أَنْ تَئِطَّ، مَا فِيهَا مَوْضِعُ أَرْبَعِ أَصَابِعِ إِلاَّ وَمَلَكُ وَاضِعٌ جَبْهَتَهُ سَاجِدًا لِلَّهِ سَاجِدًا لِلَّهِ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ الله

• ١ - السِّرُّ - والله أعلم - في دخول اللَّام في قوله تعالىٰ: ﴿وَيُسَبِّحُونَهُ, وَلَهُ مِسَجُدُونَ اللهُ الله لبيان أنَّ المراد بقوله تعالىٰ: ﴿وَيُسَبِّحُونَهُ, ﴾ تنزيه الله -تعالىٰ - بالقول، وأنَّ المراد

<sup>(</sup>١) ينظر: أضواء البيان (٧/ ٣٠).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير الرازي (١٥/ ٤٤٥).

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي (٢٣١٢)، وأحمد (٢٥٥٥)، وحسَّنه الألبانيُّ في (صحيح سنن التّرمذيُّ).

<sup>(</sup>٤) ينظر: البحر المحيط (٥/ ٢٦٤)، ونظم الدُّرر (٣/ ١٧٩).

بالسُّجود عملٌ؛ فلذا ذكر السُّجود باسمه الخاصِّ ليكون السُّجود زيادةً علىٰ تسبيحهم، وذكرهم له، وتنزيههم إيَّاه (۱).

- ١١- لما في الآية من التَّعريض بالمشركين؛ شُرِع السُّجود هنا؛ إرغامًا لمن أبي ممَّن عرَّض به.
- 17 مقتضىٰ السَّجدة هنا: أنَّ الآية جاءت للحضِّ علىٰ التَّخلُّق بأخلاق الملائكة في الذِّكر، فلمَّا أخبرت عن حالة من أحوالهم في تعظيم الله وهو السُّجود لله= أراد الرَّسول عَلَيْهِ ٱلصَّلَاةُ وَٱلسَّلَامُ أن يبادر بالتَّشبه بهم تحقيقًا للمقصد الذي سيق هذا الخبر لأجله، وليظهر إيمانُ المؤمنين بالقرآن، وجحود الكافرين به حين سجد المؤمنون، وليظهر إغاظة المشركين (٢).
- 17- السَّجدة في الآية كأنَّما جاءت لتزيد في النَّفس الاستعداد للحسم، فربما بهذه السَّجدة يصحو الغافل من غفلته، ويحسم السَّلبيُّ موقفه إذا عرف بين يدي من يسجد؛ فيعود الني الحقِّ<sup>(٣)</sup>.

الكوالي الشاهي، سجود الأهبياء والكرسيين وليهم المصلاة والسلام والثوه في تعظيم الله تعالى قال تعالى: ﴿ أُولَيْكِ اللَّهِ عَلَيْهِم مِنَ النَّهِ عَلَيْهِم مِنَ النَّهُ عَلَيْهِم مِنَ النَّهِ عَلَيْهِم مِنَ النَّهُ عَلَيْهُم مِنَ النَّهُ عَلْهُمْ عَلَيْهُم مِنَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِنَ النَّهُ عَلَيْهُم مَنْ عَلَيْهِم مِنَ النَّهُ عَلَيْهِم مِنَ النَّهُ عَلَيْهِم مِنَ النَّهُ عَلَيْهِم مِنَ النَّهُ عَلَيْهِم مِنْ النَّهُ عَلَيْهِم مَنْ اللَّهُ عَلَيْهِمُ مَنْ عَلَيْهِمُ مَنْ عَلَيْهُمْ مَنْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ مَنْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلْهُمْ عَلَيْهُمْ مَا اللَّهُ عَلَيْهُمْ مَا اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عُلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلْهُ عَلْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلْ

في المشار إليه بقوله تعالىٰ: ﴿ أُولَيِّكَ ﴾ قولان لأهل العلم:

القول الأوّل: جنس الأنبياء عَلَيْهِ، والمعنى: هؤلاء النّبيُّون، وليس المراد هؤلاء المذكورين في هذه الشُّورة فقط، بل جنس الأنبياء عَلَيْهِ، استطرد من ذكر الأشخاص إلىٰ المخنس ﴿ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللّهُ عَلَيْهِم مِّنَ النَّبِيِّئَ مِن ذُرِّيَةِ ءَادَمَ ﴾ الآية (٤٠).

القول الثاني: إشارة إلى من تقدم ذكره في هذه السُّورة من الأنبياء عَلَيْ (٥٠).

<sup>(</sup>۱) ينظر: التفسير القيم (٢/ ١٨٧)، وتفسير ابن عاشور (٣٠/ ٢٤٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير ابن عاشور (٨/ ١٤).

<sup>(</sup>٣) لمسات بيانية (١ / ١١).

<sup>(</sup>٤) ينظر: تفسير ابن كثير (٥/ ٢٤١).

<sup>(</sup>٥) ينظر: تفسير الرَّازي (٢١/ ٥٥٠)، والبحر المحيط (٧/ ٢٧٦)، وتفسير الآلوسي (٨/ ٤٢٥)، وتفسير ابن عاشور (٦/ ٥٨)، وأضواء البيان (٣/ ٤٤٢).

والرَّاجِح - والله أعلم - أنَّ المراد بهذه الآية جنسُ الأنبياء ﷺ، وممَّا يؤيِّده أنَها كقوله - تعالىٰ - في (سورة الأنعام): ﴿ وَتِلْكَ حُجَّتُنَا ءَاتَيْنَهَا ٓ إِبَّرْهِيم عَلَى قَوْمِدٍ فَرَفَعُ دَرَجَنتِ مَن نَشَاهً ۗ إِنْ رَبَكَ حَكِيمُ عَلِيمُ اللهُ وَهَدَينَا مِن قَبْلُ اللهُ وَيَعْقُوبَ عَكُلًا هَدَيْنَا وَنُوحًا هدَيْنَا مِن قَبْلُ وَمِن ذُرِيَّتِهِ دَاوُردَ وَسُلَيْمَن وَأَيُّوب وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهَدرُونَ وَكَذَلِكَ بَخِرِى ٱلْمُحْسِنِينَ (١٠) وَمِن ذُرِيَّتِهِ دَاوُردَ وَسُلَيْمَن وَأَيُّوب وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهَدرُونَ وَكَذَلِكَ بَخِرى ٱلْمُحْسِنِينَ (١٠) وَوَيَ الْمَحْسِنِينَ (١٠) وَوَكَوْبَا وَيَحَيْقُ وَعِسَىٰ وَإِلْيَاسُ كُلُّ مِنَ ٱلصَّلِحِينَ (١٠) وَإِلَيْسَعَ وَيُوشُن وَلُوطاً وَكُلَّا وَكُلَّا وَيَحَيْقُ وَعِسَىٰ وَإِلْيَاسُ كُلُّ مِنَ ٱلصَّلِحِينَ (١٠) وَإِلَيْسَعَ وَيُوشُن وَلُوطاً وَكُلَّا وَكُولَا وَعَلَيْكَ وَعِيسَىٰ وَإِلْيَاسُ كُلُّ مِنَ ٱلصَّلِحِينَ (١٠) وَإِلَيْسَعَ وَيُوشُن وَلُوطاً وَكُلَّا فَضَلَّا عَلَى اللَّهُ فَيه دَنهُمُ اللَّهُ فَيه دَنهُمُ اللَّهُ فَيه دَنهُمُ اللَّا وَكُلَّا وَكُلُولُ وَمُعَلِينَ اللهُ عَلَيْكَ وَعِيسَىٰ وَإِلَيْ اللهُ وَكُرى لِلْمَلْمِينَ اللهُ إِنْ هُو إِلَّا وَكُولُولِينَ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَمُومَى عَلَيْكَ ﴾ [المَالِمَ اللهُ وَمُن عَلَى اللهُ اللهُ عَلْهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عُلْ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

قوله تعالى: ﴿ أُولَيِّكَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ أَلَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبِيِّينَ ﴾.

أنعم الله عليهم نعمة لا تُلْحَق، ومِنّة لا تُسبَق، من النّبوّة والرِّسالة، وبفنون النِّعم الدِّينية والدُّنيوية، وأحسن جزاءً على ما قدَّموه من الإعمال، وتلك وإن كانت نعمًا وهداية واجتباءً، فقد زادت هذه الآية بإسناد تلك العطايا إلى الله -تعالى - تشريفًا لها، فكان ذلك التَّشريف هو الجزاء عليها؛ إذ لا أزيد من المُجازي عليه إلَّا تشريفه تعالى .

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٦٣٤)، وينظر: تفسير ابن كثير (٥/ ٢٤١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: أضواء البيان (٣/ ٤٤٢)، وتفسير ابن عاشور (١٦/ ٥٨).

وقرأ الجمهور ﴿مِّنَ ٱلنَّبِيِّنَ ﴾ بياءين بعد الموحدة، وقرأه نافعٌ وحده بهمزة بعد الموحدة (١٠). قوله: ﴿مِن ذُرِّيَةِ ءَادَمَ ﴾.

قال ابن جرير: ولذلك فرّق أنسابهم، وإن كان يجمع جميعهم آدم؛ لأنَّ فيهم مَن ليس من ولد مَن كان مع نوح في السَّفينة، وهو إدريس، فإنَّه جدُّ نوحٍ<sup>(٣)</sup>، قال ابن كثير: هذا هو الأظهر أنَّ إدريس في عمود نسب نوح عَلَيْكُمُّ (٤٠).

وقيل: إنَّه من أنبياء بني إسرائيل، أخذًا من حديث الإسراء، حيث قال في سلامه على النَّبِيِّ عَلَيْهِ: «مَرْ حَبًا بِالنَّبِيِّ الصَّالِحِ وَالأَخِ الصَّالِحِ»، ولم يقل: وَالولد الصَّالِحِ (°)، كما قال آدم وإبراهيم عَلَيْكُمُّ (°).

وفي الآية دليلٌ علىٰ أنَّ أولاد البنات من الذُّرِّية؛ لدخول عيسىٰ عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ ولا أب له، وجعل إطلاق الذُّرِّية عليه بطريق التَّغليب خلاف الظَّاهر (٧).

<sup>(</sup>١) ينظر: إتحاف فضلا البشر (١/ ٣٧٩)، وتفسير ابن عاشور (١٦/ ٥٨).

<sup>(</sup>۲) تفسير الرازي (۲۱/ ۵۵۰).

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري (١٥/ ٥٦٥).

<sup>(</sup>٤) تفسیر ابن کثیر (٥/ ۲٤١).

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري (٣٤٩)، بلفظ: «وَالإَبْنِ الصَّالِحِ».

<sup>(</sup>٦) تفسير ابن كثير (٥/ ٢٤١).

<sup>(</sup>٧) تفسير الآلوسي (٨/ ٤٢٥).

وقوله: ﴿ وَمِمَّنْ هَدَيْنَا وَأَجْنَبَيْنَا ﴾.

أي: هؤلاء كانوا ممن أرشدنا للحق، وهذه خير بيوت العالم، اصطفاهم الله واختارهم للنبوة والكرامة، وكان حالهم عند تلاوة آيات الرحمن عليهم، المتضمنة للإخبار بالغيوب، وصفات علام الغيوب، والإخبار باليوم الآخر، والوعد والوعيد(١)، حال عظيمة وصفها الله تعالىٰ بقوله: ﴿إِذَا نُنْلَى عَلَيْمُ ءَايَتُ ٱلرَّمُنَ خُرُّوا سُجَدًا وَثُكِيًا ١٠٠٠ ﴾.

قرأ الجمهور: ﴿ نُنْكَى بِتَاء التَّأْنِيث، وقرأ عبد الله بن أحمد العجلي عن حمزة وورش في رواية النَّحاس، وابنُ ذَكوان في رواية التَّغلَبي: ﴿ يُتْلَىٰ ﴾ بالياء التَّحتية؛ لأنَّ التَّأْنيث غير حقيقي، ولوجود الفاصل (٢٠٢٠.

و ﴿ مُكِدًا ﴾ جمع ساجد بوزن (فُعل) مثل عُذل، ﴿ وَبُكِدًا الله ﴿ وَبُكِدًا الله ﴿ وَبُكِدًا الله و ا

ونصب ﴿ مُجَّدًا ﴾ على الحال ﴿ وَبُكِيًّا ١ ﴾ عُطِف عليه (١٠).

قرأ الجمهور: ﴿بُكِيًا﴾ بضمِّ الباء، وقرأ عبد الله ويحيىٰ والأعمش وحمزة والكسائي بكسرها(٥).

والمعنى: إذا سمعوا كلام الله المتضمن حُجَجه ودلائلَه وبراهينَه؛ سجدوا لربِّهم خضوعًا واستكانةً، وخشعوا لآيات الله، وحمدًا وشكرًا على ما هم فيه من النِّعم العظيمة، مع ما لهم من علوِّ الرُّتبة، وسُمُوِّ الطَّبقة في شرف النَّسب، وكمال النَّفس، وسُمُوِّ الزُّلفىٰ عنده تعالىٰ، وأثَّرت الآيات في قلوبهم من الإيمان والرَّغبة والرَّهبة= ما أوجب لهم البكاء والإنابة، ولم يكونوا من الذين إذا سمعوا آيات الله؛ خَرُّوا عليها صُمَّا وعُميانًا (٢).

<sup>(</sup>۱) ينظر: تفسير الطبري (۱۵/ ٥٦٥)، وتفسير البغوي (٥/ ٢٣٩)، وتفسير الرَّازي (٢١/ ٥٥٠)، وتفسير القرطبي (١٦/ ١٢١)، وتفسير السَّعدي (٤٩٦)، وتفسير ابن عاشور (١٦/ ٥٨).

<sup>(</sup>٢) ينظر: إتحاف فضلا البشر (١/ ٣٧٩)، والبحر المحيط (٧/ ٢٧٦).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير الآلوسي (٨/ ٤٢٥)، وتفسير ابن عاشور (١٦/ ٥٨).

<sup>(</sup>٤) تفسير القرطبي (١١/ ١٢١).

<sup>(</sup>٥) ينظر: إتحاف فضلا البشر (١/ ٣٧٦)، والبحر المحيط (٧/ ٢٧٦).

<sup>(</sup>٦) ينظر: تفسير الطبري (١٥/ ٥٦٥)، وتفسير البغوي (٥/ ٢٣٩)، وتفسير الرازي (٢١/ ٥٥٠)، وتفسير ابن كثير (٥/ ٢٤١)، تفسير الآلوسي (٨/ ٢٥٥)، وتفسير ابن عاشور (١٦/ ٥٨).

والمراد من السُّجود سجود التِّلاوة حسبما تُعُبِّدُنا به عند سماع بعض الآيات القرآنية (١)، وهذا الموضع من عزائم السُّجود بلا خلاف بين العلماء في ذلك (٢).

وتجلِّي الآية الكريمة أثرَ سجود الأنبياء والمرسلين -عليهم الصَّلاة والسلام- في تعظيم الله -تعالى - من عدَّة جوانبَ، هي:

١- الإتيان بالإشارة ﴿ أُولَيَهَ ﴾ دون الضّمير؛ إذ فيه من معنىٰ البعد للإشعار بعلوّ رتبتهم وبُعد منزلتهم في الفضل، و للتّنبيه علىٰ أنّ المشار إليهم جديرون بما يذكر بعد اسم الإشارة من الأوصاف، أي: كانوا أحرياء بنعمة الله عليهم، وكونهم في عداد المهديين المجتبين، وخليقين بمحبتهم لله تعالىٰ وتعظيمهم إيّاه (٣)، فجدير بالمؤمن أن يتخلّق بأخلاقهم، ويلحق بركبهم.

٢- في إضافة الآيات إلى اسمه ﴿ الرَّمْنِ ﴾ دلالة على أنَّ آياته، من رحمته بعباده وإحسانه إليهم، حيثُ هداهم بها إلى الحقِّ، وبصَّرهم من العمى، وأنقذهم من الضَّلالة، وعلَّمهم من الجهالة (٤)، كما ترشد الآية لكريمة على أنَّ لآيات الرَّحمن تأثيرًا في القلوب (٥)، وفي استشعار هذا أعظم أثر لتعظيم الله تعالىٰ في النُّفوس.

٣- تُظْهِر الآية الكريمة أبرز ملمح في الأنبياء والمرسلين -عليهم الصَّلاة والسَّلام- وأوضح صفة؛ فهم ﴿إِذَا نُنَانَ عَلَيْهُمْ ءَايَتُ الرَّمْنِ خَرُواْ سُجَدًا وَبُكِيًا اللهِ ، أتقياء يهتز وجدانهم حين تُتلي عليهم آيات الرَّحمن تبارك وتعالى، فلا تسعفهم الكلمات للتَّعبير عمّا يُخالج مشاعرهم من تأثَّر، فتفيض عيونهم بالدُّموع، ويَخِرُّون سُجَّدًا وبُكِيًّا، فوصفهم بالخشوع لله والبكاء(٢)، وأثنت الآية الكريمة على سجودهم قصدًا للتَّشبه بهم بقدر الطَّاقة، حين نحن متلبِّسون بذكر صنيعهم، وقد سجد النَّبِيُ عَلَيْهِ عند

تفسير الآلوسي (٨/ ٤٢٥).

<sup>(</sup>٢) أضواء البيان (٣/ ٤٤٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير الرَّازي (٢١/ ٥٥٠)، والبحر المحيط (٧/ ٢٧٦)، وتفسير الآلوسي (٨/ ٢٢٥)، وتفسير ابن عاشور (٦/ ٨٥)، وأضواء البيان (٣/ ٤٤٢).

<sup>(</sup>٤) تفسير السعدي (٤٩٦).

<sup>(</sup>٥) تفسير القرطبي (١١/ ١٢١).

<sup>(</sup>٦) تفسير القرطبي (١١/ ١٢١).

هذه الآية، وسَنَّ ذلك لأُمَّته؛ فلهذا أجمع العلماء على شرعية السُّجود هاهنا؛ فنحن نسجد اقتداءً بهم، واتباعًا لمنوالهم عند تلاوة الآيات التي أُنزلت إلينا(١).

٤- المراد بالبكاء الذي ينشأ عن انفعال النَّفس انفعالًا مختلطًا بالتَّعظيم والخوف (٢)؛ فعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَالِكُ عَنْهُ، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ الله ﷺ يَقُولُ: ﴿عَيْنَانِ لاَ تَمَسُّهُمَا النَّارُ: عَيْنٌ بَكَتْ مِنْ خَشْيَةِ الله، وَعَيْنٌ بَاتَتْ تَحْرُسُ فِي سَبِيلِ الله»(٣)، والأفضل اخفائه وعدم اظهار الصوت معه، كما جاء وصفهم في الآية الكريمة ﴿وَثَكِيًا ١ ﴾؛ إذ البكي يقال: إذا كان الحزن أغلب من الصوت (٤)، وهذا من آثار تعظيم الله تعالىٰ في النَّفوس.

٥- في ضمِّ السُّجود إلىٰ البكاء إبانة عن طريقة الأنبياء -عليهم الصَّلاة والسَّلام- في تعظيمهم لله -تعالىٰ - وآياته (٥)؛ ولذا قال أهل العلم: يستحبُّ السُّجود والبكاء عند سماع التِّلاوة (١٠)، وعند ما قرأ عمر بن الخطاب رَضَيَّالِلَهُ عَنْهُ (سورة مريم) فسجد، قال: «هذا السُّجود، فأين البُّكِيُّ؟) يريد البكاء (١٠).

لمَّا ذكر -تعالىٰ- أنَّه آتىٰ نبيَّه داودَ الفصلَ في الخطاب بين النَّاس، وكان معروفًا بذلك مقصودًا= ذكر تعالىٰ نبأ خصمين اختصما عنده في قضية جعلهما الله فتنة لداود عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ،

<sup>(</sup>۱) ینظر: تفسیر ابن کثیر (۵/ ۲٤۱)، وتفسیر ابن عاشور (۱٦/ ۵۸).

<sup>(</sup>۲) تفسير ابن عاشور (۱٦/ ٥٨).

 <sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير الرازي (٢١/ ٥٥٠).
 والحديث أخرجه الترمذي (١٦٣٩)، وصححه الألباني في (صحيح سنن الترمذي).

<sup>(</sup>٤) ينظر: مفردات القرآن (١٤١)، وتفسير القرطبي (١١/١١).

<sup>(</sup>٥) تفسير القرطبي (١١/ ١٢١).

<sup>(</sup>٦) ينظر: تفسير الآلوسي (٨/ ٤٢٥).

<sup>(</sup>٧) تفسير الطبري (١٥/ ٥٦٦)، وينظر: تفسير ابن كثير (٥/ ٢٤١).

وموعظة لخلل ارتكبه، فتاب الله عليه، وغفر له، وقيَّض له هذه القضية، فقال لنبيِّه محمَّد وَهُ وَهُلُ أَتَكُ نَبُوا الْخَصِّمِ فَإِنَّه نبا عجيبٌ ﴿إِذْ تَسَوَّرُوا ﴾ على داود ﴿الْمِحْرَابَ ﴾ أي: محلّ عبادته من غير إذن ولا استئذان، ولم يدخلوا عليه مع باب؛ فلذلك لمَّا دخلوا عليه بهذه الصُّورة؛ فزع منهم، وخاف، فقالوا له: نحن ﴿خَصْمَانِ ﴾ فلا تخف ﴿بَعَى بَعْضُنا عَلَ بَعْضِ ﴾ بالظلم ﴿فَاحُمُ يَئِنَنَا بِالْحَوِقِ ﴾ أي: بالعدل، ولا تَمِلْ مع أحدنا ﴿وَلا تُشُطِطُ وَاهُدِنَا إِلَى الصَّرَطِ ﴾ والمقصود من هذا: أنَّ الخصمين قد عُرِف أنَّ قصدهما الحقَّ الواضح الصَّرف، وإذا كان ذلك؛ فسيقُصَّان عليه نبأهما بالحقِّ، فلم يشمئز نبيَّ الله داودَ من وعظهما له، ولم يؤنبهما.

فقال أحدهما: ﴿إِنَّ هَذَاۤ أَخِي ﴾ نصَّ علىٰ الأُخوة في الدِّين أو النَّسب أو الصَّداقة؛ لاقتضائها عدم البَغي، وأنَّ بغيّه الصَّادرَ منه أعظمُ من غيره، ﴿لُهُ رِتِمَ وَالنَّعَةُ ﴾ النَّعجة الأنثىٰ من الضَّأن والبقرة الوحشية والشَّاة الجبلية، والجمع النَّعجات، والعرب جرت عادتُهم بجعل النَّعجة والظَّبية كنايةً عن المرأة (١)، أي: تسع وتسعون زوجة، وذلك خيرٌ كثيرٌ، يوجب عليه القناعة بما آتاه الله، ﴿وَلِي نَعِمَةُ وَحِدةٌ ﴾ فطمع فيها ﴿فَقَالَ أَكُولِنِيمَ ﴾ أي: دعها لي، وخِلِّها في كفالتي، ﴿وَعَزَّفِ فِي الْخِطَابِ ﴾ أي: غلبني في القول، فلم يزل بي حتَّىٰ أدركها أو كاد(٢)، ﴿قَالَ ﴾ داود ﴿لَقَدُ ظُلَمَكَ مِسُوَّ النَّعْجَبِ الْنَعْجِة ﴾ أي: بسؤاله نعجتك ليضمّها إلىٰ أو كاد(٢)، ﴿قَالَ ﴾ داود ﴿لَقَدُ ظُلَمَكَ مِسُوَّ النَّعْجَبِ اللَّهُ عَلَى الله الله المعلوم من السِّياق السَّابق من كلامهما: أنَّ هذا هو الواقع؛ فلهذا لم يحتج أن يتكلَّم الآخر، ﴿وَإِنَّ كُثِرًا مِنَ النَّون الخفيفة وحذفها، وأصله: لَيَبْغَينْ، ويكون على تقدير قسم محذوف، ذلك القسم وجوابه خبرٌ لـ ﴿إنَّ ﴾، وعلىٰ قراءة الجمهور يكون ﴿لَبُغِ ﴾ خبرًا لـ ﴿إنَّ ﴾، وعلىٰ قراءة الجمهور يكون ﴿لَبُغِ ﴾ يظلم مخضهم بعضًا.

وفي الآية دلالةٌ علىٰ أنَّ زمان داود عَلَيْهِ السَّلَامُ كان فيه الظلم والاعتداء كثيرًا، وتدلُّ أيضًا علىٰ أنَّ هذه عادة الكثير من الخُلَطاء والقُرناء، وتدلَّ أيضًا علىٰ أنَّ الظُّلم من صفة النُّفوس، ﴿إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلاحَاتِ ﴾ فإنَّ ما معهم من الإيمان والعمل الصَّالح يمنعهم من الظُّلم لأيِّ أحد،

<sup>(</sup>١) تفسير الرَّازي (٢٦/ ٣٨٤)، وينظر: تفسير السعدي (٧١١).

<sup>(</sup>۲) تفسير السعدي (۷۱۱).

<sup>(</sup>٣) ينظر: البحر المحيط (٩/ ١٥٠)، وتفسير الآلوسي (١٢/ ١٧٤).

﴿ وَقَلِيلُ مَّاهُمْ ﴾ أي: قليلٌ هم، و ﴿ مَّا ﴾ صِلة تفيد معنىٰ الإبهام للتَّعظيم والتَّعجب من قِلَّتهم، يعني: الصَّالحين الذين لا يظلمون، وقصد داود عَلَيْهِ السَّلَامُ بهذا الكلام الموعظة الحسنة، والتَّرغيب في إيثار عادة الخُلطاء الصُلحاء الذين حُكِم لهم بالقِلَّة، وأن يُكرِّه إليهم الظُّلم، وأن يُسلِّى المظلومَ عمَّا جرىٰ عليه من خليطه، وأنَّ له في أكثر الخُلطاء أُسوة.

قوله: ﴿ وَظَنَّ دَاوُرِدُ ﴾ أيقن وعلم، ﴿ أَنَّمَا فَنَنَّهُ ﴾ إنَّما ابتليناه بالذَّنب أو امتحناه بتلك الحكومة هل يتنبه بها.

والقَرَأة: ﴿فَنَنَّهُ ﴾ بتشديد النُّون دون التَّاء، وقرأ عمر بن الخطاب رَضَالِكُ عَنْهُ، وأبو رجاء والحسن بخلاف عنه ﴿فَتَنَّاهُ﴾ بتشديد التَّاء والنُّون علىٰ المبالغة، وقرأ قتادة وأبو عمرو في رواية وعُبيد بن عمير وابن السّمَيفع ﴿فَتَنَاهُ﴾ بتخفيف التَّاء والنُّون، والألف ضمير الخصمين، والضّحاك: ﴿أفتناه﴾(۱).

وتدلُّ الآية على جواز القضاء في المسجد(٢).

قوله تعالى: ﴿فَاسَتَغَفَرَرَبَهُ ﴾ لِما صدر منه، وقد اختلف المفسِّرون في الذَّنب الذي استغفر منه على أقوال، وأكثر ما يذكره كثيرٌ من المفسِّرين في تفسير هذه الآية الكريمة ممَّا لا يليق بمنصب داود -عليه وعلى نبيِّنا الصَّلاة والسَّلام-، كلُّه راجعٌ إلى الإسرائيليات ممَّا هو هُزؤٌ وافتراءٌ، فلا ثقة به، ولا مُعَوَّل عليه، وما جاء منه مرفوعًا إلى النَّبِيِّ عَيْكِيْ لا يصحُّ منه شيءٌ (٣).

ويُعلم قطعًا أنَّ الأنبياء -عليهم السَّلام- معصومون من الخطايا، لا يمكن وقوعهم في شيءٍ منها ضرورة أن لو جوَّزنا عليهم شيئًا من ذلك، بطلت الشَّرائع، ولم نثق بشيءٍ ممَّا ذُكر من الإسرائيليات علىٰ أنَّه أوحىٰ الله به إليهم، فما حكىٰ الله -تعالىٰ- في كتابه يُمَرِّ علىٰ ما أراده تعالىٰ، وما حكىٰ القُصَّاص ممَّا فيه غضُّ عن منصب النُّبوَّة= طرحناه (٤٠).

وجميع العلماء أجمعوا على عصمة الأنبياء -صلوات الله وسلامه عليهم- في كلِّ ما يُتعلَّق بالتَّبليغ، واختلفوا في عصمتهم من الصَّغائر التي لا تَعَلُّق لها بالتَّبليغ اختلافًا

<sup>(</sup>۱) ينظر: تفسير القرطبي (۱/ ۱۷۹)، والبحر المحيط (۹/ ۱۵۰)، وتفسير الشوكاني (٦/ ٢٣٧)، وتفسير الآلوسي (١/ ١٧٥).

<sup>(</sup>۲) أحكام القرآن لابن العربي (٧/ ٢٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير البيضاوي (٥/ ٤٣)، وأضواء البيان (٦/ ٣٣٩).

<sup>(</sup>٤) ينظر: البحر المحيط (٩/ ١٥٠).

مشهورًا معروفًا في الأصول، ولا شكَّ أنَّهم -صلوات الله عليهم وسلامه- إن وقع منهم بعض الشَّيء؛ فإنَّهم يتداركونه بصدق الإنابة إلى الله، حتَّىٰ يبلغوا بذلك درجة أعلا من درجة مَن لم يقع منه ذلك (۱).

﴿ وَخَرَ ﴾ خَرَّ خُرورا: سقط، كما قال تعالىٰ: ﴿ قَدْ مَكَرَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَأَتَ ٱللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ ٱلسَّعُفُونَ اللَّهُ عَلَيْهِمُ ٱلسَّقُفُ مِن فَوْقِهِمْ وَأَتَالُهُمُ ٱلْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ النَّهُ عَلَيْهِمُ ٱلسَّقُفُ مِن فَوْقِهِمْ وَأَتَالُهُمُ ٱلْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ النَّهُ وَيُ اللَّهُ وَيُ إلىٰ الأرض.

﴿ الله الله الله وأصل الرُّكوع: الانحناء بقصد التَّعظيم دون وصولٍ إلى الأرض، قال تعالى: ﴿ تَرَعُهُمْ رُكِّعًا سُجَّدًا ﴾ [الفتح: ٢٩]؛ فذكر شيئين، والمراد به هنا -والله أعلم -: السُّجود، قال ابن العربي: «لا خلاف بين العلماء أن المراد بالركوع ها هنا السجود» (٢)؛ فعبَّر بالرُّكوع عن السُّجود، وكان ركوعُ داودَ عَلَيْهِ ٱلسَّكَمُ تضرعًا لله -تعالىٰ - ليقبل استغفاره.

﴿ وَأَنَابَ ﴾ الإنابة: التَّوبة، يقال: أناب وناب، أي: تاب من خطيئته، ورجع إلىٰ الله بالتَّوبة النَّصوح والعبادة.

قوله تعالى: ﴿فَغَفَرُنَا لَهُ وَذَلِكَ ﴾ أي: فغفرنا له ذلك الذَّنبَ الذي صدر منه ممَّا يُقال فيه: إنَّ حسنات الأبرار سيئات المقرَّبين، وأكرمه الله بأنواع الكرامات.

ومن لطائف القرآن أنَّه طوى القِصَّة التي تمثَّل له فيها الخصمان، ثمَّ أشار إلى المَطْوِيّ باسم الإشارة في قوله: ﴿فَغَفَرْنَا لَهُ,ذَلِكَ ﴾ (٣).

يكون الوقف على قوله تعالى: ﴿فَغَفَرْنَا لَهُۥ ذَاكِ ﴾ تامٌ، ثم تبتدئ ﴿وَإِنَّ لَهُۥ ﴾ والمعنى: رجع إلى الله -تعالى - فغَفَر له ذلك الظَّنِّ، ولذلك أشار بقوله: ﴿فَغَفَرْنَا لَهُۥ ذَاكِ ﴾، ولم يتقدّم سوى قوله: ﴿وَظَنَّ دَاوُردُ أَنَّمَا فَنَنَّهُ ﴾ (١)، ويجوز الوقف على ﴿فَغَفَرُنَا لَهُۥ ﴾ ثمّ تبتدئ ﴿ذَاكِ أَوْرَا لَهُ ﴾ وأنَّ لَهُ ﴾ وأنَّ لَهُ أَنَّ اللهُ أَنْ اللهُ أَنَّ اللهُ أَنْ اللهُ الل

<sup>(</sup>١) أضواء البيان (٤/ ١٠٥).

<sup>(</sup>۲) أحكام القرآن لابن العربي (٧/ ٢٦).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير ابن عاشور (٢٣/ ١٣٩).

<sup>(</sup>٤) ينظر: البحر المحيط (٩/ ١٥١).

<sup>(</sup>٥) ينظر: تفسير القرطبي (١٥٤/١٨٤).

﴿ وَإِنَّ لَهُ ، بعد المغفرة ﴿ عِندَنَا ﴾ يوم القيامة، ﴿ لَزُلْفَى ﴾ لقربة ومكانة ومنزلة عالية، وهو مصدر أو اسم مصدر، وتأكيد الخبر لإزالة توهم أنَّ الله غضب عليه؛ إذ فتنه تنزيلًا لمقام الاستغراب منزلة مقام الإنكار، ﴿ وَحُسنَ مَابٍ ﴾ المآب: مصدر ميمي بمعنى الأوب، وهو الرُّجوع إلى الله، قال تعالى: ﴿ وَإِلَيْهِ مَابٍ ﴾ [الرعد: ٣٦]، والمعنى: حُسن مرجع ومنقلب وكرامة عند الله يوم الجزاء في الجنة (١٠).

وتُجلِّي الآية الكريمة أثرَ سجود الأنبياء والمرسلين -عليهم الصَّلاة والسَّلام- في تعظيم الله -تعالىٰ- من عدَّة جوانبَ، هي:

١- وجه سجودنا في الآية الكريمة اقتداءٌ بالنبي عَيْكَةً لأنّه سجد فيها؛ فنحن نسجد اتّباعًا له عَيْكَةً؛ فعن مُجَاهِد أَنّه سَأَلَ ابْنَ عَبّاسٍ رَضَيْكَهُ عَنْهُا: أَفِي (ص) سَجْدَةٌ ؟ فَقَالَ: نَعَمْ؛ ثُمَّ تَلاَ: ﴿وَوَهَبّنَا ﴾ إلى قَوْلِهِ: ﴿فَبِهُ دَنهُ مُ اُقْتَدِهُ ﴾ [الأنعام: ٨٣-٩٠]؛ ثُمَّ قَالَ: هُو مِنْهُمْ. زَادَ يَزِيدُ بْنُ هَارُونَ وَمُحَمَّدُ بْنُ عُبَيْدٍ وَسَهْلُ بْنُ يُوسُفَ، عَنِ الْعَوَّامِ، عَنْ مُجَاهِدٍ، قُلْتُ لابْنِ عَبّاسٍ! فَقَالَ: «نَبِيّكُمْ عَيْكٍ مِمّنْ أُمِرَ أَنْ يَقْتَدِيَ بِهِمْ »(٢). يعني: داود عَلَيْهِ السَّلَامُ. وهذا من أعظم الأثار في تعظيم الله تعالىٰ؛ وذلك باتباع الأنبياء والمرسلين عليهم الصَّلاة والسَّلام -، والسَّير علىٰ منهجهم، واقتفاء آثارهم.

٢- أتبع الله الخبر عن الغفران له بما هو أرفع درجة، وأنَّ داود عَلَيْهِ السَّلَامُ من المقرَّبين عند الله المرضي عنهم، وأنَّه لم يوقف به عند الغفران لا غير؛ وهذا من أعظم الأثار في تعظيم الله تعالىٰ؛ لأنَّه يدفع المؤمن أن يتحرَّىٰ ما يكون سببًا للمغفرة والقرب من الله تعالىٰ؛ فإن داود عَلَيْهِ السَّلَامُ سجد خاضعًا لربِّه تعالىٰ، معترفًا بذنبه، تائبًا من خطيئته، فإذا سجد أحدٌ فيها فليسجد بهذه النيَّة، فلعلَّ الله أن يغفر له (٣).

٣- هذا الذَّنب الذي صدر من داود عَلَيه السَّلامُ، لم يذكره الله لعدم الحاجة إلى ذكره، فالتَّعرض له من باب التَّكَلُف، وإنَّما الفائدة ما قصَّه الله علينا من لُطفه به، وتوبته وإنابته، وأنَّه ارتفع محلّه؛ فكان بعد التَّوبة أحسنَ منه قبلها في تعظيم الله تعالىٰ. على ما ينفعه، وليجتهد في تحصيله، وهذا من أعظم الأثار في تعظيم الله تعالىٰ.

ຼ໌ \_

<sup>(</sup>۱) ينظر: تفسير البغوي (٧/ ٨١)، وتفسير القرطبي (١٥٠/ ١٧٩)، والبحر المحيط (٩/ ١٥٠)، وتفسير ابن كثير (٧/ ٢٠)، وتفسير البيضاوي (٥/ ٤٣)، وتفسير ابن عاشور (٢٣/ ١٣٩).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٤٦٣٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير القرطبي (١٥/ ١٧٩)، وتفسير ابن عاشور (٢٣/ ١٣٩).

<sup>(</sup>٤) تفسير السعدي (٧١١).

التسب الثالث، سجود أولي العلم وأثره في تعميم الله تعالى

قال الله تعالىٰ: ﴿قُلُ ءَامِنُواْ بِهِ ۚ أَوْ لَا تُؤْمِنُواْ ۚ إِنَّ اللَّذِينَ أُوتُواْ الْعِلْمَ مِن قَبْلِهِ ۚ إِذَا يُشَلَى عَلَيْهِمْ يَخِرُّونَ لِكُورَا لَكُونَ سُجَدًا ﴿ اللَّهِ وَيَعُولُونَ سُبْحُنَ رَبِّنَا إِن كَانَ وَعَدُ رَبِّنَا لَمَفْعُولَا ﴿ اللَّهِ وَيَخِرُّونَ لِللَّاذَقَانِ يَبْكُونَ لِللَّاذَقَانِ يَبْكُونَ وَيَرْيِدُهُمْ خُشُوعًا اللهِ اللَّهُ وَالإسراء].

يقول تعالىٰ لنبيّه محمَّد عَيْكِيَّ: ﴿ قُلُ ﴾ يا محمَّد لهؤلاء الكافرين بما جئتهم به من هذا القرآن العظيم: ﴿ وَامِنُواْ بِهِ قَوْلاَ تُوْمِنُواْ ﴾ جزم ﴿ لا تُوْمِنُواْ ﴾ بالعطف على المجزوم، ومثله قوله تعالىٰ: ﴿ اَصْلَوْهَا فَاصْبُرُواْ أَوْ لا تَصْبُرُواْ سَوَاءً عَلَيْكُمُ ﴾ [الطور: ١٦]، فحرف ﴿ حوف نفي وليس حرف نهي، ولا يقع مع الأمر المراد به التَّسوية إلَّا كذلك، وهو كناية عن الإعراض عنهم، واحتقارهم، وقلَّة المبالاة بهم، ويندمج فيه مع ذلك تسلية الرَّسول عَلَيْهِ.

الضَّمير في قوله: ﴿بِهِ مَا عَالِمُ القرآن لدلالة السياق واللحاق على ذلك.

وقال الحسن: المرادب ﴿ اللَّهِ مَن أُوتُوا الْعِلْمَ مِن قَبْلِهِ ؟ محمَّد عَلَيْكُ ، والضَّمير في ﴿ مِن قَبْلِهِ ؟ ﴾ عائد على القرآن حسب الضَّمير في قوله: ﴿ قُلُ ءَامِنُواْ بِهِ = ﴾ .

﴿ إِذَا يُتَلَىٰ عَلَيْهِمْ ﴾ الكلام على حذف مضاف معلوم من المقام، المقصود به القرآن؛ فيتأثرون به غاية التأثر، ويخضعون له؛ ففي الآية إشارة إلىٰ أنَّه لا أشرف من سماع القرآن، فهو الرَّوح والرَّيحان (١٠).

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير الآلوسي (٨/ ١٨٦).

وَيُخِرُونَ لِلْأَذُوانِ سُجَداً الله الخُرُور هو السُّقوط بسرعة، ومنه: وفَخَرَّ عَلَيْهِمُ السَّعُفُ مِن فَوَقِهِمْ الله الوجه، مجتمع مِن فَوقِهِمْ اللحيين؛ فإذا ابتدأ الإنسان بالخرور إلى السجود فأقرب الأشياء من الجبهة إلى الأرض الذقن، ويطلق الذقن على الوجه تعبيرا بالجزء عن الكل، ويعبر بالشيء عما جاوره؛ فيقال: خر لوجهه ساجدا، وإن كان لم يسجد على خده ولا عينه؛ ولذا قيل هو المراد، قال ابن عباس: أراد بها الوجوه، وقيل: أريد حقيقة الأذقان لأن ذلك غاية التواضع؛ فالمراد المبالغة في الخشوع وهو تعفير اللحي على التراب(۱).

ومعنىٰ اللَّام في ﴿لِلْأَدْقَانِ ﴾ جعل ذقنه ووجهه للخُرُور، واختصه به؛ لأنَّ اللَّام للاختصاص؛ فكأنّهم خصُّوا أذقانهم بالخُرُور، أو خصُّوا الخُرُور بأذقانهم.

وقيل: اللَّام بمعنى (على)، تقول: سقط لِفِيه، أي: على فِيه، كما في قوله: ﴿فَلَمَّا أَسَلَمَا وَتَلَهُ ولِلْجَبِينِ اللَّام بمعنى (على)، تقول: سقط اللَّام أنَّها استعارة تبعية، اُستعير حرفُ الاختصاص لمعنى الاستعلاء، للدَّلالة على مزيد التَّمكن، كتمكن الشّيء بما هو مختصُّ به.

﴿ سُجَّدًا ﴾ أي: سُجَّدًا لله -عزَّ وجلَّ -، شكرًا على ما أنعم به عليهم، من جعله إيَّاهم أهلًا إن أدركوا هذا الرَّسول الذي أُنزل عليه هذا الكتاب، وانتصب ﴿ سُجَّدًا ﴾ على الحال (٢). والظَّاهر أنَّه خرورٌ وسجودٌ على الحقيقة، بوضع الجبهة على الأرض؛ إذ هذا غاية الخُرُور ونهاية الخُضُوع (٣)، وقيل: المقصود أنَّهم ينقادون لما سمعوا، ويخضعون له كمال الانقياد والخضوع، فأخرج الكلامَ على سبيل الاستعارة التَّمثيلية (١).

﴿ وَ ﴾ هم في سجودهم ﴿ يَقُولُونَ سُبَحَنَ رَبِّنَا ﴾ يسبّحون الله -تعالى - عمَّا لا يليق بجلاله، ممَّا نسبه إليه المشركون، وتعظيمًا وتوقيرًا علىٰ قدرته التَّامَّة، ﴿إِن كَانَ وَعَدُ رَبِّنَا ﴾ بالبعث

۱() ينظر: تفسير الرازي ۲۱/ ۲۱، وتفسير البحر المحيط ٧/ ١٢٤، وتفسير الشوكاني ٤/ ٣٦١، تفسير الآلوسي ٨/ ١٧٨، وتفسير ابن عاشور ١٨٢ / ١٨٨.

٢() ينظر: تفسير الرازي ٢١/ ٢١، وتفسير البحر المحيط ٧/ ١٢٤، وتفسير الشوكاني ٤/ ٣٦١،
 وتفسير الآلوسي ٨/ ١٧٨، وتفسير ابن عاشور ١٨٢ / ١٨٢.

٣() ينظر: تفسير الرازي ٢١/ ٤١٧، وتفسير البحر المحيط ٧/ ١٢٤، وتفسير الشوكاني ٤/ ٣٦١،
 وتفسير الآلوسي ٨/ ١٧٨، وتفسير ابن عاشور ١٨٢ / ١٨٢.

٤() تفسير الآلوسي ٨/ ١٧٨.

والجزاء بالأعمال، وبإنزال القرآن، وبعث محمَّد عَلَيْ ﴿ لَمَفَعُولًا ﴾ اللَّام دخلت للتَّوكيد، أي: كائنًا واقعًا، لا خُلفَ فيه ولا شكَّ، ولا يخلف الميعاد الذي وعدهم على ألسنة الأنبياء على ائنًا واقعًا، لا خُلفَ فيه ولا شكَّ، ولا يخلف الميعاد الذي وعدهم على ألسنة الأنبياء على الله المتقدمين عن بعثة النَّبِيِّ محمَّد عَلَيْ اللهُ على أنَّ هؤلاء كانوا من أهل الكتاب؛ لأنَّ الوعد ببعثة محمَّد سبق في كتابهم فهم كانوا ينتظرون إنجاز ذلك الوعد.

وفي قوله: ﴿ وَيَقُولُونَ سُبُحَنَ رَبِّنَا ﴾ دليلٌ على جواز التَّسبيح في السُّجود؛ فعَنْ عَائِشَةَ رَضَاً اللهمَّ رَضَاً الله عَلَيْ عَائِشَةَ عَنْهَا قَالَتْ: كَانَ رَسُولُ الله عَلَيْ يُكْثِرُ أَنْ يَقُولَ فِي رُكُوعِهِ وَسُجُودِهِ: «سُبْحَانَكَ اللهمَّ رَبِّنَا وَبِحَمْدِكَ اللهمَّ اغْفِرْ لِي » يَتَأَوَّلُ الْقُرْآنَ (١).

وقوله: ﴿ وَيَخِرُّونَ ﴾ عطف صفة على صفة لا عطف سجود على سجود، كما قال الشاعر: إلَىٰ المَلك القَرْم وابن الهُمام وَلَيْث الكَتِيبَة في المُزْدَحَمْ

وكرَّر ذكر الخُرُور للأذقان لاختلاف السَّبب والحال المقترنة بها؛ فإنَّ الأوَّل لتعظيم الله - سبحانه - وتنزيهه، وشكره عند انجاز وعده، والثاني: حال كونهم باكين من خشية الله، متأثرين بمواعظ القرآن في قلوبهم، ومزيد خشوعهم؛ فخَرُّوا خُرُورًا عظيمًا ساجدين باكين؛ فذكر مرَّتين اهتمامًا بما صحبه من علامات الخشوع (٢).

قوله تعالىٰ: ﴿يَبَكُونَ ﴾ خضوعًا لله عز وجل وإيمانًا وتصديقًا بكتابه ورسوله؛ ولذا البكاء مستحب عند قراءة القرآن.

وفي قوله تعالىٰ: ﴿ يَبَكُونَ ﴾ دليلٌ علىٰ جواز البكاء في الصَّلاة من خوف الله تعالىٰ، أو علىٰ معصيته في دين الله، وأنَّ ذلك لا يقطعها ولا يضرُّها؛ فعن مُطَرِّف بن عبد الله بن الشَّخِير، عن أبيه، قال: قال: أتيتُ النَّبِيَ عَلَيْهُ وهو يصلي ولجوفه أزيزٌ كأزيز المِرْجَل - يعني: يبكي - (٣).

﴿ وَيَزِيدُهُمْ ﴾ اللهُ خشوعًا بسماع القرآن، أو القرآن يزيدهم خشوعًا بسماعهم له، كما يزيدهم علمًا ويقينًا بالله (٤). ﴿ خُشُوعًا الله وَ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ (٤). ﴿ خُشُوعًا اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ (٤).

رواه مسلم (۲٤۷).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: تفسير ابن كثير (٥/ ١٢٧)، وتفسير الآلوسي (٨/ ١٧٨)، وتفسير البيضاوي (٣/ ٤٧١)،
 وتفسير ابن عاشور (١٤/ ١٨٢).

<sup>(</sup>٣) رواه النسائي (١٢١٤)، وأحمد (١٦٣٥)، وصححه الألباني والأرنؤوط.

<sup>(</sup>٤) تفسير البيضاوي (٣/ ٤٧١).

لربِّهم، وإيمانًا وتسليمًا، كما قال: ﴿إِذَا نُنْلَىٰعَلَيْهِمْ ءَايَنتُ ٱلرَّحْمَٰنِ خَرُّواْ سُجِّدًا وَبُكِيًّا ١ ﴾ [مريم: ٥٥]، وكما قال: ﴿وَٱلِّذِينَ ٱهۡتَدَوَّا زَادَهُرُ هُدَى وَءَانَـهُمْ تَقُونِهُمْ (٧) ﴾ [محمد](١).

وقد جاء في مدح البكاء من خشيته تعالى عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضَّالِيَّهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ الله وقد جاء في مدح البكاء من خشيته تعالى عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ وَعَيْنٌ بَاتَتْ تَحْرُسُ فِي سَبِيلِ الله»(٢).

وتجلي الآية الكريمة أثر سجود أولي العلم في تعظيم الله تعالى من عدة جوانب هي:

٢- ذكر الذِّقن للدَّلالة علىٰ تمكينهم الوجوه كلّها من الأرض من قوَّة الرّغبة في السُّجود
 لما فيه من استحضار الخضوع لله تعالىٰ.

٣- قال: ﴿ سُجَدًا ﴾ ولم يقل: يسجدون؛ فالمقصود من ذكر هذا اللفظ مسارعتهم إلى ذلك، حتى أنّهم يسقطون؛ فسجودهم سجود تعظيم لله عند مشاهدة آيةٍ من دلائل علمه، وصدق رسله، وتحقيق وعده بعد سنين طويلة (٤).

<sup>(</sup>۱) ينظر: تفسير الطبري (۱/ ۱۱۹)، وتفسير البغوي (٥/ ١٣٦)، وتفسير الرَّازي (٢١/ ٢١)، وتفسير البغوي (و/ ١٣٦)، وتفسير البخوي (وراد المسير (٤/ ١٩٩)، وتفسير القرطبي (١٠/ ٣٤٠)، والبحر المحيط (٧/ ١٦٤)، وتفسير ابن كثير (٥/ ١٢٧)، وتفسير السّعدي (٦٨ ٤٤)، وتفسير الشوكاني (٤/ ١٦١)، وتفسير البيضاوي (٣/ ٤٧١)، وتفسير ابن عاشور (١٨ ١٨٢).

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (١٦٣٩)، وصححه الألباني في (صحيح سنن التّرمذيّ).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير الرَّازي (٢١/ ١٧٤)، وتفسير الآلوسي (٨/ ١٧٨)، وتفسير البيضاوي (٣/ ٤٧١).

<sup>(</sup>٤) تفسير ابن عاشور (١٤/ ١٨٢).

- ٥- كرَّر الخُرور لاختلاف حالَي السُّجود والبكاء؛ إذ جاء التَّعبير عن الحالة الأولىٰ بالاسم، وعن الحالة الثَّانية بالفعل؛ وذلك لأنَّ حالة السُّجود غير متجددة في كلّ وقت، فعبّر فيها بالاسم، ولأنَّ بكاءَهم دام مستمرُّ ناشئُ من الخشية النَّاشئة من التَّفكر الذي يتجدد؛ ناسب ذكر الفعل (٢).
- ٦- قولهم: ﴿ سُبُحَن رَبِنا آ ﴾ دلالة على التَّعجب والبهجة من تحقّق وعد الله في التَّوراة والإنجيل بمجيء الرَّسول الخاتم عَلَيْهُ (٣).
- ٧- ينبغي أن يكون ذلك حال العلماء، ولكلّ من توسّم بالعلم، وحصّل منه أن يسابق إلى هذه المرتبة، فيخشع عند استماع القرآن ويتواضع ويذلّ؛ وذلك لأنَّ القرآن القرآن الكريم يزيدهم علمًا ويقينًا بأمر الله -تعالى على ما حصل عندهم من الأدلة، فيبكون خوفًا ممّا جرى به القلم في الفاتحة ويظهر في الخاتمة، ويبكون تحسُّرًا على ما يفوتهم وقصَّروا فيه من الأعمال الصَّالحة، ويبكون عند ذكر الله -سبحانه-، وذكر وعده ووعيده (١٠)؛ فعن عبد الأعلى التَّيميّ، قال: مَنْ أُوتِيَ مِنَ الْعِلْمِ مَا لاَ يُبْكِيهِ؛ لَأَنَّ الله -تَعَالَى نَعَتَ الْعُلَمَاءَ، ثُمَّ قَرَأً: لَخَلِيقٌ أَنْ لاَ يَكُونَ أُوتِي عِلْمًا يَنْفَعُهُ؛ لأَنَّ الله -تَعَالَى نَعَتَ الْعُلَمَاءَ، ثُمَّ قَرَأً:
- ٨- من السُّنة سجود القارئ والمستمع له بقصد هذه الآية اقتداءً بأولئك السَّاجدين،
   بحيث لا يذكر المسلم سجود أهل الكتاب عند سماع القرآن، إلَّا وهو يرى أنَّه أجدر بالسُّجو د عند تلاوة القرآن<sup>(1)</sup>.

(٢) البحر المحيط (٧/ ١٢٤)، وتفسير الآلوسي (٨/ ١٧٨)، وتفسير ابن عاشور (١٤/ ١٨٢).

تفسير ابن عاشور (۱٤/ ۱۸۲).

<sup>(</sup>۳) تفسیر ابن عاشور (۱۸۲/۱٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر: تفسير الآلوسي (٨/ ١٨٦).

<sup>(</sup>٥) رواه الدَّارمي (٢٩٩)، وإسناده جيِّد، وينظر: زاد المسير (٤/ ١٩٩)، والبحر المحيط (٧/ ١٢٤)، وتفسير الآلوسي (٨/ ١٧٨).

<sup>(</sup>٦) ينظر: تفسير ابن عاشور (١٤/ ١٨٢).

الدائب الرابع، سجود الوثيين وأثره في تعظيم الله تعالى

قال تعالىٰ: ﴿ إِنَّمَا يُؤُمِنُ بِاَيَنِنَا ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُواْ بِهَا خَرُّواْ شُجَّدًا وَسَبَّحُواْ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَهُمْ لَا يَسْتَكْبِرُونَ اللهِ السَّجَدة].

لمَّا ذكر -تعالىٰ- الكافرين بآياته، وما أعدَّ لهم من العذاب؛ ذكر المؤمنين بها، ووصفهم، وما أعدَّ لهم من الثَّواب، فقال: ﴿ إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِاللهِ وهي جملة مستأنفة لبيان من يستحق الهداية إلىٰ الإيمان، ومن لا يستحقها.

ومفاد ﴿ إِنَّمَا ﴾ قصر إضافي، أي: إنَّما يصدق بها ويؤمن إيمانًا حقيقيًا، وينتفع بها، من يوجد منه شواهد الإيمان، وهذا تأييس للنَّبِيّ عَيْكِياً من إيمانهم، و تسليةٌ له عَيْكِياً، وتعريضٌ بهم بأنّهم لا ينفعون المسلمين بإيمانهم، ولا يغيظونهم بالتَّصلب في الكفر.

وقوله تعالىٰ: ﴿ عَاكِنَتِنَا ﴾ المراد بالآيات هنا: آيات القرآن، بقرينة قوله: ﴿ اللَّذِينَ إِذَا ذُكِرُها عليهم، وتكرَّرت تلاوتها على مسامعهم فتُليتُ عليهم، وأتتهم هداياته، ودُعُوا إلىٰ التَّذكُّر؛ وُعِظوا بها، واستمعوا لها، وأطاعوها قولًا وفعلًا، لا كغيرهم ممّن يُذكَّر بها، فلا يتَّعظ بها، ولا يؤمن بها.

﴿ خُرُّواً سُجَّدًا ﴾ الخُرُور: الهُوي من علو إلىٰ سفل، ﴿ سُجَّدًا ﴾ المراد به: حقيقة السُّجود، وعليه أكثر العلماء، فوضعوا جباههم علىٰ الأرض إرادة التَّذلُّل والتَّعظيم لله، والخضوع والإقرار بالعبودية له تعالىٰ، وانتصب ﴿ سُجَّدًا ﴾ علىٰ الحال المبيّنة للقصد من ﴿ خُرُّوا ﴾، أي: سقطوا علىٰ وجوههم ساجدين، خاضعين لها، تعظيمًا وخوفًا من عذاب الله، وفرح بمعرفته، وشكرا له علىٰ ما حباهم به من العلم والإيمان كما دل عليه قرنه بقوله: ﴿ وَسَبَّحُوا بِحَمَّدِرَيِّهِمْ ﴾.

﴿ وَسَبَّحُواْ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ ﴾ الباء فيه للملابسة، أي: نزَّهوه عن كلِّ ما لا يليق به ملتبسين بحمده على نعمه، التي أجلها وأكملها الهداية إلى الإيمان، والمعنى: قالوا في سجودهم: سبحان الله وبحمده، أو سبحان ربي الأعلى وبحمده؛ يخلطوا التَّنزيه بالحمد، وفي الحديث عَنْ عَائِشَةَ رَضَيُلِيَّهُ عَنْهَا، قَالَتْ: كَانَ رَسُولُ الله عَيْكَةُ يُكثِرُ أَنْ يَقُولَ فِي رُكُوعِهِ وَسُجُودِهِ: «سُبْحَانَكَ، اللهمَّ رَبَّنَا وَبِحَمْدِكَ، اللهمَّ اغْفِرْ لِي » يَتَأُوّلُ الْقُرْآنَ(۱).

رواه مسلم (۲۶۷).

وجملة: ﴿وَهُمْ لَا يَسْتَكُبِرُونِ ﴾ في محل نصب على الحال، أي: حال كونهم خاضعين لله، متذلّلين له، غير مستكبرين عليه، والمعنى: ﴿وَهُمْ لَا يَسْتَكُبِرُونِ ﴾ عن عبادة الله -تعالى - بقلوبهم، فيمتنعون من الانقياد لها، بل متواضعين لها، قد تلقوها بالقبول والتسليم، وقابلوها بالانشراح والتسليم، وتوصّلوا بها إلى مرضاة الرّب الرّحيم، واهتدوا بها إلى الصّراط المستقيم، ﴿وَهُمْ لَا يَسْتَكُبِرُونِ ﴾ عن عبادة الله تعالى بأبدانهم، فيمتنعوا عن السُّجود له، كما يفعله الجَهَلة من الكَفَرة الفَجَرة، وقد ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ الْمُعُونِ السَّجِبُ لَكُمْ إِنَّ الرَّبُكُمُ الْمُعُونِ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

وتُجَلِّي الآيةُ الكريمةُ أثرَ سجود المؤمنين في تعظيم الله -تعالىٰ - من عدة جوانب، هي: المأتئ المؤمنين في وصفهم بالصِّفة الحُسنى من سجودهم عند التذكير، وتسبيحهم وعدم استكبارهم، وحالهم فيها، وعند سماعها، يقابلونها بالقبول، والافتقار إليها، والانقياد والتسليم لها، وتجد عندهم آذانًا سامعةً وقلوبًا واعية؛ فيزداد بها إيمانهم، ويتم بها إيقانهم، وتُحْدِث لهم نشاطًا، ويفرحون بها سرورًا واغتباطًا، بخلاف ما يصنع الكفرة من الإعراض عن التَّذكير، وقول الهجر، وإظهار التَّكبُر، والإعراض عنها، والصَّمَم عن سماعها، وصرف النَّظر والقلوب عنها، فأشارت الآيةُ الكريمةُ إلىٰ حال كاملي الإيمان، وعلو شأن السُّجود والتسبيح والتحميد والتواضع لعظمته عزَّ وجلَّ (1).

٢- مفاد ﴿ إِنَّما ﴾ قصر إضافي، أي: يؤمن بآيات الله الذين إذا ذُكِّروا بها تذكيرًا بما سبق لهم سماعه، لم يَتَريثوا عن إظهار الخضوع لله، ولم يَتَرددوا ولم يتلعثموا، فضلًا عن التَّسويف إلىٰ معاينة ما نطقت به من الوعد والوعيد، أي: سقطوا ساجدين تواضعًا لله -تعالىٰ - وخشوعًا وخوفًا من عذابه -عزَّ وجلَّ (٣).

<sup>(</sup>۱) ينظر: تفسير الطبري (۱۸/ ۲۰۷)، وتفسير البغوي (۲/ ۳۰۳)، وتفسير القرطبي (۱۱/ ۹۹)، وتفسير والبحر المحيط (۱۸/ ۳۳۳)، وتفسير ابن كثير (۱/ ۳۲۳)، وتفسير الشوكاني (۱/ ۷)، وتفسير السَّعدى (۲۰۵)، وتفسير ابن عاشور (۱۲/ ۱۵۹).

<sup>(</sup>٢) ينظر: البحر المحيط (٨/ ٤٣٦)، وتفسير الآلوسي (١١/ ١٣٩)، وتفسير السعدي (٥٨٧).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير الآلوسي (١١/ ١٢٨)، وتفسير ابن عاشور (١٢/ ١٥٩).

- ٣- أوثرت صيغة المضارع في ﴿ يُوَمِّنُ ﴾ لما تُشْعِر به من أنّهم يَتَجَدَّدُون في الإيمان، ويزدادون يقينًا، وإلَّا فإن المؤمنين قد حصل إيمانهم فيما مضى، ففعل المضي آثر بحكاية حالهم لولا هذه الخصوصية (١٠).
- ٥- دلَّت الجملة الشَّرطية على اتصال تعلَّق حصول الجواب بحصول الشَّرط وتلازمهما، وجيء في نفي التَّكبُّر عنهم بالمسند الفعلي لإفادة اختصاصهم بذلك، أي دون المشركين الذين كان الكِبْر خلقهم، فهم لا يرضون لأنفسهم بالانقياد للنَّبِيِّ منهم "".
- قوله تعالىٰ: ﴿وَسَبَّحُوا بِحَمْدِرَيّهِم ﴾ أي: ونزّهوه -تعالىٰ عند ذلك عن كلّ ما لا يليق به -سبحانه من الأمور التي من جملتها العجز عن البعث، ملتبسين بحمده -تعالىٰ علىٰ نعمائه -جلّ وعلا التي من أجلّها الهداية بإيتاء الآيات، والتّوفيق إلىٰ الاهتداء بها فالحمد في مقابلة النّعمة، والباء للملابسة، والجار والمجرور في موضع الحال، والتّعرض لعنوان الرّبوبية بطريق الالتفات مع الإضافة إلىٰ ضميرهم للإشعار بعِلّة التّسبيح والتّحميد؛ نهم يفعلونهما بملاحظة ربوبيته تعالىٰ لهم، ﴿وَهُمُ لاَيسَتَكُبرُونَ
   التّسبيح والتّحميد؛ نهم يفعلونهما بملاحظة ربوبيته تعالىٰ لهم، ﴿وَهُمُ لاَيسَتَكُبرُونَ
   عن الإيمان والطاعة، كما يفعل من يصرُّ مستكبراً كأن لم يسمع الآيات (٤٠).

تفسير ابن عاشور (۱۲/۱۵۹).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٤) تفسير الآلوسي (١١/ ١٢٨).

٧- قوله تعالىٰ: ﴿وَهُمْ لَا يَسْتَكُبِرُونَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِم بِأَنِهِم إِذَا ذَكَرُوا بِآيَاتِ اللهِ رَجَاء أَنْ يَكُونُ التَّالِي مِن أُولئكُ الذين أَثْنَىٰ الله عليهم بأنهم إذا ذكروا بآيات الله سجدوا، فالقارئ يقتدي بهم (۱).

المساب الخارس، سجود مروم الكفاوقات وأأثره في تعظيم الله تعالى

قال تعالىٰ: ﴿ وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا وَظِلَالُهُم بِٱلْغُدُوِّ وَٱلْآصَالِ اللهُ الل

يخبر -تعالى - عن عظمته وسلطانه الذي قهر كلَّ شيء، ودان له كلُّ شيء فإنَّ امتناع مَن يدَّعون من دون الله من الأوثان والأصنام، من إفراد الطَّاعة والإخلاص بالعبادة لله -تعالى - فإنَّه: ﴿ وَبِللَّهِ يَسْجُدُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾؛ فجميع ما احتوت عليه السموات والأرض كلُّها خاضعة لربِّها، تسجد له.

وقوله: ﴿ طَوْعًا وَكُرُهًا ﴾ نصبًا على الحال، والطَّوع لمن يأتي بالسُّجود والخضوع اختيارًا كالملائكة الكرام والمؤمنين، والكره لمن يستكبر عن عبادة ربِّه، وحاله وفطرته تكذِّبه في ذلك؛ كالمنافقين خوفًا من السَّيف، والكافرين حالة الاضطرار، وهو المعنى بقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفَلِكِ دَعُوا اللَّهَ وَكُرُهًا ﴾ فيخصُّون السُّجود له -سبحانه - كما قال تعالى: ﴿ فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفَلِكِ دَعُوا اللَّهَ مُعْلِمِينَ لَهُ اللَّيْنَ فَلَمَّا نَجَّمُهُمْ إِلَى اللَّهِ إِذَاهُمُ يُشْرِكُونَ اللَّهِ [العنكبوت].

وقوله: ﴿وَظِلَالُهُم ﴾ الظِّلِ مصدرٌ في الأصل، ثمّ أطلق على الخيال الذي يظهر للجِرم، وطوله بسبب انحطاط الشَّمس، وقِصَره بسبب ارتفاعها، وقوله: ﴿وَظِلَالُهُم ﴾ يجوز أن يكون معطوفًا علىٰ ﴿مَن ﴾، ويجوز أن يكون ارتفع بالابتداء والخبر محذوفٌ، والتقدير: وظلالهم سَجَد بالغدو والآصال.

قوله: ﴿ إِلْفُدُوِّ ﴾ أي: البُكْر، ﴿ وَٱلْاَصَالِ ﴿ جمع الأَصُل، و الأَصُل جمع الأصيل، و هو آخر النَّهار، ما بين العصر إلى غروب الشَّمس، كما قال تعالىٰ: ﴿ أَوَلَمْ يَرَواْ إِلَى مَاخَلَقَ اللَّهُ مِن شَيْءٍ يَنَفَيَّوُا ظِلَالُهُ عَنِ ٱلْيَمِينِ وَٱلشَّمَآبِلِ سُجَّدًا يَلَهِ وَهُمُّ دَخِرُونَ ﴿ النحل]، وقوله: ﴿ وَالْفَالُهُ مَا لِللَّهُ مِن أَلْفَي مِنْ الْمُعَدّر، والباء بمعنى (في).

<sup>(</sup>١) ينظر: البحر المحيط (٨/ ٤٣٦)، وتفسير ابن عاشور (١٢/ ١٥٩).

وخُصِّص الغدو والآصال بالذِّكر؛ لأنَّ الظِّلال إنَّما تَعْظُم وتَكُثر وتُمْدَد وتَقْلُص في ذَينك الوقتين أظهر ما يكون، ولاستيعاب أجزاء أزمنة الظِّلِّ، ولإرادة الدَّوام لأنه يُذكر مثلُ للتَّأبيد.

والمعني: ظلال السَّاجدين طوعًا وكَرهًا تسجد لله -عزَّ وجلَّ - بالغُدُوّ أو العشي. وسجود كلّ شيء بحسب حاله، كما قال تعالى: ﴿وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّحُ بِحَدِهِ وَلِكِنَ لَا نَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُم ﴾ [الإسراء: ٤٤]، فإذا كانت المخلوقات كلّها تسجد لربِّها طوعًا وكرهًا؛ كان هو الإله حقًّا المعبود المحمود حقًّا، وإلهية غيره باطلة (١٠).

وتُجَلِّي الآيةُ الكريمةُ أثرَ سجود المخلوقات في تعظيم الله -تعالى - من عِدَّة جوانب، هي:

- ١- العموم المستفاد من قوله تعالى: ﴿مَن ﴾ الموصولة عموم عرفي يراد به الكثرة الكاثرة؛ فتحقيق انقيادِ الكلّ له -تعالىٰ أَدْخَلُ في التَّوبيخ علىٰ اتِّخاذ أولياءَ من دونه من تحقيق سجودِهم له -تعالىٰ ممَّا يُؤثِّر في تعظيم الله -تعالىٰ (٢).
- ٢- إذا كان من النَّاس مَن يأبيٰ السُّجود لله، أو يتركه اشتغالًا عنه بالسُّجود للأصنام؛ فقد جعل
   الله مثاله شاهدًا علىٰ استحقاق الله السُّجود له تعالىٰ، ممَّا يُؤثِّر في تعظيم الله تعالىٰ (٣).
- ٣- لو جعل الله الشَّمسَ شمسَين متقابلتين على السَّواء لانعدمت الظِّلال، ولو جعل وجه الأرض شفافًا أو لامعًا كالماء لم يظهر الظِّل بيِّنًا؛ فهذا من دلائل الصَّنعة التي أوجدها الله، وأدقها دقة بديعة ممّا ينبِّه لدقَّة الصُّنع الإلهي كيف جاء على نظام مُطَرِّد دالٌ بعضُه على بعض كما قيل:

وفي كُلِّ شَــيءٍ لَـهُ آيَـةٌ تَـدُلُّ عَـلَـىٰ أَنَّـهُ الـوَاحِـدُ مَا يُؤثِّر في تعظيم الله تعالىٰ(٤).

٤ - ممّا يُؤثّر في تعظيم الله -تعالىٰ - اليقين بانفراد الله تعالىٰ بالإلهية، وحاجة المخلوقات إليه تعالىٰ، وجعل أكثرها من نوع الإنسان لأنّ نوعه مختصُّ بالكفران دون الحيوان (٥٠).

<sup>(</sup>۱) ينظر: تفسير الطبري (۱۳/ ۹۱)، وتفسير البغوي (٤/ ٣٠٦)، تفسير الرَّازي (١٩/ ٢٥)، وتفسير القرطبي (١٩/ ٣٠٩)، والبحر المحيط (٦/ ٣٦٩)، وتفسير ابن كثير (٤/ ٤٤٦)، وتفسير الآلوسي (٧/ ١٩)، وتفسير السعدي (٤١٥).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير أبي السعود (٣/ ٤٩١)، وتفسير ابن عاشور (١٢١/ ١٦١).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير ابن عاشور (١٦١/١٢).

<sup>(</sup>٤) المصدر السّابق نفسه.

<sup>(</sup>٥) المصدر السّابق نفسه.

٥- ممّا يُؤثّر في تعظيم الله -تعالى - الاستدلال على أنّ الأشياء تسجد لله؛ لأنّ ظلالها واقعة على الأرض في كلّ مكان، وما هي مساجد للأصنام، وأنّ الأصنام لها أمكنة معينة هي حماها، وأكثر الأصنام في البيوت، مثل: العُزّى وذي الخَلَصة وذي الكعبات، حيثُ تنعدم الظّلال في البيوت (١١).

٦- هذه الآية موضع سجود من سجود القرآن، ومن حكمة السُّجود عند قراءتها أن يضع المسلم نفسه في عداد مَن يسجد لله طوعًا بإيقاعه السُّجود، وهذا اعتراف فعلي بالعبودية لله -تعالىٰ - ممَّا يُؤثِّر في تعظيم الله تعالىٰ (٢).

٧- تخصيص انقياد العقلاء مع كون غيرهم أيضًا كذلك؛ لأنَّهم العمدة، وانقيادهم دليلُ انقياد غيرهم، ممَّا يُؤثِّر في تعظيم الله تعالىٰ (٣).

قال تعالى: ﴿ أُوَلَمْ يَرُواْ إِلَى مَاخَلَقَ ٱللَّهُ مِن شَيْءٍ يَنَفَيَّوُاْ ظِلَالُهُ عَنِ ٱلْمَيمِينِ وَٱلشَّمَآبِلِ سُجَّدًا يَلَهِ وَهُمْ دَخِرُونَ ﴿ اللَّهِ مَن فَوْقِهِمْ وَيَقْعَلُونَ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن دَاّبَةٍ وَٱلْمَلَتِ كَةُ وَهُمْ لَا يَسْتَكُبُرُونَ وَهُمْ دَخِرُونَ اللَّهُ مَن فَوْقِهِمْ وَيَقْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ اللهِ النحل].

يخبر -تعالىٰ- عن عظمته وجلاله وكبريائه الذي خضع له كلَّ شيء، ودانت له الأشياء والمخلوقات بأسرها: جمادها وحيواناتها، ومُكَلَّفوها من الإنس والجنِّ والملائكة (١٠)، فأخبر أنَّ كلَّ ما له ظِلُّ يُتفيأ ذات اليمين وذات الشَّمال، أي: بُكْرةً وعَشيًّا، فإنَّه ساجدٌ بظِلِّه لله تعالىٰ.

قرأ حمزةُ والكِسائيُّ وخلف ويحيى والأعمش ﴿ تَرَوْا ﴾ بالتَّاء، علىٰ أنَّ الخطاب لجميع النَّاس، وقرأ الباقون (٥٠): ﴿ يَرَوُا ﴾ بالياء خبرًا عن الذين يمكرون السِّيئات، ويحتمل خبرًا عن المُكَلَّفين، والأوَّل أظهر لتقدم ذكرهم (٢٠).

(٢) المصدر السّابق نفسه.

<sup>(</sup>١) المصدر السّابق نفسه.

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير أبي السعود (٣/ ٤٩١)، وتفسير الآلوسي (٧/ ١١٩).

<sup>(</sup>٤) تفسير ابن کثير (٤/ ٥٧٥).

<sup>(</sup>٥) إتحاف فضلاء البشر (٢٥١). وينظر: تفسير الطبري (١٤/ ٢٣٩)، وتفسير الرَّازي (٢٠/ ٢١٣)، والبحر المحيط (٦/ ٥٣٥)، وتفسير ابن عاشور (١٣/ ١٣٥).

<sup>(</sup>٦) ينظر: تفسير الطبري (١٤/ ٢٣٩)، وتفسير الرَّازي (٢٠/ ٢١٣)، والبحر المحيط (٦/ ٥٣٥)، وتفسير ابن عاشور (١٣/ ١٣٥).

قوله: ﴿ أُولَمُ يَرُوا إِلَى مَاخَلَقَ اللّهُ مِن شَيْءٍ ﴾ الاستفهام يجوز أن يكون معناه: التَّوبيخ، ويجوز أن يكون معناه التَّعجب، والتَّقدير: تعجبوا من اتِّخاذهم مع الله شريكًا، وقد رَأوا هذه المصنوعات التي أظهرت عجائبَ قدرته وغرائبَ صنعه، مع علمهم بأنَّ آلهتهم التي اتَّخذوها شركاء لا تقدر منها علىٰ شيء البتة، والرُّؤية هنا رؤيةُ القلب التي يقع بها الاعتبار، ولكنَّها بواسطة رؤية العين، وقيل: بصرية (۱).

والمعنىٰ: أو لم ير هؤلاء الذين مكروا السِّيئات إلىٰ ما خلق الله من جسم قائم: شجر أو جبل أو غير ذلك، وإن كانت الأشياء كلَّها سميعةً مطيعةً لله تعالىٰ.

قوله: ﴿تَنَفَيَّأُ ظِلَالُهُۥ ﴾ قرأ أبو عمرو ويعقوب وغيرهما بالتَّاء لتأنيث الظِّلال، وقرأ الباقون ﴿يَنَفَيَوُّا ﴾ بالياء(٢).

وقوله: ﴿ يَنَفَيَّوُا ﴾ يَتَفَعَّل من الفَيء، والفَيءُ الرَّجوع، ومنه: ﴿ حَتَّى تَفِيٓ اَلْكَ أَمْرِ ٱللَّهِ ﴾ [الحُجُرات: ٩] (٢)، ومنه قيل للظل بالعشي: في ٤؛ لأنه فاء من المغرب إلىٰ المشرق، أي رجع. (١)

وقوله: ﴿ طِلَكُ أُهُ ﴾ أضاف الظِّلال، وهي جمع إلى ضمير مفرد؛ لأنَّه ضمير ﴿ مَا ﴾، وهو جمعٌ من حيثُ المعنى: ﴿ لِتَسْتَوُرا عَلَى ظُهُورِهِ عَثَمَّ تَذَكُرُواْ نِعْمَةَ رَبِّكُمُ إِذَا ٱسْتَوَيْتُمُ عَلَيْهِ وَتَقُولُواْ سُبْكَنَ ٱلَّذِى سَخَّرَ لَنَا هَذَا وَمَا كُنَا لَهُ مُقْرِنِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ مُقْرِنِينَ ﴿ اللَّهُ اللهُ مُقَرِنِينَ ﴿ اللَّهِ اللهُ اللهُ

وقوله: ﴿عَنِ ٱلْمَعِينِ وَٱلشَّمَآبِلِ ﴾، قال قتادةُ والضَّحاك: اليمين: أوَّل النَّهار، والشِّمال: آخر النَّهار.

ووحد ﴿ ٱلۡيَمِينِ ﴾ وجمع ﴿ الْشَمَائِلِ ﴾؛ لأنَّ من شأن العرب في اجتماع العلامتين الاكتفاء بواحدة كقوله تعالىٰ: ﴿ خَتَمَ ٱللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ اَبْصَرِهِمْ غِشَوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابُ عَظِيمُ ﴿ وَعَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَظِيمُ ﴿ وَقَيلَ: ﴿ الْيَمِينِ ﴾ يرجع عَذَابُ عَظِيمُ ﴿ وَقَيلَ: ﴿ الْيَمِينِ ﴾ يرجع عَذَابُ عَظِيمُ ﴿ وَقَيلَ: ﴿ وَقِيلَ: وَقِيلَ: ﴿ وَقِيلَ: ﴿ وَقِيلَ: ﴿ وَقِيلَ: ﴿ وَقِيلَ: ﴿ وَقِيلَ: ﴿ وَقِيلَ: وَقِيلَ: ﴿ وَقِيلَ: ﴿ وَقِيلَ: وَقِيلَ: ﴿ وَقِيلَ: وَقِيلَ: وَقِيلَ: وَقِيلَ: وَقِيلَ: وَقِيلَ: وَقِيلَ: وَقَيلَ: وَقِيلَ: وَقِيلَ: وَقِيلَ: وَقَيلَ: وَقِيلَ: وَقِيلَ: وَقِيلَ: وَقَيلَ: وَقَيلَ: وَقَيلَ: وَقَيلَ: وَقِيلَ: وَقَيلَ: وَقِيلَ: وَقَيلَ: وَقُيلَ: وَقَيلَ: وَقِيلَ: وَقَيلَ: وَقَيلَا وَقَيلَا وَقُيلًا وَيْعُلِلْ وَلَا قُيلًا وَلَا فَيلًا وَلَا قُلْكُولُولِ وَلَا فَلَا

<sup>(</sup>١) ينظر: البحر المحيط (٦/ ٥٣٥)، وتفسير ابن عاشور (١٣/ ١٣٥).

<sup>(</sup>٢) إتحاف فضلاء البشر (٣٥١)، وينظر: تفسير الطبري (١٤/ ٢٣٩)، وتفسير الرَّازي (٢٠/ ٢١٣)، والبحر المحيط (٦/ ٥٣٥)، وتفسير ابن عاشور (١٣/ ١٣٥).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير الرَّازي (٢٠/ ٢١٣)، والبحر المحيط (٦/ ٥٣٥)، وتفسير ابن عاشور (١٣/ ١٣٥).

<sup>(</sup>٤) المصادر نفسها.

<sup>(</sup>٥) ينظر: تفسير الرَّازي (٢٠/ ٢١٣)، والبحر المحيط (٦/ ٥٣٥).

وحّد ﴿ أَلْيَمِينِ ﴾ والمراد الجمع، ولكنّه اقتصر في اللّفظ على الواحد، كقوله: ﴿ سَيُهُرَمُ الجُمْعُ وَوُولُونَ اللّهُ مُ وَاللّهُ النّق الله النّق الله الله على مشرق ويُولُونَ اللّهُ مُ واحدة بعينها، فكانت اليمين واحدة، وأمّا ﴿ الْشَمآئِلِ ﴾؛ فهي عبارة عن الانحرافات السّمس واحدة بعينها، فكانت اليمين واحدة، وأمّا ﴿ الله مَهِ كثيرة؛ فلذلك ذكرها الله تعالى الواقعة في تلك الأظلال بعد وقوعها على الأرض وهي كثيرة؛ فلذلك ذكرها الله تعالى بصيغة الجمع، وقيل: أفرد ﴿ اللّهِ مِينِ ﴾؛ لأنّ المراد به جنس الجهة كما يقال المشرق، وجمع ﴿ الشّمَائِلِ ﴾ مرادًا به تعدد جنس جهة الشّمال بتعدد أصحابها، كما قال: ﴿ فَلاَ أُقْمِ مُرَالِلًا المَعْرُونَ ﴿ اللّهُ الله اللهُ ا

واختلف في معنىٰ قوله: ﴿ أَوَلَمْ يَرَوَّا إِلَىٰ مَا خَلَقَ ٱللَّهُ مِن شَيْءٍ يَـنَفَيَّوُّا ظِلَالُهُۥ عَنِ ٱلْيَمِينِ وَٱلشَّمَآيِلِ سُجَّدًا تِلَهِ وَهُمْ دَخِرُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾:

فقال بعضهم: ظِلُّ كلِّ شيء سجودهٌ، قال مجاهد: إذا زالت الشَّمس سَجَد كلُّ شيء لله -عزَّ وجلَّ -، وكذا قال قتادة والضَّحاك، وغيرهم.

وقال آخرون: بل عنى بقوله: ﴿ يَنَفَيَّوُا ظِلَالُهُ ﴾ كلا ﴿ عَنِ ٱلْيَمِينِ وَٱلشَّمَآبِلِ ﴾ في حال سجودها، قالوا: وسجود الأشياء غير ظلالها، بل الذي وصف الله بالسجود في هذه الآية ظلال الأشياء، فالذي يسجد ظلالها دون التي لها الظلال.

وقيل: سجود الجمادات وما لا يعقل: ظهور أثر الصنع فيه، على معنى أنه يدعو الغافلين إلىٰ السجود عند التأمل والتدبر فيه، ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَتِنَا فِي ٱلْآفَاقِ ﴾ [فُصِّلَت: ٥٣]، وهذا عامٌ في كلِّ جسم.

وقيل: السُّجود: الطَّاعة، والأشياء كلُّها مطيعة لله -عزَّ وجلَّ - من حيوان وجماد، ﴿قَالَتَاۤ الْمُنْاطَآبِعِينَ ﴾ [فُصِّلَت:١١].

<sup>(</sup>۱) ينظر: تفسير البغوي (٥/ ٢٢)، وتفسير الرَّازي (٢٠/ ٢١٣)، والبحر المحيط (٦/ ٥٣٥)، وتفسير ابن عاشور (١٣/ ١٣٥).

قال ابن جرير: وأولىٰ الأقوال في ذلك بالصَّواب أن يقال: إنَّ الله أخبر في هذه الآية أنَّ ظِلال الأشياء هي التي تسجد، وسجودها: ميلانها ودورانها من جانب إلىٰ جانب، ومن ناحية إلىٰ ناحية، كما قال ابن عبَّاس (١).

وقوله تعالىٰ ﴿وَهُمُ دَخِرُونَ ﴾ الدُّخور: الصَّغَار والذُّلَ، يقال: دَخَر الرَّجلُ -بالفتح-؛ فهو داخِرٌ، وادَّخره اللهُ: إذا ذَلَّ لله، وخضع، أي: خاضعون صاغرون(٢).

ولمَّا ذكر الله تعالىٰ في الآية السَّابقة السُّجود القَسري ذكر بعده هنا سجودًا آخرَ، بعضه اختيار وفي بعضه شبه اختيار، فقال تعالىٰ: ﴿ وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ ﴾ تقديم المجرور علىٰ فعله مُؤْذِنٌ بالحصر، أي: يسجد لله لا لغيره ما في السَّموات وما في الأرض، وهو تعريضٌ بالمشركين؛ إذ يسجدون للأصنام (٣).

وأوثرت ﴿مَا﴾ الموصولة دون (مَن) تغليبًا لكثرة غير العقلاء على العقلاء في العدد، والحكم للأغلب كتغليب المُذَكَّر على المؤنث(٤).

ويشمل ﴿مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ ﴾ مخلوقات غير الملائكة، مثل الأرواح، أو يراد بالسَّموات: الأجواء، فيراد بما فيها الطُّيور والفراش(٥).

وقوله تعالى ﴿مِن دَآبَةِ ﴾ أراد من كلّ حيوان يَدِبُّ عليها، ﴿وَٱلْمَلَيْكَةُ ﴾ يعنى: الملائكة الذين في الأرض، وإنَّما أفردهم بالذِكر لاختصاصهم بشرف المنزلة، ورفعًا لشأنهم، وكثرة عبادتهم؛ فميَّزهم من صفة الدَّبيب بالذِّكر وإن دخلوا فيها ﴿فِهمَا فَكِهَةُ وَنَغُلُّ وَرُمَّانُ ﴾ [الرحمن].

وقيل: لخروجهم من جملة ما يَدِبُّ لما جعل الله لهم من الأجنحة، فلم يدخلوا في الجملة؛ فلذلك ذُكِروا.

وقيل: أراد ﴿ وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ من الملائكة والشَّمس والقمر والنُّجوم والرِّياح والسَّحاب، ﴿ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ مِن دَآبَةٍ ﴾ وتسجد ملائكة الأرض.

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري (۱٤/ ٢٤٥).

<sup>(</sup>۲) ينظر: تفسير الطبري (۱۶/ ۲۳۹)، وتفسير البغوي (٥/ ٢٢)، وتفسير الرَّازي (٢٠/ ٢١٣)، وتفسير القرطبي (١٣/ ١٣٥)، وتفسير ابن كثير (٤/ ٥٧٥)، وتفسير ابن عاشور (١٣/ ١٣٥).

<sup>(</sup>۳) ینظر: تفسیر ابن عاشور (۱۳ / ۱۳۵).

<sup>(</sup>٤) المصدر السّابق نفسه.

<sup>(</sup>٥) ينظر: المصدر السّابق نفسه.

وقوله تعالى: ﴿ لَن يَسْتَنكِفَ ٱلْمَسِيحُ أَن يَكُونَ ﴿ عَبْدًا لِلّهِ وَلَا ٱلْمَكَيْكَةُ ٱلْمُقَرَّبُونَ وَمَن يَسْتَنكِفَ تعالى: ﴿ لَن يَسْتَنكِفَ ٱلْمَسِيحُ أَن يَكُونَ عَبْدًا لِللّهِ وَلَا ٱلْمَكَيْكَةُ ٱلْمُقَرَّبُونَ وَمَن يَسْتَنكِفَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيَسْتَحَرِّمْ فَسَيَحْشُرُهُم ۚ إِلَيْهِ جَمِيعًا ﴿ السّاء]، وقوله عَيَا الله السّماءُ وحُتَّ لَهَا أَنْ تَبْطَ، مَا فِيهَا مَوْضِعُ أَرْبَعِ أَصَابِعِ إِلاَّ وَمَلَكُ وَاضِعٌ جَبْهَتهُ سَاجِدًا لِلّهِ (۱)، بخلاف وحُتَّ لَهَا أَنْ تَبْطَ، مَا فِيهَا مَوْضِعُ أَرْبَعِ أَصَابِعِ إِلاَّ وَمَلَكُ وَاضِعٌ جَبْهَتهُ سَاجِدًا لِلّهِ (۱)، بخلاف الكافرين الذين وصفهم الله تعالى: ﴿ إِلَنَهُكُمُ إِللّهُ وَمَلَكُ وَاضِعٌ جَبْهَتهُ سَاجِدًا لِلّهِ (۱)، بخلاف الكافرين الذين وصفهم الله تعالى: ﴿ إِلَنَهُكُمُ إِللّهُ وَمَلَكُ وَاضِعٌ جَبْهَتُهُ مَا وَقَهُمُ اللهُ عَالَىٰ عَلَيْ الله وَعَلَىٰ الله وَعَلَىٰ اللهُ وَمَالَ الله وصاف، فهم أَذِلًا عَتحت قهره، فقال: عَنَّ وجلَّ – الذي هو فوقهم بالذَّات والقهر وكمال الأوصاف، فهم أَذِلَاء تحت قهره، فقال: غَنَافُونَ رَبَّهُم مِن فَوْقِهِمُ ..

والضمير في قوله: ﴿ يَخَافُونَ ﴾: عائدٌ على المنسوب إليهم السُّجود في ﴿ وَلِلَهِ يَسْجُدُ ﴾، وقيل: ﴿ يَخَافُونَ ﴾ من صفة الملائكة خاصَّة، فيعود الضَّمير عليهم؛ لأنَّهم قادرون على العصيان وإن كانوا لا يعصون (٢).

وفي قوله تعالى: ﴿ يَخَافُونَ رَبَّهُم مِن فَوْقِهِم ﴾ إثبات صفة العُلُوِّ لله -تعالىٰ- بلا تكييف ولا تشبيه ولا تمثيل ولا تعطيل ولا تحريف، كما وصف بها نفسَه، قال تعالىٰ: ﴿لَيْسَ كَمَ تُلِهِ مَنَ مُ وَهُوَ ٱلْسَمِيعُ ٱلْبَصِيمُ ﴾ [الشورى: ١١]، وهذه الآية: ﴿وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ﴾ [الأنعام: ١٨]. (٣)

قوله تعالىٰ: ﴿وَيَفَعَلُونَ مَا يُؤَمِّرُونَ اللهِ أَي: ويفعلون ما أمرهم الله به؛ فيؤدُّون حقوقه، ويجتنبون سخطه، مهما أمرهم الله تعالىٰ امتثلوا لأمره؛ أما الملائكة والمؤمنون فبحسب الشرع والطاعة، وأما غيرهم من الحيوان فبالتسخير والقدر الذي يسوقهم إلىٰ ما نفذ من أمر الله تعالىٰ. (٤)

وتُجَلِّي الآيةُ الكريمةُ أثرَ سجود المخلوقات في تعظيم الله -تعالىٰ- من عِدَّة جوانبَ، هي:

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۲۳۱۲)، وأحمد (۲۱۵۵)، وقال الأرنؤوط: «حسن لغيره». وينظر: تفسير البغوي (٥/ ٢٢).

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط (٦/ ٥٣٥).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير البغوى (٥/ ٢٢)، وتفسير السمعاني (٣/ ١٧٧)، وتفسير السعدي (٤٤٢).

<sup>(</sup>٤) ينظر: تفسير الطبري (١٤/ ٢٤٥)، وتفسير البغوي (٥/ ٢٢)، وتفسير القرطبي (١١٢/١٠)، والبحر المحيط (٦/ ٥٣٥)، وتفسير السعدي (٤٤٢).

1- سجود المخلوقات لله -تعالى - قسمان: سجود اضطرار ودلالة على ما له من صفات الكمال، وهذا عامٌ لكلّ مخلوق من مؤمن وكافر، وبرّ وفاجر، وحيوان ناطق وغيره. وسجود اختيار يختص بأولياء الله -تعالى - وعباده المؤمنين من الملائكة والأنس والجنّ فالجمادات بأسرها منقادة لله تعالى، والحيوانات بأسرها منقادة لله تعالى، والخيمها الدّواب وأشرفها الملائكة، كلّها منقادة خاضعة لله تعالى، وهذا يورث تعظيم الله تعالى .

٧- ممّا يبيّن أثر سجود المخلوقات في تعظيم الله -تعالىٰ-: التّفكّر في الوقت المذكور في الآية، وهو قبل الزَّوال وبعده؛ ففي الحديث عن رسول الله عَيَيْ : "إِنَّ أَبُوابَ السَّمَاءِ تُفْتَحُ عِنْدُ زَوالِ الشَّمْسُ، فَلاَ تُرْتَجُ حَتَىٰ يُصَلَّىٰ الظُّهُرُ، فَأُحِبُّ أَنْ يَصْعَدَ لِي فِيهِا خَيْرٌ "(١)، وعن عبد الله بن السَّائب رَحَوَليَّهُ عَنْهُ، قال: كان رسول الله عَيْنَهُ يُصَلِّى قبل الظهر بعد الزَّوال أربعًا، ويقول: "إِنَّ أَبُوابَ السَّمَاءِ تُفْتَحُ ، فَأُحِبُ أَنْ أُقَدِّمَ فِيهَا عَمَلًا صَالِحًا "(١)، وعن عَبْدُ الله بن عُمَر بْنَ الْخَطَّابِ رَحِوَلِيَهُ عَنْهُا، قالَ: سَمِعْتُ رَسُولُ الله عَيْنَةُ يَقُولُ: "أَرْبَعٌ رَكَعَاتِ الله بن عُمَر بْنَ الْخَهْرِ يَعْدِلنَ بصلاةِ السَّحرِ "، قالَ: وقالَ رَسُولُ الله عَيْنَةُ : "وَلَيْسَ مِنْ شَيْءِ بَعْدَ الزَّوالِ قَبْلَ الظُهْرِ يَعْدِلنَ بصلاةِ السَّحرِ "، قالَ: وقالَ رَسُولُ الله عَيْنَةُ : "وَلَيْسَ مِنْ شَيْءِ بَعْدَ الزَّوالِ قَبْلَ الظُهْرِ يَعْدِلنَ بصلاةِ السَّحرِ "، قالَ: وقالَ رَسُولُ الله عَيْنَةِ : "وَلَيْسَ مِنْ شَيْءِ إلاَّ وَهُو يُسَبِّحُ الله تِلْكَ السَّاعَة "، "، قال ابن القيم: "وسِرُّ هذا والله أعلم أن انتصاف النهار مقابل لانتصاف الليل، وأبوابُ السماء تُفتح بعد زوال الشمس، ويحصلُ النزول الإلهي بعد انتصاف الليل، فهما وقتا قرب ورحمة، هذا تُفتح فيه أبوابُ السماء، وهذا ينزِل فيه الربُّ تبارك وتعالىٰ إلىٰ سماء الدنيا "(٥).

٣- ممّا يبيّن أثر سجود المخلوقات في تعظيم الله -تعالىٰ-: تخصيص الظِلِّ بالذِّكر؛ لأنَّه سريع التَّغير، والتَّغير يقتضي مُغَيِّرًا غيره، ومُدَبِّرًا له، ولمَّا كان سجود الظِّلال في غاية الظُّهور؛ بدئ به، ثمّ انتقل إلىٰ سجود ما في السَّموات والأرض(٢).

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير الرازي (٢٠/ ٢١٣)، وتفسير السعدي (٤٤٢).

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد (٢٣٥٧٩)، وقال شعيب الأرنؤوط: «حسن لغيره».

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي (٤٧٨)، وأحمد (٢٥٤٣٣)، وصححه الألباني والأرنؤوط.

<sup>(</sup>٤) رواه البيهقي في (شعب الإيمان: ٢٨٠٨).

<sup>(</sup>٥) زاد المعاد (١/ ٣٠٩).

<sup>(</sup>٦) البحر المحيط (٦/ ٥٣٥).

- ٤- ممَّا يبيِّن أثر سجود المخلوقات في تعظيم الله -تعالىٰ-: ما بين المُكَلَّفين وغيرهم من القدر المشترك في السُّجود، وهو: الانقياد لإرادة الله؛ فلذا جمع بينهما فيه، وإن اختلفا في كيفية السُّجود.
- ٥- في ذكر أشرف المخلوقات وأقلِّها= تعريضٌ بذمِّ من نزل من البشر عن مرتبة الدَّوابِّ في كفران الخالق، وبمدح من شابه من البشر حالُ الملائكة؛ فلنتشبه بمن مدحهم الله تعالىٰ، وهذا يورث تعظيم الله تعالىٰ (١).
- ٦- وفي صف الملائكة بأنَّهم ﴿لا يَسْتَكْبِرُونَ ﴾ تعريض ببُعد المشركين عن أوج
   تلك المرتبة الملائكية؛ وهذا يورث تعظيم الله تعالى (٢).
- ٧- هنا موضع سجودٍ للقارئ بالاتّفاق، وحكمته إظهار المؤمن أنّه من الفريق الممدوح بأنّه مشابهٌ للملائكة في السُّجود لله تعالىٰ؛ وهذا يورث تعظيم الله تعالىٰ".

قال تعالىٰ: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱللَّهَ يَسَجُدُلَهُ, مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمْرُ وَٱلنَّجُومُ وَالشَّمْسُ وَٱلْقَمْرُ وَٱلنَّجُومُ وَٱلنَّجُومُ وَٱلنَّامُ فَمَا لَهُ, مِن وَٱلْجِبَالُ وَٱلشَّجُرُ وَٱلدَّوَآبُ وَكَثِيرُ مِّنَ ٱلنَّاسِ وَكَثِيرُ حَقَّ عَلَيْهِ ٱلْعَذَابُ وَمَن يُهِنِ ٱللَّهُ فَمَا لَهُ, مِن مُكْرِمِ إِنَّ ٱللَّهَ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ اللَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ ال

يخبر -تعالى - أنَّه المستحقّ للعبادة وحده لا شريك له؛ فإنَّه يسجد لعظمته كلَّ شيء طوعًا وكرهًا. وسُجُود كلّ شيء ممَّا يختصُّ به كما قال تعالى: ﴿ وَلِلّهِ يَسَجُدُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلْمُرْضِ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ ﴾ [النحل]، وقال هاهنا: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱللّهَ يَسَجُدُ لَهُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ ﴾ الآية.

فقوله تعالىٰ: ﴿ أَلَمْ تَرَّ ﴾ الرُّؤية هنا هي القلبية لا البصرية، والمعنىٰ: ألم تعلم.

والخطاب لكلِّ مَن يصلح له، وهو مَن تتأتىٰ منه الرُّؤية، والاستفهام إنكاري؛ أنكر علىٰ المخاطبين عدم علمهم بدلالة أحوال المخلوقات علىٰ تفرُّد الله بالإلهية.

ويجوز أن يكون الخطاب للنّبيِّ ﷺ والاستفهام تقريريًّا؛ لأنَّ حصول علم النّبيِّ ﷺ بذلك معلوم.

<sup>(</sup>۱) ينظر: تفسير ابن عاشور (۱۳/ ١٣٥).

<sup>(</sup>٢) المصدر السّابق نفسه.

<sup>(</sup>٣) المصدر السّابق نفسه.

وقوله: ﴿أَنَّ ٱللَّهَ يَسَجُدُ لَهُ, مَن ﴾ ف ﴿مَن ﴾ إمَّا خاصَّة بالعقلاء، وإمَّا عامَّة لهم ولغيرهم بطريق التَّغليب وهو الأولى؛ لأنَّه الأنسب بالمقام، لإفادته شمول الحكم لكلِّ ما فيهما بطريق القرار فيهما، أو بطريق الجزئية منهما(۱).

وقوله: ﴿مَن فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ أي: من الملائكة في أقطار السَّموات، والحيوانات في جميع الجهات من الإنس والجنِّ والدَّواب والطَّير، كما قال تعالىٰ: ﴿وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّحُ بِحَدِهِ وَلَاكِن لَا نَفْقَهُونَ تَسَبِيحَهُمُ ﴾ [الإسراء: ٤٤].

وقوله: ﴿وَٱلشَّمْسُ ﴾ معطوفة علىٰ ﴿مَن ﴾ وكذا ﴿وَٱلْقَمَرُ وَٱلنَّجُومُ وَٱلِجِبَالُ وَٱلشَّجَرُ وَٱلدَّوَاتُ وَالنَّجُومُ وَٱلِجِبَالُ وَٱلشَّجَرُ وَٱلدَّوَاتُ وَكَاللَّهُ وَكَاللَّهُ وَاللَّهَ وَاللَّهَ مِنَ ٱلنَّاسِ ﴾.

وذكر: ﴿ وَالشَّمْسُ وَالْقَمْرُ وَالنَّجُومُ وَالْجِبَالُ وَالشَّجَرُ وَالدّوَابُ ﴾ على التّنصيص لشهرتها، ولأنّها عُبدَت من دون الله -تعالى - إمّا باعتبار شخصها أو جنسها (٢٠)؛ فبيّن -تعالى - أنّها تسجد لخالقها، وأنّها مربوبة مُسخّرة ﴿ لاَ سَنجُدُواْ لِلشَّمْسِ وَلاَ لِلْقَمَرِ وَاستجُدُواْ لِللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالَ النّبِي عَلَيْ اللّهُ اللّهِ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالَ : « فَإِنّهُ اللّهُ عَرْ مَعْرِبِهَا وَلَولُو اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ ا

والجبال والشَّجر سجودهما بفَيء ظلالهما عن اليمين والشَّمائل، قال مجاهد: «سجودها تَحَوُّل ظلالها».

وقوله: ﴿ وَٱلدَّوَآتُ ﴾ يشمل الحيوانات كلها.

ینظر: تفسیر الآلوسی (۹/ ۱۲۵).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق نفسه.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٣١٩٩).

ويلاحظ هنا أنَّه -تعالى - أسند السُّجود أوَّلًا له ﴿مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ ﴾، وهمن العقلاء أي: الملائكة والإنس والجنِّ، ثمّ عطف على العقلاء غير العقلاء بأسمائهنَّ من الشَّمس والقمر والنُّجوم والجبال والشَّجر والدَّواب؛ فهذا شمولٌ لم يبقَ كائنٌ من الكائنات، ولا ذرَّة في فلاة إلَّا شمله، وجاء السُّجود مسندًا لهذه العوالم، وأخبر الله -تعالىٰ - أنَّ لهذه العوالم كلِّها إدراكًا تامًّا كإدراك الإنسان أو أشدّ منه، قال تعالىٰ عن السَّموات والأرض والجبال: ﴿ إِنَّا عَرَضْهَا ٱلْأَمَانَةُ عَلَى ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَعْمِلْنَهَا وَأَشْفَقُنَ مِنْهَا وَحَمْلَهَا ٱلْإِنسَانُ إِنَّهُ, كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴿ اللَّهِ [الأحزاب]؛ فأثبت -تعالىٰ - لهذه العوالم إدراكًا وإشفاقًا من تَحَمُّل الأمانة، بينما سجَّل على الإنسان ظلمًا وجهالة في تَحَمُّله إيَّاها، ولم يكن هذا العرض مجرد تسخير، ولا هذا الإباء مجرد سَلبية، بل عن إدراكٌ تامُّ، كما في قوله تعالىٰ: ﴿ ثُمَّ اَسْتَوَيَّ إِلَى السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانُ فَقَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ اُثِّتِيا طَوْعًا أَوْ كُرْهَا قَالَتَا أَنْيُنَا طَآبِعِينَ ﴿ اللَّهِ انْصًلَت]، فهما طائعتان الله، وهما يأبين أن يحملن الأمانة إشفاقًا منها، قال تعالىٰ: ﴿ لَوَ أَنزَلْنَا هَلَا الْقُرْءَانَ عَلَى جَبَلِ لَّرَأَيْتَهُ، خَشِعًا مُّتَصَدِّعًا مِّنْ خَشْيَةِ اللَّهِ ۚ وَتِلْكَ ٱلْأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَنَفَكِّرُونَ ١٠٠٠ [الحشر]، ومثله: ﴿ثُمَّ قَسَتُ قُلُوبُكُم مِّنَ بَعْدِ ذَلِكَ فَهي كَٱلْحِجَارَةِ أَوْ أَشَدُّ قَسْوَةً ۚ وَإِنَّ مِنَ ٱلْحِجَارَةِ لَمَا يَنْفَجُّرُ مِنْهُ ٱلْأَنْهَارُ ۚ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَّقَّقُ فَيَخْرُجُ مِنْهُ ٱلْمَآءُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ ٱللَّهِ ۗ وَمَا ٱللَّهُ بِغَفِل عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ البقرة]، وهذا عين الإدراك، وأشدّ من إدراك الإنسان، وعن أبي سعيد الخُدْريِّ رَضِوَاليَّهُ عَنْهُ، قال: قال رسول الله عَيْكِيَّةُ: «لا يَسْمَعُ مَدَى صَوْتِ الْمُؤَذِّنِ جِنٌّ وَلا إِنْسٌ وَلا شَيْءٌ إِلاَّ شَهِدَ لَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ»(١)؛ فبم سيشهد إن لم يكُ مُدْركًا الأذان والمؤذن(٢).

وقيل: سجودها بمعنى الطاَّعة؛ فإنَّه ما من جماد إلَّا وهو مطيعٌ لله، خاشع له، مسبِّحٌ له كما أخبر الله تعالى، قال البغويُّ: وهذا مذهبٌ حسنٌ موافقٌ لقول أهل السُّنَّة (٣).

وقوله: ﴿ وَكُثِيرٌ مِنَ ٱلنَّاسِ ﴾ أي: يسجد لله طوعًا مختارًا متعبِّدًا بذلك؛ يعني: المسلمين. والسُّجود المثبت لكثير من الناس هو السُّجود الحقيقي، ولولا إرادة ذلك لما احترس بإثباته لكثير من الناس، لا لجميعهم.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٠٩).

<sup>(</sup>٢) ينظر: أضواء البيان (٦/٨).

<sup>(</sup>٣) تفسير البغوى (٥/ ٣٧١).

وقوله: ﴿وَكَثِيرٌ حَقَّ عَلَيْهِ ٱلْعَذَابُ ﴾ والمعنى: وَجَب وكَتَب عليه؛ لأنَّه امتنع وأبىٰ واستكبر، وهم الكفَّار لكفرهم وتركهم السُّجود، وهم مع كفرهم تسجد ظلالهم لله -عزَّ وجلَّ-، والواو للاستئناف.

قوله: ﴿وَمَن يُهِنِ ٱللّهُ ﴾ أي: يهنه الله ﴿فَمَالُهُ مِن مُّكُرِمٍ ﴾ أي: من يُذِلَّه الله فلا يكرمه أحدٌ، وإهانة الله لهم باستحقاق العذاب؛ فلا يجدون مَن يكرمهم بالنَّصر أو بالشَّفاعة، ﴿إِنَّ اللهَ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ ﴾ أي: يُكرم ويُهين؛ فالسَّعادة والشَّقاوة بإرادته ومشيئته، فلا رادَّ لما أراد، ولا معارض لمشيئته -سبحانه- وبحمده؛ فالخلق خلقُه، والأمر أمرُه، قال تعالى: ﴿لاَ يُشَعُلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْعَلُونَ ﴿ آَنَ ﴾ [الأنياء] (١).

وتُجَلِّي الآيةُ الكريمةُ أثرَ سجود المخلوقات في تعظيم الله -تعالىٰ- من عدَّة جوانب، هي:

- 1- عموم الخطاب في قوله تعالىٰ: ﴿ أَلَمْ تَرَ ﴾ لكلّ مَن يصلح له، ممَّن تتأتىٰ منه الرُّؤية، وأسلوب الاستفهام الإنكاري علىٰ المخاطبين عدم علمهم بدلالة أحوال المخلوقات علىٰ تفرّد الله بالإلهية، وعلىٰ القول بأنَّ الخطاب للنَّبِيِّ عَلَيْهِ وأسلوب الاستفهام تقريريُّ؛ لحصول علم النَّبِيِّ عَلَيْهِ بذلك؛ فإنَّ هذا ممَّا يُورث تعظيم الله تعالىٰ.
- ٢- إذا كانت المخلوقات كلّها ساجدة لربّها، خاضعة لعظمته، مستكينة لعِزّته وسلطانه= دلَّ على أنَّه وحده الرَّب المعبود، والملك المحمود، وأنَّ من عدل عنه إلىٰ عبادة سواه؛ فإنَّ عبادته باطلة، وضلَّ ضلالًا بعيدًا، وخَسِر خُسرانا مبينًا، وهذا ممَّا يُورِث تعظيم الله تعالىٰ (٢).
- ٣- المراد بالسُّجود في حقِّ الأحياء العقلاء العبادة، وفي حقِّ الجمادات الانقياد؛ فالله تعالىٰ تكلَّم بهذه اللَّفظة مرَّتين، فعنى بها في حقِّ العقلاء: الطَّاعة، وفي حقِّ الجمادات: الانقياد، سواء جعلت كلمة ﴿مَن ﴿ حَاصَة بالعقلاء، أو عامَّة لهم ولغيرهم، ولهذا عطف ﴿ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ وَالنَّجُومُ وَالِّجِبَالُ وَالشَّجُرُ وَالدَّوَابُ ﴾ على ﴿مَن ﴾ (٣).

<sup>(</sup>۱) ينظر: تفسير الطبري (۱٦/ ٤٨٧)، وتفسير البغوي (٥/ ٣٧١)، وتفسير القرطبي (١/ ٢٤)، وتفسير التر وتفسير البن كثير (٥/ ٣٠٠)، وتفسير الشوكاني (٥/ ٣٠٠)، وتفسير الرا ١٢٥)، وتفسير ابن عاشور (١/ ١٦٣).

<sup>(</sup>٢) تفسير السّعدي (٥٣٦)، وتفسير ابن عاشور (١٧/ ١٦٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير الرازى (٢٣/ ٢٣)، وتفسير الشوكاني (٥/ ١٠٣).

٤- دلالة حال الإنسان على عبوديته لله -تعالى - لما خالطها إعراضٌ كثيرٌ من النّاس عن السُّجود لله تعالى، وتَلَبُّسهم بالسُّجود للأصنام كما هو حال المشركين، لم يُشْبِتْ لهم السُّجود الذي أثبته لبقيَّة الموجودات، وإن كان حاصلًا في حالهم كحال المخلوقات الأخرى، فليكن المؤمن يعظِّم الله -تعالى - ويسجد له تعالى طواعية، ولذا؛ فإنَّ هذا موضعُ سجودٍ من سجود القرآن باتِّفاق الفقهاء (۱).

تفسیر ابن عاشور (۱۷/ ۱۲۳).

#### إلغائية

في ختام هذا البحث أذكر أهم ما توصلت إليه من نتائج وتوصيات:

### أولاه أشم النخائيء

- ١ أنَّ عدد سجدات التلاوة في القرآن الكريم خمسة عشرة سجدة؛ وذلك حسب ما ترجح من خلال دراسة الأقوال وأدلتها.
- ٢- أنَّ آيات السجدات كلها في سور مكية؛ مما يدل علىٰ أن الأمر بالسجود لله كان منذ بداية الدعوة؛ لإظهار وترسيخ عظمة الله تعالىٰ في القلوب، وأنه تعالىٰ هو المستحق للسجود دون غيره.
- ٣- سياق الآيات ونظمها وقوة ألفاظها كان له أثره البالغ في تعظيم أمر الله تعالى في قلوب الجميع، حتى المشركين الذين بادروا للسجود مع المسلمين في بعض الأحيان حين سماعهم للنّبِي عَيْكِي قوراً آيات فيها سجود التلاوة.
- ٤- أنَّ للسجود أحكامًا وآدابًا ينبغي الاعتناء والقيام بها؛ حتىٰ يكون للسُّجود أثرٌ علىٰ السَّاجد.
- ٥- مدح الله تعالى وثنائه على الساجدين من الملائكة عليهم السلام والأنبياء والمرسلين -عليهم الصَّلاة والسَّلام- وأولي العلم والمؤمنين.
- ٦- سجود عموم المخلوقات لله تعالى، إلا من حقّ عليه العذاب من كافري الإنس والجن.
- استخراج اللطائف والهدايات القرآنية لها أثرها في الترجيح بين الأقوال التفسيرية؛
   فالدراسة المبنية على التتبع والاستقراء تعطي الباحث ملكة في معرفة وسبر الأقوال والربط بينها، وتحقيق الرَّاجح منها.

### الياه أهم التوصياته

بناءً على ما تمَّ التوصل إليه من نتائج؛ فأوصى بما يلى:

١ - دراسة المواضيع المتعلقة بهدايات القرآن الكريم في العبادات لها أهميتها الكبرئ؛ لأثرها في فهم القرآن الكريم فهمًا سليمًا؛ فحبذا لو انبرئ بعض الباحثين لبيان وإبراز الهدايات القرآنية من خلالها.

Y- إجراء بحوث ودراسات بهدف تعميق روح الهداية والاستقامة في القلوب، وتنمية الجوانب الروحية والعقلية والاجتماعية والعاطفية والثقافية لدى الناس عموما والمسلمين خصوصا من خلال الهدايات القرآنية.

٣- صياغة خطة محكمة لاستخدام برامج النشر الحاسوبي لنشر الهدايات القرآنية على
 الأجهزة الذكية والحواسيب الكفية والشبكة العنكبوتية.

ختم الله لنا ونحن سجودٌ بين يديه، إنَّه وليُّ ذلك والقادر عليه، والحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنّا لنهتدي لولا أن هدانا الله، وصلَّىٰ الله وسلَّم وبارك علىٰ سيِّدنا محمَّد، وعلىٰ آله وصحبه أجمعين،،

## فشرس الصادر والراجع

- ١- القرآن الكريم.
- إبراز المعاني من حرز الأماني في القراءات السبع: للقاسم بن فيره بن خلف بن أحمد الرعيني، أبو محمد الشاطبي، بدون دار الطبع، بدون بلد الطبع، بدون رقم الطبعة، بدون تاريخ الطبع.
- ٣- إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر: لأحمد بن محمد الدمياطي البناء،
   تحقيق: أنس مهرة، بيروت، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولىٰ، ١٤١٩هـ-١٩٩٨م.
- ٤ أحكام السجود في الفقه الإسلامي: لصالح بن عبد العزيز الغليقة، طبعة دار كنوز أشبيليا، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٣٧هـ-٢٠١٦م.
- أحكام القرآن: للقاضي محمد بن عبد الله أبو بكر بن العربي المعافري الاشبيلي
   المالكي، بدون دار الطبع، بدون بلد الطبع، بدون رقم الطبعة، بدون سنة الطبع.
- 7 إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم، المعروف بتفسير أبي السعود: لأبي السعود لأبي السعود محمد بن مصطفى العمادي الحنفي، بدون دار الطبع، بدون بلد الطبع، بدون رقم الطبعة، بدون سنة الطبع.
- ٧ أسباب النزول: لأبي الحسن علي بن أحمد النيسابوري، الناشر: مؤسسة الحلبي وشركاه، بدون بلد الطبع، بدون رقم الطبعة، بدون سنة الطبع.
- ٨ أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن: لمحمد الأمين بن محمد المختار الجكني الشنقيطي، الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت-لبنان، بدون رقم الطبعة، ١٤١٥ هـ-١٩٩٥م.
- ٩ إعلام الموقعين عن رب العالمين: ابن قيم الجوزية، محمد بن أبي بكر.، تحقيق:
   طه عبد الروؤف سعد، دار الجيل، بيروت، بدون رقم طبعة، ١٩٧٣م.
- ١ الاقناع في حل ألفاظ أبي شجاع: لشمس الدين محمد بن أحمد الشربيني الخطيب القاهري الشافعي، بدون دار الطبع، بدون بلد الطبع، بدون رقم الطبعة، بدون سنة الطبع.

- 11 أنوار التنزيل وأسرار التأويل المعروف بتفسير البيضاوي: عبد الله بن محمد الشيرازي البيضاوي، حققه عبد القادر عرفات، طبعة دار الفكر، بدون رقم طبعة، بيروت،١٤٢٥ هـ.
- ۱۲ البحر الرائق شرح كنز الدقائق: لزين الدين بن إبراهيم بن نجيم، المعروف بابن نجيم المصري، الناشر: دار المعرفة، بيروت، بدون رقم الطبعة، بدون سنة الطبع.
- ۱۳ البحر المحيط: لأبي عبد الله محمد بن يوسف بن حيان الأندلسي، تحقيق: صدقي محمد جميل، الناشر: دار الفكر، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٠ هـ.
- 14 البداية والنهاية: لأبي الفداء إسماعيل بن كثير القرشي، حققه ودقق اصوله وعلق حواشيه: علي شيري، الناشر: دار إحياء التراث العربي، بدون بلد الطبع، الطبعة الأولى، ١٤٠٨ هـ-١٩٨٨م.
- 10 بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع: لأبي بكر بن مسعود بن أحمد الكاساني علاء الدين، بدون دار الطبع، بدون بلد الطبع، بدون رقم الطبعة، بدون سنة الطبع.
- 17 البدر المنير في تخريج الأحاديث والأثار الواقعة في الشرح الكبير: لابن الملقن سراج الدين أبو حفص عمر بن علي بن أحمد الشافعي المصري، تحقيق: مصطفىٰ أبو الغيط وعبد الله بن سليمان وياسر بن كمال، الناشر: دار الهجرة للنشر والتوزيع، الرياض السعودية، الطبعة الاولىٰ، ١٤٢٥هـ ٢٠٠٤م.
- ۱۷ التاج والإكليل لمختصر خليل: لأبي عبد الله محمد بن يوسف العبد ري الشهير بالمواق، بدون دار الطبع، بدون بلد الطبع، بدون رقم الطبعة، بدون سنة الطبع.
- ۱۸ التبيان في آداب حملة القرآن: للإمام أبي زكريا بن شرف النووي ، تحقيق: محمد الحجار، الناشر دار ابن حزم، بدون بلد الطبع، بدون رقم الطبعة، بدون سنة الطبع.
- ۱۹ التبيان في سجدات القرآن: لعبد العزيز بن محمد السدحان، طبعة دار ابن خزيمة، الرياض، الطبعة الأولى، ۱٤٠٩هـ-۱۹۸۹م.
- ٢ تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق: لفخر الدين عثمان بن علي الزيلعي، بدون دار الطبع، بدون بلد الطبع، بدون رقم الطبعة، بدون سنة الطبع.
- ٢١ التحرير والتنوير المعروف بتفسير ابن عاشور: لمحمد الطاهر ابن عاشور، الناشر مؤسسة التاريخ العربي، بدون بلد الطبع، الطبعة الأولىٰ، ١٤٢٠هـ-٠٠٠م.

- ٢٢ التعريفات: علي بن محمد بن علي الجرجاني، تحقيق إبراهيم الأبياري، طبعة دار الكتاب العربي، الطبعة الأولي، بيروت، ١٤٠٥ هـ.
- ٢٣ تفسير القرآن: لأبي المظفر منصور بن محمد بن عبد الجبار السمعاني، تحقيق: ياسر بن إبراهيم وغنيم بن عباس بن غنيم، الناشر: دار الوطن، الرياض، بدون رقم طبعة، الدام ١٤١٨هـ-١٩٩٧م.
- ٢٤ تفسير القرآن العظيم المعروف بتفسير ابن كثير: لأبي الفداء إسماعيل بن كثير القرشي،
   تحقيق: سامي بن محمد سلامة، الناشر: دار طيبة للنشر والتوزيع، بدون بلد الطبع،
   الطبعة الثانية، ١٤٢٠هـ-١٩٩٩م.
- ٢٥ التفسير القيم لابن القيم، جمع وترتيب: محمد أويس الندوي، بدون دار الطبع، بدون بدون بدون بدون بدون بدون سنة الطبع.
- ٢٦ التفسير الكبير المعروف بتفسير الرازي: محمد بن عمر بن الحسين الرازي، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢١هـ-٠٠٠٠م.
- ۲۷ تفسير آيات الأحكام: لمحمد علي السايس، الناشر: المكتبة العصرية للطباعة والنشر،
   بدون بلد الطبع، بدون رقم الطبعة، ۱۰/۰۱/۲۰۰۲.
- ۲۸ التلخيص الحبير في تخريج أحاديث الرافعي الكبير: لأبي الفضل أحمد بن علي بن محمد بن أحمد بن حجر العسقلاني، الناشر: دار الكتب العلمية، بدون بلد الطبع، الطبعة الأولى، ١٤١٩هـ ١٩٨٩م.
- 79 التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد: لأبي عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر بن عاصم النمري القرطبي، تحقيق: مصطفىٰ بن أحمد العلوىٰ ومحمد عبد الكبير البكري، الناشر: مؤسسة قرطبة، بدون بلد الطبع، بدون رقم الطبعة، بدون سنة الطبع.
- ٣ تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، المعروف بتفسير السعدي: عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله السعدي، تحقيق: عبد الرحمن بن معلا اللويحق، طبعة مؤسسة الرسالة، بدون بلد الطبع، الطبعة الأولىٰ ١٤٢٠هـ.
- ٣١ جامع البيان عن تأويل آي القرآن المعروف بتفسير الطبري: لأبي جعفر محمد بن جرير الطبري، تحقيق الدكتور: عبد الله بن عبد المحسن التركي بالتعاون مع مركز البحوث والدراسات العربية والإسلامية بدار هجر، مطبعة دار هجر، الجيزة. مصر، الطبعة الأولى، ١٤٢٢هـ.

- ٣٢ الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم: للإمام أبي الحسين مسلم بن الحجاج، الناشر: دار الجيل، بيروت، دار الأفاق الجديدة، بيروت، بدون رقم الطبعة، بدون سنة الطبع.
- ٣٣ الجامع الصحيح المسند من حديث رسول الله عليه وأيامه والمعروف بصحيح البخاري: للإمام أبي عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري، حسب ترقيم فتح الباري، الناشر: دار الشعب، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٤٠٧ ١٩٨٧.
- ٣٤ الجامع لأحكام القرآن، لأبي عبد الله محمد بن أحمد القرطبي، تحقيق: هشام سمير البخاري، طبعة دار عالم الكتب، بدون رقم طبعة، الرياض، ١٤٢٣ هـ.
- ٣٥ الجامع لأحكام القرآن: لأبي عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري الخزرجي شمس الدين القرطبي، تحقيق: أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش، دار الكتب المصرية، القاهرة، الطبعة الثانية، ١٣٨٤هـ-١٩٦٤م.
- ٣٦ الحاوي الكبير الحاوى الكبير: لأبي الحسن الماوردي، الناشر: دار الفكر، بيروت، بدون رقم الطبعة، بدون سنة الطبع.
- ٣٧ الدر المنثور في التفسير بالمأثور: لجلال الدين عبد الرحمن السيوطي، تحقيق: الدكتور عبد الله بن عبد المحسن التركي، طبعة مركز هجر للبحوث والدراسات العربية والإسلامية، القاهرة، الطبعة الأولىٰ، ١٤٢٤هـ.
- ٣٨ روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني المعروف بتفسير الآلوسي: لمحمود الآلوسي البغدادي، تحقيق: علىٰ عبد الباري عطية، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت، بدون رقم الطبعة، ١٤١٥ هـ.
- ٣٩ زاد المسير في علم التفسير: لأبي الفرج عبد الرحمن بن علي ابن الجوزي، طبعة المكتب الإسلامي، دمشق، بيروت، الطبعة الثالثة، ٤٠٤ هـ.
- ٤ زاد المعاد في هدي خير العباد: لمحمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية، الناشر: مؤسسة الرسالة، بيروت، مكتبة المنار الإسلامية، الكويت، الطبعة السابعة والعشرون، ١٤١٥هـ-١٩٩٤م.
- ٤١ سنن ابن ماجه: للحافظ أبي عبد الله محمد بن يزيد القزويني، كتب حواشيه: محمود خليل، الناشر: مكتبة أبي المعاطي، بدون بلد الطبع، بدون رقم الطبعة، بدون تاريخ الطبع.

- ٤٢ سنن أبي داود: لأبي داود سليمان بن الأشعث السجستاني، الأحاديث مذيلة بأحكام الألباني عليها، الناشر: دار الكتاب العربي، بيروت، بدون رقم الطبعة، بدون تاريخ الطبع.
- ٤٣ سنن الترمذي: لمحمد بن عيسىٰ أبو عيسىٰ الترمذي السلمي، الأحاديث مذيلة بأحكام الألباني عليها، الناشر: دار إحياء التراث العربي، بيروت، بدون رقم الطبعة، بدون تاريخ الطبع.
- ٤٤ سنن الدار قطني: لأبي الحسن علي بن عمر الدار قطني، بدون دار الطبع، بدون بلد الطبع، بدون سنة الطبع.
- ٥٥ سنن الدارمي: للحافظ أبي محمد عبد الله بن عبد الرحمن الدارمي، تحقيق: فواز أحمد زمرلي وخالد السبع العلمي، الناشر: دار الكتاب العربي، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٧هـ.
- 23 السنن الكبرئ: للإمام أحمد بن الحسين بن علي البيهقي، وفي ذيله الجوهر النقي لعلاء الدين علي بن عثمان المارديني الشهير بابن التركماني. الطبعة الأولى؛ الهند: مجلس دائرة المعارف النظامية الكائنة في الهند ببلدة حيدر آباد، الطبعة الأولى، ١٣٤٤
- ٤٧ سنن النسائي: لأحمد بن شعيب أبو عبد الرحمن النسائي، الأحاديث مذيلة بأحكام الألباني عليها، الناشر: مكتب المطبوعات الإسلامية، حلب، الطبعة الثانية، ٢٠١٦ ١٤٠٨ ١٩٨٦.
- 24 شرح مشكل الآثار: لأبي جعفر أحمد بن محمد بن سلامة بن عبد الملك بن سلمة الأزدي الحجري المصري المعروف بالطحاوي، تحقيق: شعيب الأرنؤوط، الناشر: مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى، بدون بلد الطبع، ١٤١٥ هـ-١٤٩٤م.
- 24 شعب الإيمان: للحافظ أبي بكر أحمد بن الحسين بن علي البيهقي، تحقيق: الدكتور عبد العلي عبد الحميد حامد، طبعة مكتبة الرشد بالرياض بالتعاون مع الدار السلفية ببومباي بالهند، الطبعة الأولئ، ١٤٢٣ هـ-٣٠٠٣م.
- ٥ صحيح ابن خزيمة: لمحمد بن إسحاق بن خزيمة أبو بكر السلمي النيسابوري، تحقيق: د. محمد مصطفىٰ الأعظمي، الناشر: المكتب الإسلامي، بيروت، بدون رقم الطبعة، ١٣٩٠ ١٩٧٠.

- ٥ العناية شرح الهداية: لمحمد بن محمد البابري، بدون دار الطبع، بدون بلد الطبع، بدون بلد الطبع، بدون رقم الطبعة، بدون سنة الطبع.
- ٥٢ فتح العزير بشرح الوجيز، والمعروف بالشرح الكبير: لعبد الكريم بن محمد الرافعي القزويني، بدون دار الطبع، بدون بلد الطبع، بدون رقم الطبعة، بدون سنة الطبع.
- ٥٣ فتح القدير: لكمال الدين محمد بن عبد الواحد السيواسي المعروف بابن الهمام، بدون دار الطبع، بدون بلد الطبع، بدون رقم الطبعة، بدون سنة الطبع.
- ٥٤ فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير المعروف بتفسير الشوكاني: لمحمد بن علي الشوكاني، طبعة دار الفكر، بيروت، بدون رقم طبعة،
   ١٤٠٣هـ.
- ٥٥ الفروع: لمحمد بن مفلح بن محمد بن مفرج، أبو عبد الله، شمس الدين المقدسي الراميني ثم الصالحي، بدون دار الطبع، بدون بلد الطبع، بدون رقم الطبعة، بدون سنة الطبع.
- ٥٦ الكافي في فقه أهل المدينة المالكي: لأبي عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر بن عاصم النمري القرطبي، تحقيق: محمد محمد أحيد ولد ماديك الموريتاني، الناشر: مكتبة الرياض الحديثة، الرياض، الطبعة الثانية، ١٤٠٠هـ ١٩٨٠م.
- ٥٧ لباب التأويل في معاني التنزيل المعروف بتفسير الخازن: علاء الدين على بن محمد بن إبراهيم البغدادي الشهير بالخازن، ضبطه وصححه عبد السلام محمد علي شاهين، طبعة دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٥ هـ.
- ۵۸ لسان العرب: لمحمد بن مكرم بن منظور، الناشر: دار صادر، بيروت، الطبعة الأولى، بدون تاريخ طبع.
- ٩٥ لمسات بيانية لسور القرآن الكريم: الدكتور فاضل صالح السامرائي، بدون دار الطبع، بدون بلد الطبع، بدون رقم الطبعة، بدون سنة الطبع.
- ٦ المجموع شرح المهذب: لأبي زكريا محيي الدين يحيى بن شرف النووي، بدون دار الطبع، بدون بلد الطبع، بدون رقم الطبعة، بدون سنة الطبع.

- 7۱ مجموع فتاوئ شيح الإسلام أحمد بن تيمية، جمع وترتيب عبد الرحمن بن محمد بن قاسم، طبعة مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، المدينة المنورة، بدون رقم طبعة، ١٤٢٥ هـ.
- 7۲ مجموع فتاوى ومقالات متنوعة للشيخ عبد العزيز بن عبد الله بن عبد الرحمن بن باز، أشرف على جمعه وطبعه: محمد بن سعد الشويعر، طبعة رئاسة إدارة البحوث العلمية والإفتاء، الرياض، الطبعة الثالثة، ١٤٢١هـ.
- ٦٣ المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، المعروف بتفسير ابن عطية: لأبي محمد عبد الحق بن عطية الأندلسي، بدون دار الطبع، بدون بلد الطبع، بدون رقم الطبعة، بدون سنة الطبع.
- ٦٤ المدونة الكبرئ: للإمام مالك بن أنس بن مالك بن عامر الأصبحي المدني، تحقيق:
   زكريا عميرات، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت، بدون رقم الطبعة، بدون سنة
   الطبع.
- 70 المستدرك على الصحيحين: محمد بن عبد الله أبو عبد الله الحاكم النيسابوري مع تعليقات الذهبي في التلخيص، تحقيق: مصطفىٰ عبد القادر عطا، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولىٰ، ١٤١١ هـ-١٩٩٠م.
- 77 مسند الإمام أحمد: تحقيق مجموعة من الأساتذة بإشراف الشيخ شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٩هـ.
- 77 مسند البزار المعروف باسم البحر الزخار: لأبي بكر أحمد بن عمرو بن عبد الخالق البزار، تحقيق: محفوظ الرحمن زين الله، وعادل بن سعد، وصبري عبد الخالق الشافعي، الناشر: مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة، الطبعة: الأولى، (بدأت ١٩٨٨م، وانتهت ٢٠٠٩م).
- ٦٨ المصنف: لأبي بكر عبد الرزاق بن همام الصنعاني، عني بتحقيق نصوصه: حبيب الرحمن الأعظمي، طبعة المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثانية، ١٤٠٣هـ.
- 79 المصنف في الأحاديث والآثار: لعبد الله بن محمد بن أبي شيبة، حققه وصححه: محمد عوامه، طبعة دار قرطبة، بيروت، الطبعة الأولىٰ، ١٤٢٧هـ.

- ٧٠ معالم التنزيل المعروف بتفسير البغوي: الإمام أبي محمد الحسين بن مسعود البغوي، حققه: عبد الرزاق المهدي، طبعة دار إحياء التراث العربي، بيروت، الطبعة الثانية ١٤٢٣هـ.
- ٧١ المعجم الأوسط: لأبي القاسم سليمان بن أحمد الطبراني، تحقيق: طارق بن عوض الله بن محمد وعبد المحسن بن إبراهيم الحسيني، طبعة دار الحرمين، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٤١٥هـ.
- ٧٢ معجم مقاييس اللغة: أحمد بن فارس بن زكريا، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، طبعة دار الجيل، بيروت، الطبعة الأولى ١٤١١هـ.
- ٧٧ معرفة السنن والآثار: لأحمد بن الحسين البيهقي، تحقيق: عبد المعطي أمين قلعجي، دار النشر: جامعة الدراسات الإسلامية، ودار الوعي، ودار قتيبة، كراتشي بباكستان، حلب، دمشق، الطبعة الأولى، ١٤١٢هـ-١٩٩١م.
- ٧٤ المغني في فقه الإمام أحمد بن حنبل الشيباني: لأبي محمد موفق الدين عبد الله بن أحمد بن محمد، الشهير بابن قدامة المقدسي، بدون دار الطبع، بدون بلد الطبع، بدون رقم الطبعة، بدون سنة الطبع.
- ٥٧ مفردات ألفاظ القرآن: الراغب الأصفهاني، تحقيق: صفوان بن عدنان الداودي، دار القلم، والدار الشامية، دمشق، بيروت، الطبعة الثالثة، ١٤٢٣هـ.
- ٧٦ المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج: لأبي زكريا يحيى بن شرف بن مري النووي، الناشر: دار إحياء التراث العربي، بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٢ه.
- ٧٧ نظم الدرر في تناسب الآيات والسور: لبرهان الدين أبي الحسن إبراهيم بن عمر البقاعي، تحقيق: عبد الرزاق غالب المهدي، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٥هـ-١٩٩٥م.
- ٧٨ النهاية في غريب الحديث والأثر: لأبي السعادات المبارك بن محمد الجزري، تحقيق: طاهر أحمد الزاوئ-محمود محمد الطناحي، الناشر: المكتبة العلمية، بيروت، بدون رقم الطبعة، ١٣٩٩هـ-١٩٧٩م.

- ٧٩ نيل الأوطار من أحاديث سيد الأخيار شرح منتقى الأخبار: لمحمد بن علي بن محمد الشوكاني، الناشر: إدارة الطباعة المنيرية، بدون بلد الطبع، بدون رقم الطبعة، بدون سنة الطبع.
- ٨ الهداية شرح بداية المبتدي: لأبي الحسن علي بن أبي بكر بن عبد الجليل الرشداني المرغياني، الناشر: المكتبة الإسلامية، بدون بلد الطبع، بدون رقم الطبعة، بدون سنة الطبع.

# فمرس الوضوعات

| لمقدمة                                                                         | ۲   |
|--------------------------------------------------------------------------------|-----|
| لمبحث الأول: سجود التلاوة حقيقته وأحكامه                                       |     |
| لمطلب الأول: تعريف سجود التلاوة                                                | ٦   |
| لمطلب الثاني: عدد سجدات التلاوة في القرآن الكريم                               | ٧   |
| لمطلب الثالث: أساليب الأمر بالسجود                                             | ۱۳  |
| لمطلب الرابع: حال المشركين مع الأمر بالسجود                                    | 4 9 |
| لمطلب الخامس: حكم سجود التلاوة                                                 | ٣٣  |
| لمطلب السادس: آداب سجود التلاوة                                                | ٣٤  |
| لمبحث الثاني: الساجدون لله وأثره في تعظيم الله تعالىٰ                          |     |
| لمطلب الأول: سجود الملأ الأعلى، وأثره في تعظيم الله تعالىٰ                     | ٣٨  |
| لمطلب الثاني: سجود الأنبياء والمرسلين عليهم السلام، وأثره في تعظيم الله تعالىٰ | ٤٢  |
| لمطلب الثالث: سجود أولوا العلم، وأثره في تعظيم الله تعالىٰ                     | ٥٢  |
| لمطلب الرابع: سجود المؤمنين، وأثره في تعظيم الله تعالىٰ                        | ٥٧  |
| لمطلب الخامس: سجود عموم المخلوقات، وأثره في تعظيم الله تعالىٰ                  | ٦.  |
| لخاتمة                                                                         | ٧٣  |
| نهرس المصادر والمراجع                                                          | ٧٥  |
| نهرس الموضوعات                                                                 | ٨٤  |