









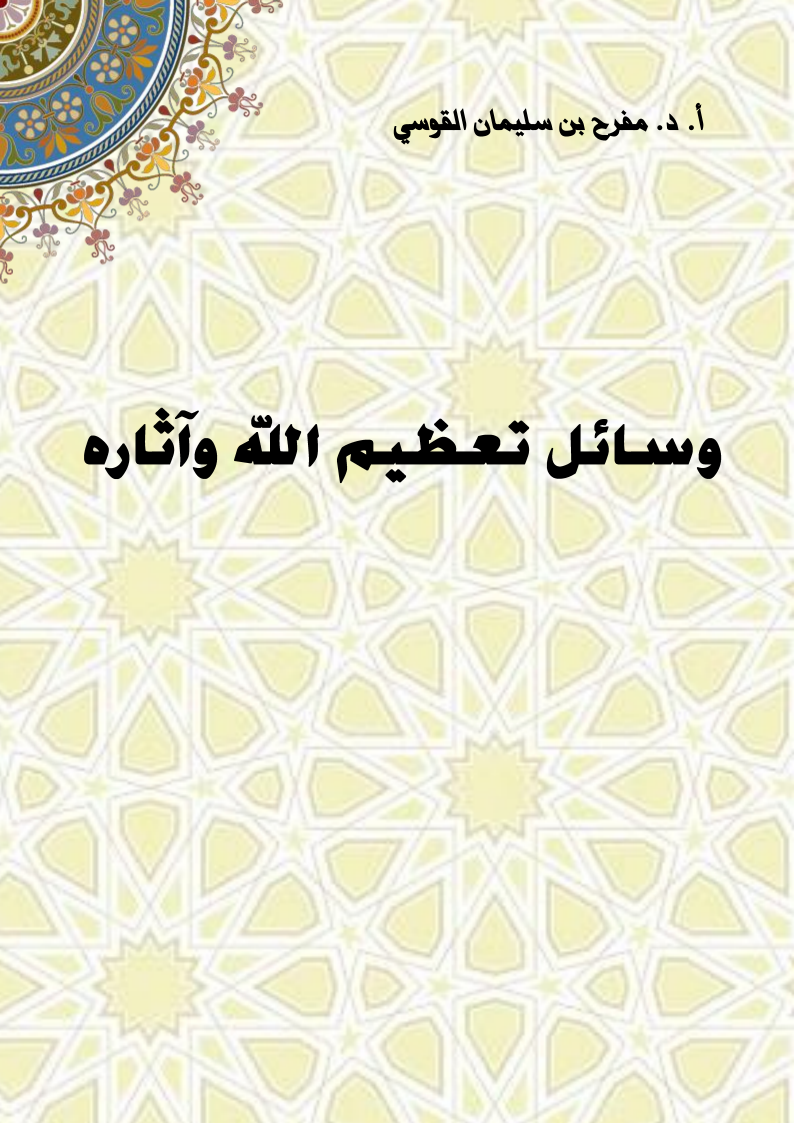
تنظيم جامعة أفريقيا العالمية بالشراكة مع كرسي الهدايات القرآنية بجامعة أم القرى

# عنوان البحث

وسائل تعظيم الله تعالى وأثاره

اسم الباحث

أ.د/ مفرح بن سليمان القوسي



#### المقدمة

الحمد لله ربِّ العالمين، والصّلاة والسّلام علىٰ أشرف الأنبياء والمرسلين نبيِّنا محمّد وعلىٰ آله وصحبه أجمعين،،

أمَّا بعد؛ فإنَّ تعظيم الله تعالى وتعظيم شعائره وحدوده من أَجَلّ العبادات القلبية، وأهمّ أعمال القلوب التي يجب ترسيخها وتعزيزها، وتربية النّاس عليها، ولا سيما في وقتنا الحاضر الذي ضعُفَ فيه الإيمان عند كثير من المسلمين، وتفشَّت فيه العديد من مظاهر الاستخفاف بالدِّين وأهله.

وتعظيم الله -عزّ وجلّ - موضوع مهمٌ، وأبعاده واسعة جدًّا، كما أنّ الوسائل والسّبُل المؤدِّية إليه، وكذا النّتائج والثّمار التي تُجنىٰ منه كثيرة ومتنوعة، يتعذّر استيفاؤها في بحث محدود الصّفحات كهذا البحث، ولذا سأسعىٰ هنا جاهدًا إلىٰ تسليط الضّوء علىٰ أبرز وسائل تعظيم الله وآثار هذا التّعظيم، مع العناية بالإيجاز فيها قدر الإمكان؛ لكي يتناسب البحث مع المساحة المحددة للكتابة في موضوعه، وذلك وفق القاعدة الأصولية (ما لا يُدرَكُ كُلُّه لا يُترَكُ جُله).

وقد جاء هذا البحث العلمي للإسهام في أعمال المؤتمر القرآني العالمي الثّاني (تعظيم الله تعالى في هدايات القرآن الكريم) الذي تنظمه جامعة أفريقيا العالمية بالشَّراكة مع كرسي الهدايات القرآنية بجامعة أمّ القرئ خلال الفترة من ١٤٥-١١/٥/١٤٤١هـ، الموافق من ٩-١ يناير ٢٠٢٠م.

#### أهداف البحث:

يهدف البحث إلىٰ تحقيق ما يلى:

١ - تسليط الضّوء علىٰ أهمية تعظيم الله تعالىٰ.

٢- الإسهام في إحياء الروح الإيمانية في نفوس أفراد الأمة الإسلامية من خلال العناية بموضوع «تعظيم الله -عز وجلّ-».

٣- دراسة أهم وسائل تعظيم الله -عزّ وجلّ-.

٤ - بيان أثر تعظيم الله في معتقدات أفراد المجتمع، وقيمهم وسلوكهم.

#### خطة البحث:

يتكوّن البحث من: مقدمة، وتمهيد، ومبحثين، وخاتمة.

- المقدمة في: بيان أهمية موضوع البحث، وأهدافه، وخطته، ومنهجه.
- التّمهيد في: التّعريف بالمصطلحات الأساسية للبحث الواردة في عنوانه الرّئيس.
  - المبحث الأول في: وسائل تعظيم الله تعالىٰ.
    - المبحث الثّاني في: آثار تعظيم الله تعالىٰ.
  - الخاتمة: وتشتمل على أبرز نتائج البحث وتوصياته.

#### منهج البحث

تقتضي طبيعة البحث اتباع أكثر من منهج في إعداده، أبرزها: المنهج التّأصيلي، وذلك بتحليل آثاره النّافعة. بتأصيل وسائل تعظيم الله -عزّ وجلّ-. وكذا المنهج التّحليلي، وذلك بتحليل آثاره النّافعة.

### مع العناية بما يلي:

- ١ الرّجوع إلى المصادر الأصيلة الخاصة بموضوع البحث.
- ٢-اعتماد أسلوب السهولة واليسر في طرح أفكار البحث وعرضها ومعالجة مسائله،
   واجتناب الإسهاب والإطالة وغموض العبارة.
  - ٣- ترقيم الآيات القرآنية وبيان سورها.
- ٤-تخريج الأحاديث النبوية وبيان ما ذكره أهل الشأن في درجتها إذا لم تكن في الصّحيحين أو أحدهما، فإن كانت كذلك اكتفيتُ حينئذ بتخريجهما.
  - ٥ العناية بقواعد اللغة العربية والإملاء وعلامات التّرقيم.
- ٦- تزويد البحث بفهرس للمصادر والمراجع، مرتبًا على حروف المعجم، بحسب مطالع عناوين هذه المصادر والمراجع، مع عدم الاعتداد به (أل) التّعريف، وألفاظ (أب) و(ابن).
  - ٧- أما بالنّسبة للنُّقول والإحالات في الحواشي، فهي على النّحو التّالي:
- ١ إذا تصرفتُ في النّص المنقول تصرفًا يسيرًا؛ أوردته بين قوسي تنصيص، وأشرتُ في الحاشية إلى أن النّقل كان بتصرف يسير، وإذا تصرّفتُ فيه تصرفًا كثيرًا ذكرتُ

في الحاشية كلمة (انظر)، أمَّا إذا لم أتصرف فيه مطلقًا بأن كان نقلًا حرفيًا؛ أوردته بين قوسي تنصيص، واكتفيتُ بالإشارة إلىٰ المرجع دون كلمة (انظر).

٢-إذا كررتُ النّقل من المرجع دون أن يفصل بين النّقلين نقلٌ من مرجع آخر، ذكرتُ
 في الحاشية عبارة (المرجع السّابق)، أو (المصدر السّابق).

والله؟ أسأل العون والتوفيق والسداد،،

#### التمهيد

لا شك في أن التّعريف بالمصطلحات الأساسية للبحث مهم جدًّا لتحديد موضوع البحث وحدوده، ولمعرفة مراد الباحث ومقصوده، ولدينا في هذا البحث - بموجب عنوانه الرّئيس - ثلاثة مصطلحات أساسية، هي: الوسائل، وتعظيم الله تعالىٰ، والآثار، أُعرف بكل واحد منها علىٰ حِدة فيما يلي:

# أوَّلًا: الوسائل:

وتستخدم كلمة (الوسيلة) في اللغة العربية بمعان عدّة، منها:

- الرّغبةُ والطلب: يقال وَسَلَ، إذا رغِب، والواسِل: الرّاغب إلى الله -عزّ وجلّ -.
  - الْمَنْزِلَة والدَّرَجة.
- القُرْبة، يقال: يُقال وَسَّل فلانٌ إلى الله وسِيلةً؛ إذا عَمِل عملًا تقرَّب به إليه، ومنه قوله تعالىٰ: ﴿وَٱبْتَغُوا إِلَيْهِ ٱلْوَسِيلَةَ ﴾ [المائدة: ٣٥]، قال قتادة وَخَلِللهُ: «أي: تقرَّبوا إليه بطاعته، والعمل بما يرضيه»(١).
- الواسطة؛ وهي التي يُتوصل عن طريقها إلى الشيء أو الأمر المطلوب، وقد تكون شخصًا وسيطًا، أو عملًا يكون فيه تقرّب (٢).

وقد عرّف العلماء (الوسائل) اصطلاحًا بتعريفات متقاربة لا تخرج في عمومها عن معانيها اللغوية، فقد عرفها على سبيل المثال الإمام القرافي بأنها: «الطرق المفضية إلى المقاصد»(٣)،

<sup>(</sup>۱) رواه الإمام الطبري في تفسيره (جامع البيان في تأويل القرآن)، (٤/ ٥٦٧)، ط الثّالثة عام ١٤٢٠هـ، (١) ١٩٩٩م، دار الكتب العلمية، بيروت.

<sup>(</sup>۲) انظر: الصّحاح، للجوهري، (مادة: وسل، ٤/ ١٤٩٧)، ط الأولىٰ عام ١٤١٩هـ، ١٩٩٩م، دار إحياء التّراث، بيروت. ولسان العرب، لابن منظور، (مادة: وسل، ١٥/ ٣٠١)، ط الثّالثة عام ١٤١٩ - ١٤٦٩م، دار إحياء التّراث العربي -بيروت.

<sup>(</sup>٣) الفروق (٢/ ٣٣)، ٤١، طعالم الكتب، بيروت.

وعرفها ابن جزي بأنها: « التي يُتوصل بها إلىٰ المقاصد»(١)، وعرَّفها ابن كثير بأنَّها: «التي يُتوصل بها إلىٰ الغير»(١)، كما عرَّفها الجرجاني بأنَّها: «ما يُتقرَّب به إلىٰ الغير»(١).

### ثانيًا: تعظيم الله تعالى:

التّعظيم في اللغة العربية: مصدر الفعل (عظم)، وتدور مادة (ع ظ م) حول معاني الكبر والقوة، يقال: عَظم الشيء عِظمًا: كبر وقوي. والتّعظيم: التّبجيل والتّفخيم، يقال: عَظمَ فلانٌ الأمر تعظيمًا، أي: فَخّمه وبَجّله، وأعْظم الأمر وعَظمه، أي: فَخّمه وعَظمه تعظيمًا: فَخّمه وكَبّره، واستَعْظمَه: رآهُ عظيمًا(3).

يقول ابن منظور: «العِظَمُ من صفات الله -عزّ وجلّ - العلي العظيم، ويسبح العبدُ رَبّه فيقول: سبحان ربي العظيم؛ العظيم الذي جاوز قَدْرُه وجلّ عن حدود العقول حتىٰ لا تتصور الإحاطة بكنهه وحقيقته. قال النّبيُّ عَيْكَةُ: «أَمَّا الرُّكوع فعظّموا فيه الرَّبّ  $(^{\circ})$ ، أي: اجعلوه في أنفسكم ذا عظمة  $(^{\circ})$ .

وأمّا تعظيم الله اصطلاحًا؛ فهو - كما يقول الإمام الهرويُّ -: «معرفة العظمة لله مع التَّذلُّل لها» (٧٠)، ويعرِّفه أحدُ الباحثين المعاصرين بأنَّه: «معرفة العبد لعظمته سبحانه، والخوف منه، والتَّذلُّل له» (٨٠).

والمقصود بتعظيم الله تعالىٰ هنا: تبجيله، وتقديسه سبحانه، وتوقيره وإجلاله -عزّ وجلّ- بما هو أهله، وبما يليق بجلال وجهه وعظيم سلطانه، من غير تكييف ولا تمثيل بشيء من خلقه.

<sup>(</sup>۱) تقريب الوصول إلىٰ علم الأصول، تحقيق: محمد علي فركوس (ص٢٣٥)، ط الأولىٰ عام ١٤١٠هـ، دار الأقصىٰ، القاهرة.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم (٢/ ٥٣)، ط عام ١٤٠٣هـ، ١٩٨٣م، دار المعرفة، بيروت.

 <sup>(</sup>٣) كتاب التّعريفات (ص٢٥٢)، ط الأولىٰ عام ١٤٠٣هـ، ١٩٨٣م، دار الكتب العلمية، بيروت.

<sup>(</sup>٤) انظر: لسان العرب، لابن منظور (مادة: عظم)، والقاموس المحيط، للفيروز آبادي (باب الميم، فصل العين، ٤/ ١١٥)، ط الأولىٰ عام ١٤٢٠هـ، ١٩٩٩م، دار الكتب العلمية، بيروت.

<sup>(</sup>٥) الحديث رواه الإمام مسلم في (صحيحه: كتاب الصّلاة، باب النّهي عن قراءة القرآن في الرّكوع والسّجود: ١٠٧٤).

<sup>(</sup>٦) لسان العرب (مادة: عظم).

<sup>(</sup>۷) مدارج السّالكين، لابن قيم الجوزية (۲/ ۳۷۰)، ط الأولىٰ عام ١٤١٩هـ، ١٩٩٩م، دار إحياء التّراث العربي، بيروت.

<sup>(</sup>٨) المنهج القرآني في تعظيم الله، لسليمان عقاب الزعبي (ص ٢٠).

#### ثالثًا: الآثار:

الآثار كلمة جمع مفردها (الأثر)، والأثر في اللغة العربية: بقية الشيء، يقال: خرجتُ في إثره وفي أثره، أي: بعده، وتأثّرته: تتبّعتُ أثره. والأثر بالتّحريك: ما بقي من رسم الشيء، والتّأثير: إبقاء الأثر في الشيء. وأثّر في الشيء: ترك فيه أثرًا".

ونستنتج مما تقدم أن كلمة (الأثر) تستخدم في اللغة بمعنى: نتيجة الشيء وما يترتب عليه من أحوال وأمور.

ولم يخرج استخدام العلماء لكلمة (الأثر) في الاصطلاح عن معناها في اللغة، فهم يستخدمونها في الاصطلاح على ما يترتب عليه الشيء، وهو المسمّىٰ بالحكم عندهم، كما أنّهم يضيفون الأثر إلىٰ الشيء، فيقولون مثلًا: أثر العقد، وأثر الفسخ، وأثر النّكاح.

ويذكر الجرجاني أنّ «الأثر له ثلاثة معانٍ، الأوّل: بمعنىٰ النّتيجة، وهو الحاصل من الشيء، والثّاني بمعنىٰ العلامة، والثّالث بمعنىٰ الجزاء»(٢).

وبناءً على ما تقدم؛ يكون المراد بوسائل تعظيم الله تعالى وآثاره: الطُرُق والسبل المفضية إلى معرفة عظمة الله، وتبجيله وتوقيره بما هو أهله سبحانه، والتّذلل له والخوف منه، وثمار ذلك ونتائجه على العبد المسلم.

\_

<sup>(</sup>١) انظر: لسان العرب، لابن منظور (مادة: أثر).

<sup>(</sup>٢) كتاب التّعريفات (ص ٩).

### المبحث الأول: وسائل تعظيم الله تعالى

لتعظيم الله -سبحانه وتعالى - وسائل كثيرة، وسبلٌ عديدة، لعل من أبرزها ما يلي:

أولاً: الإيمان بالله سبحانه، ومعرفته، وإثبات ما أثبته لنفسه من أسماء حسني وصفاتٍ علا، من غير تحريف، ولا تعطيل، ولا تكييف، ولا تمثيل، على نحو قوله تعالىٰ: ﴿فَاطِرُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ غير تحريف، ولا تعطيل، ولا تكييف، ولا تمثيل، على نحو قوله تعالىٰ: ﴿فَاطِرُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ عَيْلَ لَكُمْ مِّنَ أَنفُسِكُمْ أَزُورَجًا وَمِنَ ٱلْأَنعُكِمِ أَزُورَجًا يَذُرَوُكُمُّ فِيدٍ لَيْسَ كُمِثَلِهِ عَن الشَّمِيعُ السَّمِيعُ السَّمَ السَّمِيعُ السَّمِيعُ السَّمِيعُ السَّمِيعُ السَّمِيعُ السَّمِيعُ السَّمِيعُ السَّمَ السَّمُ السَّمَ السَّمَ السَّمَ السَّمَ السَّمَ السَّمَ المَّمَ السَّمَ السَّمِ السَّمَ السَ

وإنكار بعض صفات الله هو في الحقيقة عدم تقديرٍ له -عزّ وجلّ - كما يجب، وعدم معرفة به كما ينبغي، كما أنّ من أسماء الله تعالىٰ: (المجيد، والكبير، والعظيم)، وهذه الأسماء تدلّ علىٰ أنّ الله تعالىٰ موصوفٌ بصفات المجد والكبرياء والعظمة، وهو أكبر من كلّ شيءٍ، وأعظم من كلّ شيءٍ .

يقول الشيخ محمد الأمين الشنقيطي في هذا المقام: "إن الإنسان إذا سمع وصفًا وصف به خالق السموات والأرض نفسه، أو وصفه به رسوله، فليملأ صدره من التعظيم، ويجزم بأن ذلك الوصف بالغ من غايات الكمال والجلال والشرف والعلو ما يقطع جميع علائق أوهام المشابهة بينه وبين صفات المخلوقين، فيكون القلب منزهًا معظمًا له جلّ وعلا، غير متنجّس بأقذار التّشبيه»(۱).

ومعلوم أنه كلما كان العبد أعظم معرفة بالله، كان أشدّ لله تعظيمًا، وأشدّ له إجلالًا، وأعظم له مخافة، وتحقيقًا لتقواه جلّ شأنه.

ويربط شيخ الإسلام ابن تيمية بين الإيمان بالله تعالى وتعظيمه وإجلاله -عزّ وجلّ-، فيقول: «من اعتقد الوحدانية في الألوهية لله سبحانه وتعالى، والرّسالة لعبده ورسوله، ثمّ لم يُتبع هذا الاعتقاد موجبه من الإجلال والإكرام، الذي هو حال في القلب يظهر أثره على الجوارح، بل قارنه الاستخفاف والتّسفيه والازدراء بالقول أو بالفعل، كان وجود ذلك الاعتقاد كعدمه، وكان ذلك موجبًا لفساد ذلك الاعتقاد، ومزيلًا لما فيه من المنفعة والصّلاح»(٢).

<sup>(</sup>۱) منهج ودراسات لآيات الأسماء والصّفات (ص٣٦)، ط الرّابعة عام ١٩٨٤، ١٩٨٤م، الدار السّلفية، الكويت.

<sup>(</sup>۲) الصّارم المسلول على شاتم الرّسول (۲/ ۷۰۰)، تحقيق: محمد بن عبد الله الحلواني، ومحمد كبير شودري، ط الأولى عام ١٤١٧هـ، ١٩٩٧، دار رمادي للنشر – الدمام.

ويربط أيضًا ابن القيم بين معرفة الله حق معرفته وتعظيمه وإجلاله سبحانه، فيقول عن منزلة التعظيم: «هذه المنزلة تابعة للمعرفة، فعلىٰ قدر المعرفة يكون تعظيم الرّبّ تعالىٰ في القلب، وأعرف النّاس به: أشدّهم له تعظيمًا وإجلالًا، وقد ذمّ الله تعالىٰ من لم يعظمه حقّ عظمته، ولا عرفه حقّ معرفته، ولا وصفه حقّ صفته، فقال تعالىٰ: ﴿مَالَكُمُ لَائرَ جُونَ لِللّهِ وَقَاراً اللّه ﴾ وقلمته، ولا عرفه حقّ معرفته، ولا ترجون لله عظمة، وقال سعيد بن جبير: ما لكم لا تعظمون الله حقّ عظمته، وروح العبادة هو الإجلال والمحبة، وقال الكلبي: لا تخافون لله عظمة»(١).

ثانيًا: عبادة الله تعالىٰ علىٰ الوجه الصّحيح، وتقواه سبحانه وامتثال أوامره واجتناب نواهيه، فذلك من أهم وسائل تعظيمه وإجلاله وتوقيره -عزّ وجلّ-، ولذا يقول سبحانه: ﴿مَّالَكُورُ لَانْرَجُونَ لِلّهِ وَقَالَاسٌ ﴾ [نو]، يقول الإمام البغوي في تفسيره: «والرّجاء بمعنىٰ الخوف، والوقار: العظمة، اسم من التّوقير، وهو التّعظيم، قال الحسن: لا تعرفون لله حقًّا، ولا تشكرون له نعمة. وقال ابن كيسان: لا ترجون في عبادة الله أن يثيبكم علىٰ توقيركم إيّاه خيرًا »(٢).

وممّا يدلّ على أهمية العبادة، وكونها وسيلة مهمة في تحقيق تعظيم الله سبحانه قول ابن القيم يَعَلَلتُهُ: «روح العبادة: هو الإجلال والمحبة، فإذا تخلّى أحدهما عن الآخر فسدت»(٣).

وممّا يدلّ أيضًا علىٰ أهمية الامتثال للأوامر واجتناب النّواهي، وكونه وسيلة مهمة في تحقيق تعظيم الله سبحانه جَعْلُ الإمام الهرويِّ هذا الامتثال والاجتناب الدَّرجة الأولىٰ من درجات (تعظيم الله تعالىٰ)، حيث يقول رَحَلَتهٰ: «التّعظيم: معرفة العظمة مع التّذلل لها، وهو علىٰ ثلاث؛ الأولىٰ: تعظيم الأمر والنّهي، وهو أن لا يُعارَضا بترخص جاف، ولا يعرَّضا لتشدد غال، ولا يحملا علىٰ علّة توهن الانقياد»(أ)، ويُعلّق ابن القيم علىٰ كلام الإمام الهروي شارحًا ومفسِّرًا، فيقول: «هاهنا ثلاثة أشياء تنافي تعظيم الأمر والنّهي: أحدها: الترخص الذي يجفو بصاحبه عن كمال الامتثال. والثّاني: الغلو الذي يتجاوز بصاحبه حدود الأمر والنّهي. فالأول: تفريط، والثّاني: إفراط. وما أمر الله بأمر إلا وللشيطان فيه نزغتان: إمّا إلىٰ تفريط فالأول: تفريط، والثّاني: إفراط. وما أمر الله بأمر إلا وللشيطان فيه نزغتان: إمّا إلىٰ تفريط

<sup>(</sup>۱) مدارج السّالكين (۲/ ۳۷۰). وانظر: مختصر معالم التّنزيل، للإمام البغوي (۹۷۲، ۹۷۷)، اختصار وتعليق: الدكتور عبد الله الزيد، ط دار السّلام للنشر، الرّياض.

<sup>(</sup>٢) مختصر معالم التّنزيل (٩٧٧).

<sup>(</sup>٣) مدارج السّالكين (٢/ ٣٧٠).

<sup>(</sup>٤) المصدر السّابق (٢/ ٣٧٠- ٣٧١).

وإضاعة، وإمّا إلى إفراط وغلو. ودين الله وسطٌ بين الجافي عنه والغالي فيه، كالوادي بين جبلين، والهدى بين ضلالتين، والوسط بين طرفين ذميمين، فكما أنّ الجافي عن الأمر مضيعٌ له، فالغالي فيه مضيعٌ له، هذا بتقصيره عن الحدّ، وهذا بتجاوز الحدّ. الثّالث: حمْلُ الأمر والنّهي علّة والنّهي على علة توهن الانقياد، يريد (يعني: الأمام الهروي) أن لا يتأوّل في الأمر والنّهي علّة تعود عليهما بالإبطال، كما تأوّل بعضهم تحريم الخمر بأنّه معلل بإيقاع العداوة والبغضاء، والتّعرض للفساد، فإذا أمن من هذا المحذور؛ جاز شربه. وأيضًا فإنّه إذا لم يمتثل الأمر حتى تظهر له علته لم يكن منقادًا للأمر، وأقل درجاته أن يُضعف انقياده له»(۱).

ثالثًا: التّعرف على نعم الله تعالى و وَذكُّر آلائه على عباده، يقول أبو الوفاء ابن عقيل في هذا الجانب: "لقد عظم الله سبحانه ابن آدم، حيث أباح له الشرك عند الإكراه وخوف الضّرر على نفسه، فقال: ﴿إِلّا مَنْ أُكِرَه وَوَقَلْبُهُ مُطْمَعٍ نُ النعل: ١٠٦]، من قدّم حرمة نفسك على حرمته، حتى فقال: ﴿إِلّا مَنْ أُكَرِه وَقَلْبُهُ مُطْمَعٍ فَا النعل: ١٠٦]، من قدّم حرمة نفسك على حرمته، وتوقر أباحك أن تتوقى و وتحامى عن نفسك بذكره، بما لا ينبغي له سبحانه، لحقيق أن تعظم شعائره، و و قو أو أو امره و زواجره، و عَصَمَ عرضك بإيجاب الحدّ بقذفك، و عَصَمَ مالك بقطع مسلم في سرقته، وأسقط شطر الصّلاة لأجل مشقتك، وأباح لك الميتة سدًّا لرمقك، وحفظًا لصحتك، و زجرك عن مضارً ك بحدًّ عاجل، و وعيد آجل، و خَرقَ العوائد لأجلك، وأنزلَ الكتب إليك، أيحسنُ بك مع هذا الإكرام أن ترئ على ما نهاك منهمكا، وعمّا أمرك متنكبًا، وعن داعيه معرضًا، ولسنته هاجرًا، ولداعي عدوك فيه مطيعًا؟ يعظّمك وهُوَ هُوَ، وتهمل أمره وأنتَ أنتَ، هو حطّ رتب عباده لأجلك، وأهبط إلى الأرض من امتنع من سجدة يسجُدها لك، ما أوحش ما تلاعب الشّيطان بالإنسان بينا يكون بحضرة الحقّ، وملائكة السّماء سجود له، تترامى به الأحوال والجهالات بالمبدأ والمآل، يكون بحضرة الحقّ، وملائكة السّماء سجود له، تترامى به الأحوال والجهالات بالمبدأ والمآل، النّعم، و تغيّر الأحوال، والحور بعد الكور» (١٠).

رابعًا: توقير رسول الله وتعظيم سنته وتصديقها، وعدم تقديم كلام أحد من البشر عليها كائنًا من كان، فهذا من أهم وسائل تعظيم الله وإجلاله سبحانه، يقول ابن تيمية في تقرير وجوب توقيره عليها أنَّ الله أمر بتعزيره وتوقيره، فقال: ﴿وَتُعَزِّرُوهُ وَتُوَقِّرُوهُ وَتُوَقِّرُوهُ وَتُوَقِّرُهُ وَتُوَقِّرُهُ وَتُوَقِيرِهِ وتوقيره، فقال: ﴿وَتُعَزِّرُوهُ وَتُوَقِّرُهُ وَالنّعزير اسم جامع لنصرته

المصدر السّابق (۲ / ۳۷۱، ۳۷۲).

<sup>(</sup>٢) الذيل على طبقات الحنابلة، لابن رجب (١/ ٣٣٩، ٣٤٠)، بتصرف يسير، تحقيق: الدكتور عبد الرّحمن بن سليمان العثيمين، ط مكتبة العبيكان، الرّياض.

وتأييده ومنعه من كلّ ما يؤذيه. والتّوقير: اسمٌ جامعٌ لكلّ ما فيه سكينة وطمأنينة من الإجلال والإكرام، وأن يعامل من التشريف والتّكريم والتّعظيم بما يصونه عن كلّ ما يخرجه عن حدِّ الوقار، ومن ذلك: أنَّه خصّه في المخاطبة بما يليق به، فقال تعالىٰ: ﴿ لَا تَجْعَلُوا دُعَاءَ ٱلرَّسُولِ بَيْنَكُمُ مَعْضًا ﴾ [البور: ٣٦]، فنهىٰ أن يقولوا: يا محمّد، أو يا أحمد، أو يا أبا القاسم، ولكن يقولوا: يا رسول الله، يا نبي الله، وكيف لا يخاطبونه بذلك والله سبحانه وتعالىٰ أكرمه في مخاطبته إيّاه بما لم يكرم به أحدًا من الأنبياء، فلم يَدْعُه باسمه في القرآن قط، ومن ذلك: أنّه حرّم التقدم بين يديه بالكلام حتىٰ يأذن، وحرم رفع الصّوت فوق صوته، وأن يُجهر له بالكلام كما يجهر الرّجل للرَّجل، ومن ذلك: أنّ الله رفع له ذكره، فلا يُذكر الله سبحانه إلّا ذُكر معه، وأوجب ذكره في الشّهادتين اللّتين هما أساس الإسلام، وفي الأذان الذي هو شعار الإسلام، وفي الصّلاة التي هي عماد الدّين ".

علىٰ أنّ التّعظيم المشروع لرسول الله هو تعظيمه بما يحبّه المعظّم، ويرضاه، ويأمر به، ويثني علىٰ فاعله. وأمّا تعظيمه بما يكرهه ويبغضه ويذمّ فاعله، فهذا ليس بتعظيم، بل هو غلوُّ منافٍ للتّعظيم (٢)، يقول علي الله ولا تطروني كما أطرت النّصارى ابن مريم، فإنّما أنا عبده، فقولوا: عبد الله ورسوله (٣)، ويقول أيضًا: «لا يستهوينكم الشّيطانُ، أنا محمّد بن عبد الله، عبد الله ورسوله، والله ما أحبُّ أن ترفعوني فوق ما رفعني الله (٤).

خامسًا: التّفكُّر في مخلوقات الله العظيمة وآياته -جلّ شأنه- الجسيمة الدَّالَة على عظمة مبدعها، وكمال خالقها وموجدها، فذلك من أهمّ وسائل تعظيمه سبحانه، يقول جلّ شأنه: ﴿مَا لَكُو لَا نُرْجُونَ لِلّهِ وَقَارًا اللهُ وَقَارًا اللهُ وَقَارًا اللهُ وَقَارًا اللهُ اللهُ اللهُ سَمَوَ تِ طِبَاقًا اللهُ وَجَعَلَ اللهُ سَمَو تِ طِبَاقًا اللهُ وَجَعَلَ

<sup>(</sup>۱) الصّارم المسلول علىٰ شاتم الرّسول، ص٤٢٢ - ٤٢٤، تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد، ط الرّ ثاسة العامة للحرس الوطني بالمملكة العربية السّعودية، الرّياض.

<sup>(</sup>٢) انظر: الصّارم المنكي في الرّد على السّبكي - لابن عبد الهادي الحنبلي، ص٣٨٥، تعليق: الشيخ إسماعيل بن محمد الأنصاري، ط عام ١٤٠٣ه - ١٩٨٣م، الرّئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية والإفتاء، الرّياض.

<sup>(</sup>٣) رواه الإمام البخاري في صحيحه، في (كتاب أحاديث الأنبياء، باب قول الله تعالى: واذكر في الكتاب مريم إذ انتبذت من أهلها: ٣٤٤٥).

<sup>(</sup>٤) رواه الإمام أحمد في (المسند،: ١٦٦/٢١، ١٣٥٢٩)، وقد صححّه محققو المسند، بإشراف الشيخ شعيب الأرنؤ وط.

ٱلْقَمَرُفِهِنَ نُوْرًا وَجَعَلَ ٱلشَّمْسَ سِرَاجًا ﴿ آَوَاللَّهُ أَنْبَتَكُمْ مِّنَ ٱلْأَرْضِ نَبَاتًا ﴿ ثُمَّ يُعِيدُكُمُ فِيهَا وَيُخَرِجُكُمْ إِخْرَاجًا ﴿ آَفَ اللّهِ عَلَمَ اللّهِ عَلَمَ اللّهِ عَلَمَ اللّهِ عَلَمَ اللّهِ عَلَمَ اللّهِ عَلَمَ اللّهُ عَلَمَ اللّهِ عَلَمَ اللّهِ عَلَمَ اللّهِ عَلَمَ اللّهِ عَلَمَ قَدر ﴾ (١) ، ويرى وَهَلِللهُ أن التّفكّر في مُخلوقات الله العظيمة وآياته – جل شأنه – الجسيمة المذكورة في هذه الآيات الكريمة فيه «تنبيهٌ على عِظم خلق هذه الأشياء، وكثرة المنافع في الشّمس والقمر الدَّالَة على رحمته وسعة إحسانه، فالعظيم الرّحيم يستحق أن يُعظم ويُحَب ويُعبد ويُخاف ويُرجى ﴿ (٢) .

ويقول تعالىٰ: ﴿إِنَّ فِي خَلِقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلْيَّلِ وَٱلنَّهَارِ لَآينَتِ لِأَوْلِي ٱلْأَلْبَبِ

(الله عران]، (أي: براهين واضحات وشواهد بينات ودلائل ساطعات علىٰ عظمة المبدع وكماله -جلّ شأنه-، بادية لمن أبصرها وقد رقمت سطورها علىٰ صفحات المخلوقات، يقرأها كلّ عاقل، نصبت شاهدة لله بالوحدانية والرّبوبية والعلم والحكمة والعظمة»(٣).

وممّا لا شكّ فيه أنّ تفكّر المؤمن وتأمّله في آيات الله العظيمة ومخلوقاته الباهرة يهدي قلبه، ويسوقه إلى تعظيم خالقه، يتفكّر في هذه الأرض التي يمشي عليها والجبال المحيطة به، فيلاحظ فيها عظمةً تبهر القلوب، فإذا ما وسّع النّظر، ونظر فيما هو أعظم من ذلك، وتأمل في السّماء المحيطة بالأرض تتضاءل عنده هذه العظمة؛ عظمة الأرض بالنّسبة إلى عظمة السّماء، ثمّ إذا تأمل فيما هو أعظم وهو السّماوات السّبع المحيطة بهذه الأرض يزداد الأمر عظمة، ثمّ إذا تأمل في ذلكم المخلوق العظيم الذي قال الله عنه: ﴿ وَسِعَكُرُ سِيُّهُ السّمَوَتِ وَاللّرَضِ البقرة: ٢٥٥] -أي: أحاط بها تتضاءل عظمة السّماوات وعظمة الأرض أمام عظمة هذا المخلوق، وهو كرسي الرّحمن حير وجلّ -، ثم تتضاءل هذه العظمة إذا تأمل العبد في النّسبة بين عظمة الكرسي وعظمة العرش المجيد أوسع المخلوقات وأعظمها (٤٠).

والتّفكر في آيات الله المشاهدة التي نراها صباحًا ومساءً وسيلة مهمة لتعظيم المبدع الخالق سبحانه، ومن ذلك: خلق السّماوات والأرض، فإن النّاظر في السّماء ليدهش من بديع صنعها

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرّحمن في تفسير كلام المنان (٨٨٩).

<sup>(</sup>٢) المرجع السّابق.

<sup>(</sup>٣) تعظيم الله -عزّ وجلّ-، للشيخ عبد الرّزاق بن عبد المحسن العباد، بحث منشور على الموقع الرّسمي لفضيلته حفظه الله.

<sup>(</sup>٤) انظر: المرجع السّابق.

وعظيم خلقها واتساعها وحسنها وكمالها وارتفاعها وقوتها، وكل ذلك دليل على تمام عظمته تعالى، يقول سبحانه: ﴿ أَنتُمُ أَشَدُ خَلْقًا أَمِ ٱلسَّمَآءُ بَننها ﴿ وَفَعَ سَمْكُهَا فَسَوَّنَهَا ﴿ وَلِيلَ عَلَى النازعات]، ويقول: ﴿ وَالسَّمَآءَ بَنَيْنَهَا بِأَيْدِ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ ﴿ وَالناريات]، ويقول أيضًا: ﴿ أَفَامَرُ يَنظُرُوا إِلَى ٱلسَّمَآءِ فَوْقَهُمُ كَيْفُ بَنَيْنَهَا وَمَا لَهَا مِن فَرُوجٍ ﴿ اللهِ القاريات]، ويقول أيضًا: ﴿ أَفَامَ يَنظُرُوا إِلَى ٱلسَّمَآءِ فَوْقَهُمُ كَيْفُ بَنَيْنَهَا وَمَا لَهَا مِن فَرُوجٍ ﴿ اللهِ القاريات]،

ومن نظر إلىٰ الأرض كيف مهدها الله، وسخّرها لنا، وجعل فيها جبالاً رواسي شامخات مختلفة الألوان، وكيف جعل الله تعالىٰ الأرض قرارًا للخلق، لا تضطرب بهم، ولا تزلزل بهم إلّا بإذن الله. من تأمّل ذلك استشعر عظمة الله -جل وعلا-، ولذا يقول سبحانه: ﴿ وَفِي ٱلْأَرُضِ ءَايَتُ لِللّهُ وَفِي اللّهُ مِن دابّة، فَفِي السّماء ملائكة لا يحصيهم إلّا الله تعالىٰ، فما من موضع أربعة أصابع إلّا وفيه ملك قائم لله تعالىٰ، أو راكع أو ساجد، يطوف منهم كلّ يوم بالبيت المعمور في السّماء السّابعة سبعون ألف ملك، لا يعودون إليه إلىٰ يوم القيامة، يقول النّبيُ عَلَيْهُ: «أطّت السّماء وحُق لها أن تئط، ما فيها موضع أربعة أصابع إلا عليه ملكٌ ساجد»(۱).

وفي الأرض من أجناس الدَّوابِّ وأنواعها وأحوالها ما لا يُحصىٰ كثرةً، وهذه الدَّوابُّ مختلفة الأجناس والأشكال والأحوال، منها النّافع الذي به يعرف النّاس عِظم نعمة الله عليهم، ومنها الضّار الذي يعرف الإنسان به قدرَ نفسه وضعفه أمام خلق الله، فكيف حاله مع خالقه -عزّ وجلّ-؟

ومن آيات عظمته تعالى: خلق الليل والنّهار، يقول تعالى: ﴿ قُلْ أَرَهَ يَتُمْ إِن جَعَلَ اللّهُ عَلَيْكُمُ النّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ النّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ النّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ الل

ومن آيات عظمة الله تعالى: خلق الشمس والقمر، حيث يجريان في فلكهما منذ خلقهما الله تعالىٰ حتىٰ يأذن بخراب العالم، يجريان بسير منتظم، لا تغيير فيه، ولا انحراف، ولا فساد ولا

<sup>(</sup>۱) رواه الإمام أحمد في المسند من حديث أبي ذر رَفِقَ (۲۱۵۱۲، ۳۵/ ۲۰۵). ورواه التّرمذي في سننه (أبواب الزهد، باب ما جاء في قول النّبي ﷺ: «لو تعلمون ما أعلم لضحكتم قليلًا»: ۲۳۱۲)، وقال: «هذا حديث حسن غريب». كما رواه ابن ماجه في سننه (كتاب الزهد، باب الحزن والبكاء: ۱۹۰٤)، وقد حسّنه الألباني في تحقيقه لهذه السّنن.

اختلاف، يقول تعالىٰ: ﴿ وَالشَّمْسُ تَجَرِى لِمُسْتَقَرِّ لَهَا أَنْ لِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴿ وَٱلْقَمَرُ وَٱلْقَامَرُ وَٱلْقَامَرُ وَاللَّهَا وَاللَّهَارِ وَكُلُّ قَدَرْنَكُ مَنَاذِلَ حَتَى عَادَكَا ٱلْعَرْجُونِ ٱلْقَدِيمِ ﴿ لَا ٱلشَّمْسُ يَنْبَغِى لَهَا آنَ تُدُرِكَ ٱلْقَمَرُ وَلَا ٱلْيَّلُ سَابِقُ ٱلنَّهَارِ وَكُلُّ فَيَاذِلُ مَنَاذِلُ حَتَى عَادَكَا ٱلْعَرْبِيرِ اللَّهَامِينَ اللَّهُ اللَّهُ مَلْ اللَّهُ مَسُ يَنْبَغِي لَهَا ٱللَّهُ اللَّهُ اللَّ

ومن آياته تعالىٰ الدَّالَّة علىٰ عظمته: هذه الأفلاك التي تسبح في الكون منذ ملايين السّنين دون أن يختل نظامها، وهذه الكواكب والنّجوم العظيمة التي لا يحصيها كثرة، ولا يعلمها عظمةً إلَّا الله تعالىٰ، تسير بأمر الله تعالىٰ وتدبيره، زينة للسّماء، ورجومًا للشّياطين، وعلامات يُهتدىٰ بها.

ومن آياته تعالىٰ الدّالَّة علىٰ عظمته: خلقُ الملائكة الذين جُبلوا علىٰ الطَّاعة، فهم لا يعرفون المعصية، وصفاتهم التي أخبر النّبيُّ ﷺ عن بعضها، حيث قال واصفًا جبريل الله منهبطًا من السّماء، سادًّا عِظم خَلْقه ما بين السّماء إلىٰ الأرض (١)، وهذا ملكُّ واحدٌ فقط، فكيف ببقية الملائكة الذين ملئوا السّموات والأرض ؟!.

ومن آياته كذلك: خلق الإنسان الذي خلقه من تراب، ثمّ من نطفة، وشقّ سمعه وبصره، وغذّاه في رحم أمه، وحفظه وأواه حين قدم إلى هذه الدُّنيا، يقول تعالىٰ: ﴿لَقَدْ خَلَقَنَا ٱلإِنسَنَ فِيٓ أَحْسَنِ تَقُويمِ فِي رحم أمه، وحفظه وأواه حين قدم إلى هذه الدُّنيا، يقول تعالىٰ: ﴿لَقَدْ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَانَ فِي النَّهُ أَحْسَنَ مَن سُكلَةٍ مِّن طِينِ اللهُ أُمَّ جَعَلْنَهُ نُطْفَةً فِي وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْعَلَقَةَ مُضْغَكَةً فَحَلَقْنَا ٱلنَّطُفَة عَلَقَة فَخَلَقْنَا ٱلْعَلَقَة مُضْغَكَة فَحَلَقْنَا ٱلمُضْغَة عِظما فَكسُونا ٱلْعِظمَ لَحَمَا ثُمَّ أَنشا أَنهُ خَلَقَنَا ٱلنَّا اللهُ اللهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ اللهُ اللهُ المؤمنون].

سادسًا: كثرة ذكره - جلّ جلاله - ، فهو من أهم وسائل تعظيمه، ومن أحبّ وأعظم القُربات إليه سبحانه، «وهو روح الأعمال الصّالحة، فإذا خلا العمل عن الذكر كان كالجسد الذي لا روح فيه» (٢٠)، ولذا أمر به في جميع الأحوال: في الصّلاة والزكاة والصّيام والحج، وحثّ على الإكثار منه، فقال -عزّ وجلّ -: ﴿ يَتَأَيّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا لَقِيتُمْ فِئَةً فَاتُبْتُوا وَانْكُرُوا ٱللّهَ كَثِيرًا لَعَلَكُمُ فقال -عزّ وجلّ -: ﴿ يَتَأَيّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا لَقِيتُمْ فِئَةً فَاتُبْتُوا وَانْكُرُوا ٱللّهَ كَثِيرًا لَعَلَكُمُ فَلَا أَوْلَا اللّهَ وَيَمَا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمْ وَلاَ ٱللّهَ اللهَ عَن ذِكره، فقال سبحانه: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا ثُلُهِ مُورًا مُولُكُمْ وَلاَ أَوْلَادُكُمْ عَن وحذّ رمن الغفلة عن ذِكره، فقال سبحانه: ﴿ يَتَأَيّهُا ٱلّذِينَ ءَامَنُوا لَا ثُلُهِ مُورًا مُولُكُمْ وَلاَ أَوْلَادُكُمْ عَن فِي السّاء عَلَى اللّهَ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ فَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ لَ اللهَ وَالسافة وَاللّهُ وَقَال أَيضًا: ﴿ وَمَنَ أَعُرضَ عَن وَحَرِي فَإِنّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَغَشُرُهُ وَ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ أَعْمَىٰ اللهَ وَقَال أَيضًا: ﴿ وَمَنْ أَعُولُ عَن اللهَ عَلَى اللّهُ وَيَعَمُ وَلَا أَلَهُ مِن يَعْمَلُ ذَلِكَ فَأُولُونَ ٱللّهَ قِيكُما وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ ﴾ [العمران: ١٩١]، «ويكفي النَّاكرين من عباده، فقال: ﴿ ٱلَذِينَ يَذَكُرُونَ ٱللّهَ قِيكُما وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ ﴾ [العمران: ١٩١]، «ويكفي

<sup>(</sup>١) رواه الإمام مسلم (كتاب الإيمان، باب معنىٰ قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَقَدْ رَءَاهُ نَزْلَةً أُخْرَىٰ ﴿ آ﴾: ٢٨٧).

<sup>(</sup>٢) مدارج السّالكين، لابن القيم (٢/ ٣١٧).

في شرف الذّكر أنَّ الله يباهي ملائكته بأهله، كما في (صحيح مسلم) عن معاوية رَفَّ انَّ رسول الله ويُحمده على ما ويَحمده على ما أجلسكم؟»، قالوا: جلسنا نذكر الله، ونحمده على ما هدانا للإسلام، وَمَنَّ به علينا، قال: «آلله ما أجلسكم إلَّا ذلك؟»، قال: «أما إنِّي لم أستحلفكم تُهمةً لكم، ولكن أتاني جبريلُ، فأخبرني أنَّ الله يباهي بكم الملائكة»(۱).

ولا شكَّ في أنَّ مَن أكثر مِن ذكر الله تعالىٰ بقلبِ حاضر، وتأمُّلِ لمعاني ما يذكر، فلا ريب أنَّه سيستدرج عظمة الله في قلبه ولا بدَّ، فالذِّكر -كما يقول ابن القيم- يورث الهيبة والإجلال لله تعالىٰ، والإنابة إليه، كما يورث جِلاء القلب من صداه، ويحط الخطايا، ويزيل الوحشة بين العبد وربِّه تبارك وتعالىٰ ".

سابعًا: تدبر القرآن الكريم وتفهم معانيه، فذلك من أهم وسائل وأسباب تعظيم الله تعالى وإجلاله، يقول ابن قدامة وَعَلَللهُ: «ينبغي لتالي القرآن العظيم أن ينظر كيف لطف الله تعالى بخلقه في إيصال معاني كلامه إلى أفهامهم، وأن يعلم أنَّ ما يقرأه ليس من كلام البشر، وأن يستحضر عظمة المتكلِّم سبحانه، ويتدبر كلامه»(٣).

ولكي يتحقّق تعظيم الله -عزّ وجلّ- من خلال تدبر كتابه لا بدَّ من الحذر من أن يكون الهدف من تلاوة القرآن قراءة حروفه وحفظه فقط، دون الغوص في فهم كنوزه ومعانيه، فقد عاب الله على المنافقين لمّا أعرضوا عن تدبر كتابه العزيز، فقال سبحانه: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرُءَانَ وَلَوَكَانَ مِنْ عِندِغَيْرِ المنافقين لمّا أعرضوا عن تدبر كتابه العزيز، فقال سبحانه: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرُءَانَ وَلَوَكَانَ مِنْ عِندِغَيْرِ السّاء]، يقول الإمام القرطبي يَخلَلله في تفسيره لهذه الآية الكريمة: «عاب المنافقين بالإعراض عن التّدبر في القرآن، والتّفكر فيه، وفي معانيه »(٤).

ويقول ابن القيم رَحِيِّلَهُ في التَّاكيد على أهمية تدبر كلام الله تعالىٰ: لا شيء أنفع للقلب من قراءة القرآن بالتَّدبر والتَّفكر، فإنه جامع لجميع منازل السّائرين وأحوال العاملين ومقامات العارفين، وهو

<sup>(</sup>۱) صحيح الإمام مسلم (كتاب الذكر والدعاء والتّوبة والاستغفار، باب فضل الاجتماع على تلاوة القرآن وعلى الذكر: ٦٨٥٧).

<sup>(</sup>۲) راجع: الوابل الصّيب (۸۶، ۸۶)، تحقيق: بشير محمد عون، ط السّابعة عام ۱٤۲۱هـ، ۲۰۰۰م، مكتبة دار البيان، دمشق.

<sup>(</sup>٣) مختصر منهاج القاصدين (٥٦)، تحقيق: زهير الشاويش، ط الثّامنة عام ١٤٠٩هـ-١٩٨٩م، المكتب الإسلامي، بيروت.

<sup>(</sup>٤) الجامع لأحكام القرآن (٥/ ١٨٧)، ط الخامسة عام ١٧ ١٤، ١٩٩٦م، دار الكتب العلمية، بيروت.

الذي يورث المحبة والشّوق والخوف والرّجاء والإنابة والتّوكل والرّضا والتّفويض والشكر والصّبر، وسائر الأحوال التي بها حياة القلب، وكماله. وقراءة آية بتفكُّر وتفهَّم خيرٌ من قراءة ختمة بغير تدبر وتفهم، وأنفع للقلب، وأدعى إلى حصول الإيمان، وذوق حلاوة القرآن. وهذه كانت عادة السّلف، يردِّد أحدُهم الآية إلى الصّباح، وقد ثبتَ عن النَّبيِّ عَيْكَةُ أَنَّهُ قام بآية يردِّدها حتى الصّباح، وهي قوله: ﴿إِن تُعَذِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكُ وَإِن تَغَفِر لَهُمْ فَإِنَّكُ أَنتَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ الله المائدة: ١١٨]، فقراءة القرآن بالتّفكر هي أصل صلاح القلب(١).

<sup>(</sup>١) مفتاح دار السّعادة (١/ ١٩٢)، ط عام ١٤١٦هـ، ١٩٩٥م، دار الكتب العلمية، بيروت.

#### المبحث الثاني: آثار تعظيم الله تعالى

لتعظيم الله تعالى وامتلاء القلب بمحبته وإجلاله آثارٌ إيجابيةٌ كثيرة، وثمارٌ يانعة عظيمة، أُجمل أبرزها فيما يلي:

### أوَّلًا: زيادة الإيمان وتذوق حلاوته.

إنَّ من أعظم ثمار تعظيم الله عزّ وجل ومحبته والخوف منه زيادة الإيمان وتذوق حلاوته، يقول رسول الله عَيَالِيَةِ: «ثلاثٌ من كُنّ فيه وجدَ حلاوة الإيمان: أن يكون الله ورسولُه أحبّ إليه ممّا سواهما، وأن يحبّ المرء لا يحبُّه إلا لله، وأن يكره أن يعود في الكفر بعد أن أنقذه الله منه كما يكره أن يُقذف في النّار»(۱)، فقد دلّ الحديث: أنَّ من وُجِدَت فيه هذه الأمور الثّلاث وجد في قلبه حلاوة الإيمان، ومن المعلوم أنَّ وجود الحلاوة للشّيء يتبع المحبّة له، وتعظيمه (۱).

ويدخل في هذه الشّمرة: الشوق إلى لقاء الله -عزّ وجلّ -، وهذا أمرٌ معلوم يجده المؤمنون المعظّمون له سبحانه. فإذا كان الخلق -ولله المثل الأعلى - يجدون هذا الشّوق في أنفسهم إلى من يحبّونهم ويعظّمونهم من النّاس، فكيف بشوق من امتلأت القلوب بمحبته وتعظيمه إلى لقائه جلّ جلاله!

### ثانيًا: الرِّضا بقضاء الله وقدره.

إنَّ الرِّضا بقضاء الله وقدره، وتسليم الأمر إليه -سبحانه- فيما يحلّ بالعبد من مصائب ونوازل ومنغصات، وهموم في هذه الدُّنيا، من أهمّ آثار تعظيم الله، وإجلاله، ومحبته، والإيمان به، «ذلك لأنَّ الحبَّ يُورث الرِّضا بجميع أفعال المحبوب، وأقواله، وأوامره ونواهيه. والله تعالىٰ يفعل ما يريد، ولا يريد -سبحانه- لعبده المؤمن، ولا منه، إلَّا كلّ ما ينفعه، ويُسعده في دنياه وأخراه، لذا؛ نجد العبد المعظِّم لله، والمحبَّ له، يتقبّل ما يُقدِّره الله عليه بنفس راضية مطمئنة، بدون أيّ اعتراض، أو تضجّر »(م). وحين يُقدّر العبدُ الله حقَّ قدره يعرف أنَّه ما من دابة في الأرض ولا في السّماء، إلَّا وقد خلقها الله، وعليه رزقها، ويعلم مستقرَّها ومستودعها، وأنَّه

<sup>(</sup>۱) الحديث رواه الإمام البخاري (كتاب الإيمان، باب حلاوة الإيمان: ١٦)، ورواه الإمام مسلم (كتاب الإيمان، باب بيان خصال من اتصف بهن وجد حلاوة الإيمان: ١٦٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: مجموع الفتاوي، لابن تيمية (١٠/ ٢٠٥).

<sup>(</sup>٣) محبة الله ورسوله في الكتاب والسّنة، للدكتور غسان أحمد عبد الرّحمن (٣٧٤)، بتصرف يسير.

سبحانه قائمٌ علىٰ كلّ نفس بما كسبت، فبه وبإعانته -عزّ وجلّ- لها تحيا، وتكسب رزقها وتكسب رزقها وتكسب رزقها، صغرت أم كبرت.

# ثالثًا: الخضوع لله واجتناب الذنوب والمعاصي.

وهذا من أعظم الآثار المترتبة على تعظيم الله -عزّ وجلّ -، ذلك؛ أنَّه إذا عَظُم قدر الله في قلب العبد خضع له سبحانه، وانقاد لحكمه، وامتثل أمره جلّ شأنه، وإذا وقر تعظيم الله في قلب العبد، عظمت عنده مخالفته، لأنّ مخالفة العظيم ليست كمخالفة من دونه.

وإذا كملت عظمة الحقّ في قلب العبد، فإنّه يستحي منه حتمًا، ويخاف أن يعصيه وهو يراه، فمطالعة الجناية -بكمال عظمة الله في قلب العبد- أن يعرف عظمة من عصى، فتعظم مقارفة المعصية عنده، فمن كملت عظمة الحقّ -تعالى في قلبه، خضع له سبحانه، وعظمت عنده مخالفته ومعصيته، يقول بشر الحافي تَخلَله: «لو فكّر النّاسُ في عظمة الله تعالى ما عصوه»(۱) ويقول ابن القيم: لو تمكّن وقار الله وعظمته في قلب العبد؛ لما تجرّ أعلى معاصيه، فإن عظمة الله تعالى وجلاله في قلب العبد تقتضي تعظيم حرماته، وتعظيم حرماته يحول بينه وبين الذنوب. والمتجرئون على معاصيه ما قدروا الله حقّ قدره، وكيف يقدره و قدره أو يعظمه ويُكبّره، ويرجو وقاره، ويُجلّه من يهون عليه أمره ونهيه؟! هذا من أمحل المحال، وأبين الباطل، وكفى بالعاصي عقوبة أن يضمحل من قلبه تعظيمُ الله جلّ جلاله، وتعظيم حرماته، ويهون عليه حقّه (۱).

وجميع صنوف الذّنوب والمعاصي والانحراف اتو أنواع الأباطيل والضّلالات لدى أصحابها من النّ اسم نشؤه أضعف التّعظيم لله أو انعدامه في القلوب.

# رابعًا: تعظيم شعائر الله.

ومن آثار تعظيم الله وإجلاله سبحانه: تعظيم شعائره، ولاسيما ما عظم منها في شرعنا، وشعائر الله كثيرة ومتنوعة، فمنها شعائر مكانية، ومنها شعائر زمانية، وتعظيمها يُورث التّقوى وخشية الله تعالى، يقول تعالىٰ: ﴿ ذَلِكَ وَمَن يُعَظِّمُ شَعَكَيِرَ ٱللّهِ فَإِنّهَا مِن تَقُوى اللّهُ وَالحج].

ومن شعائر الله تعالى المكانية: المساجد بوجه عام، والمسجد الأقصى المبارك والمسجد التبوي بوجه خاص، ويكون تعظيمها بمحبّتها، والاشتياق لها، وتعلّق القلوب

<sup>(</sup>١) معادن الجواهر في فضل الذِّكر والذَّاكر، لأحمد بن أبي بكر الحموي (٧)، تحقيق: مسعد السّعدني ومحمد حسن إسماعيل، ط دار الكتب العلمية، بيروت.

<sup>(</sup>٢) الجواب الكافي (٦٩)، ط الأولىٰ عام ١٤٢٤ه، ٢٠٠٣م، بدون ذكر النَّاشر وبلد النَّشر.

بالصّلاة وذكر الله تعالىٰ وقراءة القرآن الكريم فيها، والتّطهّر عند دخولها، والعمل علىٰ عزّها ورفعتها؛ لتبقىٰ هدًىٰ ونورًا للمسلمين.

ومن الشَّعائر الزَّمانية: يوم الجمعة، يقول النّبي عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلامُ: «خيرُ يوم طلَعت عليهِ الشَّمسُ يومُ الجمعة، فيهِ خُلِقَ آدمُ، وفيهِ أُدخل الجنة، وفيه أُخرج منها، ولا تقوم السّاعة إلا في يوم الجمعة»(١)، ومنها شهر رمضان، حيثُ إنّه من أعظم الشّهور عند الله تعالىٰ، فقد أنزل فيه القرآن ليكون هدًى للعالمين، يقول تعالىٰ: ﴿شَهُرُ رَمَضَانَ اللّذِي أُنزِلَ فِيهِ الْقُرْءَانُ هُدًى للعالمين، يقول تعالىٰ: ﴿شَهُرُ رَمَضَانَ اللّذِي أُنزِلَ فِيهِ الْقُرْءَانُ هُدًى للسّاسِ وَبَيّنَتِ مِن الْهُدَى وَالْفُرُقَانِ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشّهرَ فَلْيَصُمُهُ وَمَن كَانَ مَن يضا أَوْعَلَى سَفَرٍ فَعِدَةٌ مِنْ أَنسَامٍ أُخَرَّ يُرِيدُ اللّهُ يحكُمُ الشّهرَ وَلا يُرِيدُ بِحُمُ الْفَعْرَ وَلِتُحَمِّلُوا الْمِدَة وَلَعْمَلُوا اللّه عَلَى مَا هَدَىٰكُمُ وَلَعَلَكُمُ مَ تَشْكُرُونَ ﴿ اللّه عَلَى مَا هَدَىٰكُمُ وَلَعَلَكُمُ مَ تَشْكُرُونَ ﴿ اللّه الله اللّه الله تعالىٰ بالصّيام إذا شهدناه؛ تعظيمًا له، وخصّ الله –سبحانه – العشر اللهُ واخر منه بمزيدٍ من التّعظيم.

ومن الشَّعائر الزَّمانية: العشر الأولى من ذي الحِجّة، فقد أقسم الله بها في كتابه تنويها بشرفها، وعظَّم شأنها، فقال سبحانه: ﴿وَالْفَجُولَ وَلَيَالٍ عَشُولَ وَالشَّفَعِ وَالْوَثُولَ وَوَالْقَعْعِ وَالْفَرِ النَّبِيُ عَلَيْهِ بِأَنّها أعظم أيام الدُّنيا، وأنَّ العمل الصّالح فيها أفضل منه في غيرها، كما في حديث ابن عبَّاس وَ الله عنه قال عليه: «ما من أيام العمل الصّالح فيهن أحب إلى الله من هذه الأيام العشر»، فقالوا: يا رسول الله، ولا الجهاد في سبيل الله؟، قال: «ولا الجهاد في سبيل الله، إلّا رجلٌ خرج بنفسه وماله فلم يرجع من ذلك بشيء "(")، وفيها يوم عرفة الذي قال فيه عليه: «ما من يوم أكثر من أن يعتق الله –عز وجلّ – فيه عبدًا من النّار من يوم عرفة، وإنّه ليدنو، ثمّ يباهي بهم الملائكة، فيقول: ما أراد هؤ لاء؟ "(")، وفيها أيضًا: يوم النّحر الذي هو أعظم الأيام عند الله، قال عليه: «أعظم فيقول: ما أراد هؤ لاء؟ "")، وفيها أيضًا: يوم النّحر الذي هو أعظم الأيام عند الله، قال عليه الملائكة، الأيام عند الله تعالى، يوم النّحر، ثم يوم القرّ "(").

<sup>(</sup>١) رواه مسلمٌ (كتاب الصّلاة، باب فضل يوم الجمعة: ١٩٧٧).

<sup>(</sup>٢) رواه التّرمذي (كتاب الصّوم، باب ما جاء في العمل في أيام العشر: ٧٥٧)، وقال: «حديثٌ حسنٌ غريبٌ صحيح».

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (كتاب الحج، باب فضل يوم عرفة: ٣٢٨٨).

<sup>(</sup>٤) رواه أبو داود (كتاب المناسك، الباب ١٩: ١٧٦٥)، وصححه الألباني في (صحيح الجامع: ١٠٦٤).

خامسًا: تعظيم حرمات الله.

ذلك؛ أنَّ من لوازم تعظيم الله -عزِّ وجلّ- وآثارها: تعظيمُ حرماته سبحانه، يقول تعالىٰ: ﴿ ذَلِكَ وَمَن يُعَظِّمْ حُرُمَتِ اللَّهِ فَهُوَ خَيْرٌ لَّهُ عِن دَرِيهِ عِن اللَّهِ وَمَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّ

وذكر الإمام الهرويُّ: أنَّ أولىٰ درجات تعظيم حرمات الله: «تعظيم الأمر والنَّهي، لا خوفًا من العقوبة، فتكون مستشرفًا للأجرة، ولا مشاهدًا لأحد، فيكون مستشرفًا للأجرة، فإنَّ هذه الأوصاف كلَّها من شُعَب عبادة النَّفس»(٣).

ويرى ابن القيم أن لا يخلص العبدُ من جميع هذه الأوصاف المخلّة بإخلاص العبودية لله تعالىٰ: «إلَّا تجريد القيام بالأمر والنَّهي من كلّ علَّة، بل يقوم به تعظيمًا للآمر النَّاهي، وأنَّه أهلُ أن يُعبد، وتُعَظَّم حرماته، فهو -سبحانه- يستحق العبادة والتّعظيم والإجلال لذاته، فالنّفوس العَلِيَّةُ الزكية تعبُدهُ، لأنَّه أهلُ أن يُعبد، ويُجَلَّ ويُحَبَّ ويُعَظَّم، فهو لذاته مُستحقٌ للعبادة (١٠).

ومن تعظيم حرمات الله: عدم تعدِّي حدوده سبحانه، وحدود الله هي محارمه، ولقد حذَّر السبحانه من تعدِّي حدوده، وأمر بالوقوف عليها، فقال سبحانه: تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلَا تَقَرَبُوها ﴾ [البقرة: ١٨٧]، وقال: ﴿ وَلِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلَا تَعَرَّدُوها ﴾ [البقرة: ٢٢٩]، وأخبر -سبحانه - أن متعدِّ الحدودِ ظالمٌ لنفسه بتعريضها لعذاب الله، فقال: ﴿ وَتِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ، ﴾ [الطلاق: ١]، وقال: ﴿ وَمَن يَعَصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ ، يُدَخِلُهُ نَارًا خَلِدًا فِيها وَلَهُ ، وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ ، يُدَخِلُهُ نَارًا خَلِدًا فِيها وَلَهُ ، وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ ، يُدَخِلُهُ نَارًا خَلِدًا فِيها وَلَهُ ، وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ ، يُذَخِلُهُ نَارًا خَلِدًا فِيها وَلَهُ ، وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ ، يُذَخِلُهُ نَارًا خَلِدًا فِيها وَلَهُ ،

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم (٣/ ٢١٨).

<sup>(</sup>۲) مدارج السّالكين (۲/ ٥٦).

<sup>(</sup>٣) المصدر السّابق.

<sup>(</sup>٤) المصدر السّابق (٢/ ٥٥).

ومن تعظيم حرمات الله: عدم استصغار ارتكاب الذُّنوب والمعاصي، فإنّه يتنافئ مع تعظيم حرمات الله، ولذا حذّر علماء الأمّة منه، ومن ذلك: ما رُوي عن الإمام أحمد وَهَلَلله أنّه قال: حدَّثنا الوليد، قال: سمعتُ الأوزاعيَّ يقول: سمعتُ هلالَ بن سعد يقول: لا تنظر إلىٰ صغر الخطيئة، ولكن انظر إلىٰ مَن عصيت (۱۱)، وقول الفضيل بن عياض: «بقدر ما يصغُر الذَّنب عندك يعظُم عند الله، وبقدر ما يعظُم عندك يصغُر عند الله» (۱۲).

### سادسًا: تعظيم كلام الله تعالىٰ.

ومعلومٌ إنّ الكلامَ يعظُم بعِظَم قائله، فكيف إذا كانَ المتكلِّم هو الله جبّار السّماوات والأرضِين؟!، يقول تعالىٰ عن كتابه: ﴿ وَإِنَّهُ فِي ٱلْكِتَكِ لَدَيْنَ الْعَلَىٰ لَيَسَرُّفَه وَيُعظَّمَه ويطيعَه أهلُ قال ابن كثير رَخِلَللهُ في معنىٰ الآية: «بيّن شرَفَه في الملأ الأعلَىٰ ليشرِّفَه ويُعظَّمَه ويطيعَه أهلُ الأرضِ» (٣)، وقال النّووي رَخِلَللهُ: «أجمع المسلِمون علىٰ وجوبِ تعظيمِ القرآنِ العزيزِ علىٰ الإطلاقِ، وتنزيهِه، وصِيانتِه» (١).

<sup>(</sup>١) الجواب الكافي لمن سأل عن الدواء الشافي، لابن القيم (٥٣).

<sup>(</sup>٢) المصدر السّابق.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرآن العظيم (٤/ ١٢٢).

<sup>(</sup>٤) التّبيان في آداب حملة القرآن (١٦٤)، تحقيق: محمد الحجار، ط الرّابعة، دار ابن حزم، بيروت.

ومن تعظيمه: اعتقاد كماله وتمامه، وأنَّه لا نقص فيه، ولا اختلاف، ولا اضطراب، كما قال تعالىٰ: ﴿ ذَلِكَ ٱلْكِتَبُ لَارَبُ فِيهِ هُدًى لِلْمُقَتِينَ ﴿ وَ البقرة]، واعتقاد شموله وعمومه بحيث لا تنزل بالنَّاس نازلة، إلَّا وفي كتاب الله دليلٌ على سبيل الهدى فيها، كما قال تعالىٰ: ﴿ وَنَزَّلُنَا عَلَيْ سبيل الهدى أَلْكِتَبَ بِبُينَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ [النحل: ٨٩].

ومن تعظيم القرآن الكريم: الخضوع التّامّ له، والاستكانة لحكمه، وتحكيمه، والتّحاكم إليه في كل شأنٍ من شؤون الحياة الدّنيا، يقول تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللّهُ وَرَسُولُهُ وَأَمَا أَن يَكُونَ لَمُمُ ٱلْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾ [الأحزاب: ٣٦]، ويقول: ﴿ ثُمَّ جَعَلَنكَ عَلَى شَرِيعَةٍ مِّنَ ٱللّهَمْرِ فَاتّبِعُهَا وَلَا نَتّبِعُ أَهُواَءَ ٱلّذِينَ لَا يَعَلَمُونَ ﴿ الجائية].

ومن تعظیمه: العنایة بحسن تلاوته، وتصدیق أخباره، ودراسته وتفسیره وتدبّر آیاته، والانتفاع بمواعظه وآدابه.

ومن تعظيمه: الذَّبُّ عنه، والانتصار له، ومواجهة دعوات الإساءة إليه، من أصحاب الكفر والنَّفاق وأهل البدع والأهواء والضّلال.

سابعًا: الفوز بجنة الله ورضوانه والنّجاة من عذابه.

فقد دلّت النّصوص الشَّرعية من الكتاب والسُّنَّة علىٰ أنَّ العبد إذا عظَّم الله تعالىٰ، وعظَّم حرماته وشعائره وكتابه، وإذا اقتدىٰ بنبيه على واهتدى بهداه، واتبع شرع الله، وأطاعه، واجتنب معاصيه، فإنَّ نتيجة ذلك كلّه فوزه بجنّة الله ورضوانه، والنَّجاة من عذابه، وذلك بلا شكِّ أعظم ثمرةً ينالها العبد يوم القيامة، وأكبر سعادة يهنأ بها في آخرته، يقول -عزّ وجلّ-: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَا يِقَةُ ٱلمُؤتِ وَإِنَّمَا لَعُبد يوم القيامة، وأكبر سعادة يهنأ بها في آخرته، يقول -عزّ وجلّ-: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَا يَقَةُ ٱلمُؤتِ وَإِنَّمَا لَعُبد يُوم الْقيامة، وأكبر سعادة يهنأ بها في آخرته، يقول عزّ وجلّ-: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَا يَقَةُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ وَاللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلَمُ اللهُ يَعْمَةً وجائزةً.

الحمد لله الذي بنعمته تتم الصّالحات.

وفي ختام هذا البحث أبيِّنُ أبرز النَّتائِج العلمية له، والمقترحات والتَّوصيات.

# أ- أبرز النّتائج العلمية للبحث:

- ١- إن تعظيم الله تعالى وتعظيم شعائره الله وحدوده من أَجَل العبادات القلبية وأهم أعمال القلوب، التي يجب ترسيخها وتعزيزها وتربية النّاس عليها.
- Y إن المراد بوسائل تعظيم الله تعالى وآثاره: الطُّرُق والسبل المفضية إلى معرفة عظمة الله، وتبجيله وتوقيره بما هو أهله سبحانه، والتّذلل له والخوف منه، وثمار ذلك ونتائجه على العبد المسلم.
  - ٣- إن لتعظيم الله سبحانه وتعالى وسائل كثيرة، وسبلٌ عديدة، من أبرزها ما يلي:

أولًا: الإيمان بالله سبحانه، ومعرفته، وإثبات ما أثبته لنفسه من أسماء حسنى وصفاتٍ علا من غير تحريف ولا تعطيل ولا تكييف ولا تمثيل.

ثانيًا: عبادة الله على الوجه الصّحيح، وتقواه سبحانه، وامتثال أوامره، واجتناب نواهيه. ثالثًا: التّعرف على نعم الله تعالى، وتَذكُّر آلائه على عباده.

رابعًا: توقير رسول الله ﷺ، وتعظيم سنته وتصديقها، وعدم تقديم كلام أحد من البشر عليها كائنًا من كان.

خامسًا: التّفكّر في مخلوقات الله العظيمة، وآياته -جلّ شأنه- الجسيمة الدَّالَّة علىٰ عظمة مبدعها، وكمال خالقها، وموجدها.

سادسًا: كثرة ذكره -جلّ جلاله- بقلب حاضر، وفكر متدبر.

سابعًا: تدبر القرآن الكريم، وتفهم معانيه.

٤ - إن لتعظيم الله تعالى وامتلاء القلب بمحبته وإجلاله آثار إيجابية كثيرة، وثمار يانعة عظيمة، أبرزها ما يلى:

أوَّلًا: زيادة الإيمان، وتذوق حلاوته، والاشتياق إلى لقاء الله تعالى.

ثانيًا: الرِّضا بقضاء الله وقدره.

ثالثًا: الخضوع لله، واجتناب الذّنوب والمعاصى.

رابعًا: تعظيم شعائر الله تعالىٰ.

خامسًا: تعظيم حرمات الله تعالى.

سادسًا تعظيم كلام الله تعالىٰ.

سابعًا: الفوز بجنّة الله ورضوانه، والنَّجاة من عذابه.

#### ب- المقترحات والتوصيات:

- ١- عناية الوالدين بتحصين أبنائهم من كلّ الانحرافات العقدية والسّلوكية والقيمية، من خلال تربيتهم وتنشئتهم على تعظيم الله -عزّ وجلّ وإجلاله منذ الصّغر، ليشبّوا على ذلك، فتحسن علاقتهم مع الله، وتسهل عليهم بالتّالي طاعته واتباع شرعه، واجتناب كلّ ما يسخطه -عزّ وجلّ -.
- ٢- قيام المؤسسات التعليمية بترسيخ تعظيم الله تعالى، وإجلاله، وحبّه، والخضوع له،
   لدى النّاشئة طلابًا وطالبات في مختلف مراحل التّعليم، من خلال المعلمين والمربين ومناهج التّدريس ومقرراته.
- ٣- تسخير وسائل الإعلام المختلفة في البلاد الإسلامية لنشر ثقافة حبّ الله، وتعظيمه، وتعظيم شعائره وحرماته في أنفس المتلقين لهذه الوسائل عمومًا، والشّباب منهم خصوصًا.
- 3-عناية مراكز البحوث العلمية بتأصيل موضوع تعظيم الله تعالى في هدايات القرآن الكريم، ودراسة جهود علماء المسلمين في هذا الجانب، من خلال إعداد البحوث العلمية الجادة فيها، ودعمها ماديًا ومعنويًا.

#### وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين،،

#### فهرس المصادر والمراجع

- القرآن الكريم.
- 1- التبيان في آداب حملة القرآن، لأبي زكريا يحيى بن شرف النّووي، تحقيق: محمد الحجار، ط الرّابعة عام ١٤١٧هـ، ١٩٩٦م، دار ابن حزم، بيروت.
- ٢- تعظيم الله -عز وجل للشيخ عبد الرزاق بن عبد المحسن العباد، بحث منشور على الموقع الرسمي لفضيلته على الإنترنت.
- ۳- تفسير القرآن العظيم، لعماد الدين إسماعيل بن كثير، ط عام ١٤٠٣هـ، ١٩٨٣م،
   دار المعرفة، بيروت.
- ٤ تقريب الوصول إلى علم الأصول، تحقيق: محمد علي فركوس، ط الأولى عام
   ١٤١٠هـ، دار الأقصى، القاهرة.
- ٥- تيسير الكريم الرّحمن في تفسير كلام المنان، للشيخ عبد الرّحمن بن ناصر السّعدي، ط الأولى عام ١٤٢٣هـ، ٢٠٠٢م، مؤسسة الرّسالة، بيروت.
- ٦- جامع البيان في تأويل القرآن، للإمام الطبري، ط الثّالثة عام ١٤٢٠هـ، ١٩٩٩م، دار
   الكتب العلمية، بيروت.
- ۷- الجامع لأحكام القرآن، للإمام القرطبي، ط الخامسة عام ١٤١٧هـ، ١٩٩٦م، دار
   الكتب العلمية، بيروت.
- ٨- الجواب الكافي، لابن قيم الجوزية، ط الأولىٰ عام ١٤٢٤هـ، ٢٠٠٣م، بدون ذكر
   النّاشر وبلد النّشر.
- ٩- الذيل على طبقات الحنابلة، لابن رجب الحنبلي، تحقيق: الدكتور عبد الرّحمن
   بن سليمان العثيمين، ط مكتبة العبيكان، الرّياض.
- ١- سنن ابن ماجه، لمحمد بن يزيد القزويني، تحقيق: محمد ناصر الدين الألباني، ط مكتبة المعارف للنشر، الرياض.
- 11- سنن أبي داود، لسليمان بن الأشعث السّجستاني، ط الأولىٰ عام ١٤٢٠هـ، ١٩٩٩م، دار السّلام للنشر، الرّياض.
- ۱۲ سنن التّرمذي، لمحمد بن عيسى التّرمذي، ط الأولىٰ عام ١٤٢٠هـ، ١٩٩٩م، دار السّلام للنشر، الرّياض.

- 17- الصّارم المسلول على شاتم الرّسول، لشيخ الإسلام ابن تيمية، تحقيق: محمد بن عبد الله الحلواني، ومحمد كبير شودري، ط الأولى عام ١٤١٧هـ، ١٩٩٧، دار رمادي للنشر- الدمام. وط الرّئاسة العامة للحرس الوطني بالمملكة العربية السّعودية، الرّياض، بتحقيق: محمد محيى الدين عبد الحميد.
- 18- الصّارم المنكي في الرّد علىٰ السّبكي- لابن عبد الهادي الحنبلي، تعليق: الشيخ إسماعيل بن محمد الأنصاري، ط عام ١٤٠٣هـ، ١٩٨٣م، الرّئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية والإفتاء، الرّياض.
- 10- الصّحاح، لإسماعيل بن حماد لجوهري، ط الأولىٰ عام ١٤١٩هـ، ١٩٩٩م، دار إحياء التّراث، بيروت.
- 17- صحيح البخاري، للإمام محمد بن إسماعيل البخاري، ط عام 1819هـ، 1999م دار السّلام للطباعة والنّشر- الرّياض.
- ۱۷ صحيح الجامع الصّغير وزيادته، لمحمد ناصر الدين الألباني، ط عام ١٤٠٨هـ، ١٧ صحيح المكتب الإسلامي، بيروت.
- ۱۸ صحيح مسلم، للإمام مسلم بن الحجاج القشيري، ط عام ١٤١٩هـ، ١٩٩٨م دار السّلام للطباعة والنّشر، الرّياض.
  - ١٩ الفروق، لشهاب الدين أحمد بن إدريس القرافي، ط عالم الكتب، بيروت.
- ٢- القاموس المحيط، لمجد الدين محمد بن يعقوب الفيروزابادي، ط الأولىٰ عام ١٤٢٠هـ، ١٩٩٩م، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٢١- كتاب التّعريفات، لعلي بن محمد الجرجاني، ط الأولىٰ عام ١٤٠٣هـ، ١٩٨٣م،
   دار الكتب العلمية، بيروت.
- ۲۲ لسان العرب، لجمال الدين بن منظور، ط الثّالثة عام ١٤١٩ ١٩٩٩م، دار إحياء التّراث العربي -بيروت.
- 7۲- مجموع الفتاوئ- لشيخ الإسلام ابن تيمية، جمع وترتيب: عبد الرّحمن ابن قاسم وابنه محمد، ط الرّئاسة العامة لشؤون الحرمين الشريفين- مكة المكرمة.
- ٢٤ محبة الله ورسوله في الكتاب والسنة للدكتور غسان أحمد عبد الرّحمن، ط الأولىٰ
   عام ١٤٢٥هـ، ٢٠٠٤م، دار ابن حزم، بيروت.
- ٢٥ مختصر معالم التّنزيل، للإمام الحسين بن مسعود الفراء البغوي، اختصار وتعليق:
   الدكتور عبد الله الزيد، ط دار السّلام للنشر، الرّياض.

- 7٦- مختصر منهاج القاصدين، لابن قدامة المقدسي، تحقيق: زهير الشاويش، ط الثّامنة عام ١٤٠٩هـ، ١٩٨٩م، المكتب الإسلامي، بيروت.
- ٧٧- مدارج السّالكين، لابن قيم الجوزية، ط الأولىٰ عام ١٤١٩هـ، ١٩٩٩م، دار إحياء السّراث العربي، بيروت.
- ٢٨ المسند، للإمام أحمد بن حنبل، تحقيق: شعيب الأرنؤوط وآخرين، ط مؤسسة الرّسالة، بيروت.
- ٢٩ معادن الجواهر في فضل الذكر والذاكر، لأحمد بن أبي بكر الحموي، تحقيق:
   مسعد السّعدني ومحمد حسن إسماعيل، ط دار الكتب العلمية، بيروت.
- •٣٠ مفتاح دار السّعادة، لابن قيم الجوزية، ط عام ١٤١٦هـ، ١٩٩٥م، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٣١- المنهج القرآني في تعظيم الله، لسليمان عقاب الزعبي، رسالة دكتوراه عام ١٠١٥م،
   كلية أصول الدين بجامعة العلوم الإسلامية العالمية بعمان، الأردن.
- ٣٢- منهج ودراسات لآيات الأسماء والصّفات، لمحمد الأمين الشنقيطي، ط الرّابعة عام ١٤٠٤هـ، ١٩٨٤م، الدار السّلفية، الكويت.
- ٣٣- الوابل الصّيب- لابن قيم الجوزية، تحقيق: بشير محمد عون، ط السّابعة عام ١٤٢١هـ، ٢٠٠٠م، مكتبة دار البيان، دمشق.

### فهرس الموضوعات

| المقدمة                               | ۲  |
|---------------------------------------|----|
| التمهيد                               | ٥  |
| المبحث الأول: وسائل تعظيم الله تعالىٰ | ٨  |
| المبحث الثاني: آثار تعظيم الله تعالىٰ | ۱۷ |
| الخاتمة                               | 74 |
| فهرس المصادر والمراجع                 | 40 |
| فهرس الموضوعات                        | ۲۸ |