



هدايات القرآن في بنّاء الإنسان





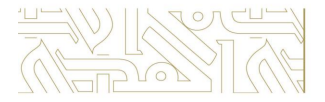


# عنوان البحث:

الرّعَايَةُ القُرآنيّةُ لِلحُقوقِ الإِنْسَانيّةِ (حَقُّ الكَرامَة أَغُوذَجًا)

اسم الباحث/ـة أ.د/ إسماعيل محمد شندي (عمايره)















#### المقدّمة

الحمدُ لله ربّ العالمين، والصّلاةُ والسّلام على سيّد الأنبياء والمرسلين، محمّد بن عبد الله، وعلى آله وأصحابه ومن والاه، وسار على دربه إلى يوم الدّين، وبعد؛ فهذه دراسةٌ علميّةٌ، تناول الباحثُ فيها موضوعًا علميًّا مُهمًّا تحت عنوان: الرّعَايَةُ القُرآنيّةُ لِلحُقوق الإنْسَانيّةِ -حَقُّ الكَرامَة أُنمُوذَجًا.

الإنسانُ هو كُبرى القضايا الكونيّة التي عنِيَت بها النّصوص الشّرعيّة؛ بالبيان، والتّوضيح، والإرشاد، وقد دلّت النّصوصُ القُرآنيّة الكريمة على أن الإنسان ليس كائنًا عبثيًّا لا قيمة له ولا اعتبار، بل أكّدت بصراحة ووضوح -لا لبس فيه- أنّ الإنسان هو الكائن المكرّمُ في شتّى مراحله، والمفضّلُ على سائر المخلوقات، ومن أجله أرسل الله -تعالى - الرّسل، وأنزل عليهم الكتب، وهو المقصودُ الأساسيُ بخطابات القُرآن الكريم، من ثمّ حرَصَت نصوصُه الكريمةُ على هدايته، وإرشاده إلى المنهج الأمثل، والطّريق الأقوم، وهيأت له السّبل والإمكانيّاتِ التي تعينُه على تحقيق السّعادة في الدّارين، فزوّدته بالعقل، والتّفكير، والإدراك، والإرادة، وجعلته في أحسن صورة، وأتمّ قوام؛ تأهيًلا له ليتولّى عمارة الأرض، ويعمل على تحكيم شرع الله فيها.

يسعى الباحثُ حيثًا من خلال هذه الدّراسة العلميّة إلى بيان مدى الرّعاية القُرآنيّة للحُقوق الإنسانيّة وحفظِها، مع التّركيزِ المكتّفِ على حقّ الكرامَة وما يتعلّق به؛ كأنموذج مهمّ لرعاية الهَدْيِ القُرآنيّ لتلك الحُقوق، باعتباره الأساسَ لها؛ حيث جاءت الحُقوقُ الأخرى تحقيقًا وخدمةً للكرامَة الإنسانيّة، وحِفظًا لها، حيث تسعى الدّراسة إلى إظهار أهميّة دور الهَدْيِ القُرآنيّ في بناءِ الإنسان، ورعايةِ حُقوقه، تأكيدًا على عَظَمة القُرآن الكريم، وإظهارًا لسموّ تشريعاته في مجال حُقوق الإنسان، وأسبقيّتها في الالتفات إلى

هذه الحُقوق، وشمولها، وسعتِها، وتفوّقِها على ما عداها من التشريعات الوضعيّة، فهي من خالق النّاس جلّ في علاه، الرّحيم بهم، واللطيف بحالهم، والعالم بما يسعدُهم في دنياهم وآخرتهم.

### مُشكلةُ الدّراسة

مشكلةُ الدراسة الحاليّة تتمحورُ في الحاجةِ الملحّة إلى التّعريف بالرّعاية القُرآنيّة للحُقوق الإنسانيّة، مع شديد الاعتناء بحقّ الكرامَة؛ كأغوذجٍ أساسيّ لرِعاية القُرآن لهذه الحُقوق واهتمامه بها، وكفالتها، وحفظها، والمنع من تجاوزها أو الاعتداء عليها، في ظلّ انعدام الوعي بموقف الهدي القُرآني من هذه الحُقوق أو ضعفه لدى شريحة غير قليلة من النّاس، والافتتان بما عند الآخر؛ من تشريعات، وقضايا ذات صلةٍ بالإنسان وحُقوقه، معتقدين إغفالَ النّصِّ القُرآنيّ للمُذه الحُقوق أو انتقاصَه لها، وعدم اهتمامه بها، ولعل السّؤالَ الأبرزَ الّذي يلحّصُ مشكلة الدّراسة الحاليّة هو: ما مدى الرّعاية التي كفلتها نصوصُ الهدي القُرآني لحُقوق الإنسان؟ وتتفرّع عنه الأسئلةُ الآتيةُ:

- ١. ما مفهومُ الحُقوق الإنسانيّةِ وأهميّتُها؟
- ٢. ما أسس الحُقوق الإنسانيّة وخصائصها؟
  - ٣. ما أنواعُ الحُقوق الإنسانيّةِ؟
- ٤. ما مدى رعاية الهَدْي القُرآني للحُقوقِ الإنسانيّةِ؟
  - ٥. ما مفهومُ الكرامَة الإنسانيّةِ وأهميّتُها؟
    - ٦. ما مظاهر التّكريم الإلهي للإنسان؟
- ٧. ما دورُ الهَدْي القُرآني في رعايّة الكَرامَة الإنسانيّةِ؟

### أهداف الدّراسة

تهدفُ الدّراسةُ الحاليّةُ إلى تعريف الباحثين وطلّاب العلم وغيرهم من المعنيّين بالرّعاية القُرآنيّة للحُقوق الإنسانيّة، مع شديد التّركيز على حقّ الكرامَة؛

كَأَنْمُوذَ مِهُمٍّ على رعايةِ الهُدْيِ القُرآنيّ لتلك الحُقوق وصونها، ومنع العبث بها، أو الاعتداء عليها، من خلال عرض ومعالجة المفاهيم والموضوعات الآتية:

- ١. مفهومُ الحُقوقِ الإنسانيّةِ وأهميّتُها.
- ٢. أسُسُ الحُقوقِ الإنسانيّةِ وخصائصُها.
  - ٣. أنواعُ الحُقوقِ الإنسانيّةِ.
- ٤. مدى رعاية الهَدْي القُرآنيّ للحُقوقِ الإنسانيّةِ.
  - ٥. مفهومُ الكرامَة الإنسانيّةِ وأهميّتُها.
  - مظاهر التكريم الإلهى للإنسان.
- ٧. دورُ الهَدْي القُرآنيّ في رِعايةِ الكَرامَة الإنسانيّةِ.

### أهميّة الدّراسة

لعل الأهميّة الماثلة لهذه الدّراسة تنبعُ من أهميّة الموضوع المطروح فيها للبحث والدّرْس والتّحليل في الحاجة الملحّة لبيان مدى الرّعاية القُرآنيّة للحُقوق الإنسانيّة، مع التّركيز والاعتناء بحقّ الكَرامَة أنموذجًا، في ظلّ انعدام الوعي بمدى رعاية القُرآن الكريم لحُقوق الإنسان أو ضعفه لدى شريحة من النّاس، وافتتان شرائح عديدة من الجتمع بما لدى العالم الغربيّ في هذا الشّأن؛ بيانًا لعظمة القُرآن الكريم، وسموّ نظرته إلى الإنسان، وشمول هديه، وسعة نظرته، وتأكيدًا على تفوّق الهدي القُرآنيّ في هذا الشّأن، عمّا ورد في القوانين والتّشريعات الوضعيّة، فالدّراسة تُعدُّ لبنةً جديدةً في بناء الدّراسات القُرآنيّة بإذن الله.

### الدّراساتُ السّابقةُ

من خلال مراجعة المكتبات المتخصّصة، والاستعانة بمتصفّح الإنترنت، لم يعثر الباحثُ على دراسة علميّة تحمل العنوان الذي خطّه للدّراسة الحاليّة، أو تجمع شَتاتَ مفردات هذا الموضوع، وتعالجُها على نحو مُنفرد؛ تسهيلًا على الباحثين وطلبة العلم، مع وجود عديد الدّراسات المهمّة في هذا الشّأن، والتي

أفاد منها الباحثُ "حُقوق الإنسان في القُرآن والسّنة وتطبيقاتها في المملكة العربيّة السّعوديّة" لمحمّد الصّالح، و "حُقوق الإنسان مفهومه وتطبيقاته في القُرآن الكريم" ليحيى زمزي، و "حُقوق الإنسان في القُرآن الكريم"، لليلى العقيل، و "حُقوق في الإسلام"، لعبد الله التّركي، و "الكَرامَة الإنسانيّة في ضوء المبادئ الإسلاميّة"، لعبد العزيز التّويجري، و "مظاهر التّكريم الإنساني في القُرآن الكريم"، للشّاهد البوشيخي، و "الكَرامَة الإنسانيّة في ضوء القُرآن الكريم - دراسة موضوعيّة"، لبراء محمّد، و"الكَرامَة الإنسانيّة في القُرآن الكريم - دراسة موضوعيّة"، لدلال ناصيف، وغيرها.

وتتميز الدراسة الحالية عمّا سبق من الدراسات، في التركيز على إبراز مدى الرّعاية القُرآنيّة للحُقوق الإنسانيّة، مع حشد المفردات ذات الصّلة، وتخصيص حقّ الكرامَة الإنسانيّة بمزيد من العرض، والتّوضيح، والبيان، وإضافة موضوعات جديدة تتعلّق برعاية هذا الحقّ؛ كالحِفاظ على نسب الإنسان، ومنع تخويفه وتفزيعه، وحمايته من الاستعباد، وتوفير حاجاته، وستر عورته، والتّأكيد على أنّ حقّ الكرامَة هو الأساسُ لما عداه من الحقوق، وأنّ الحُقوق الأخرى إنّما جاءت محقّقةً لحقّ الكرامَة الإنسانيّة، وداعمةً له ومؤيّدة.

### منهج البحث

لغرض معالجة مفردات هذه الدراسة العلميّة وتحليل موضوعاتها، والوصول إلى النّتائج المرجوّة منها، استخدم الباحث المنهج الوصفيّ القائم على التّحليل، مستفيدًا من المنهج الاستقرائيّ؛ باعتبارهما المنهجيْن المناسبيْن لهذا اللّون من الدراسات في العلوم الشّرعيّة.

## خطّة الدّراسة

انتظمت هذه الدّراسة في مقدّمةٍ؛ اشتملت على مشكلة الدّراسة، وأهدافِها، وأهميّتها، والدّراسات السّابقة، ومنهج البحث، ومحتواها، الذي اقتضت طبيعتُه تقسيمه إلى أربعةِ مباحث، وخاتمة، كما يلي:

المبحثُ الأوّلُ: مفهومُ الخُقوقِ الإنسانيّةِ وأهميّتُها وأسُسُها وخصائصُها.

المطلبُ الأوّلُ: مفهومُ الحُقوقِ الإنسانيّة وأهميّتُها.

المطلبُ الثّاني: أسسُ الحُقوقِ الإنسانيّةِ وخصائصُها.

المبحثُ الثّاني: أنواعُ الحُقوقِ الإنسانيّةِ ومدى رعايةُ الهَدْي القُرآنيّ لها.

المطلبُ الأوّلُ: أنواعُ الحُقوقِ الإنسانية.

المطلبُ التّاني: مدى رعاية الهُدْي القُرآنيّ للحُقوقِ الإنسانيّة.

المبحثُ الثَّالثُ: مفهومُ الكَرامَة الإنسانيَّة وأهميّتُها.

المطلبُ الأوّلُ: مفهومُ الكَرامَة الإنسانيّة.

المطلبُ الثّاني: أهميّةُ الكَرامَة الإنسانيّة.

المبحثُ الرّابعُ: مظاهرُ التّكريمِ الإلهيِّ للإنسان ودورُ الهَدْيِ القُرآنيِّ في رِعايّة الكَرامَة الإنسانيّةِ.

المطلبُ الأوِّلُ: مظاهرُ التَّكريمِ الإلهيِّ للإنسان.

المطلبُ التّاني: دورُ الهَدْي القُرآنيّ في رِعايّة الكَرامَة الإنسانيّةِ.

الخاتمةُ: وتضمّنت النّتائجَ والتّوصيات.

### المبحث الأوّلُ

مفهومُ الحُقوقِ الإنسانيّةِ وأهميّتُها وأسُسُها وخصائصُها المطلبُ الأوّلُ: مفهومُ الحُقوق الإنسانيّة وأهميّتُها:

الفرعُ الأوّلُ: مفهومُ الحُقوقِ الإنسانيّةِ:

الحُقوقُ في اللغة (١) جمعُ الحَقِّ، والحَقُّ: نَقِيضُ الْبَاطِلِ وَخِلَافُه، ومنه قول الله تعالى: ﴿ وَلَا تَلْسُواْ الْحَقَّ بِالْبَطِلِ ﴾ (٢)، أي لا تَخلِطُوا الحق الذي عندكم في الكِتاب بالباطِل (٣). والحَقُّ هو الوُجوبُ، والثُّبوتُ، وصَارَ حَقًّا: أي ثَبت ووجَب، وقد وردت لفظةُ الحق في القُرآن الكريم بمعانٍ عدّة، كلّها تدورُ حول النّبات والوُجوب، قال تعالى: ﴿ وَكَانَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصُرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (٤)، فنصرُ النّبات والوُجوب، قال تعالى: ﴿ وَكَانَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصُرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ (٤)، فنصرُ المؤمنين حقُّ أوجبه الله -تعالى على نفسه كرمًا منه ولطقًا وفضلًا (٥)، وقال المؤمنين حقُّ أوجبه الله -تعالى على الْمَكَوْرِينَ ﴿ وَالَّهُ وَجَلَّ - قَدْ أَعْطَى كُلَّ ذِي وَبَبت وَبَبت الشّريف: "إنّ الله -عَزَّ وَجَلَّ - قَدْ أَعْطَى كُلَّ ذِي حَقِّ حَقَّهُ، فَلا وَصِيّةً لِوَارِثٍ " (٨)

<sup>(</sup>۱) كتاب العين، الخليل بن أحمد، ج٣، ص٦-٧؛ مادة (حقَّ)؛ الصّحاح تاج الّلغة وصحاح العربيّة، الجوهري، ج٤، ص٠٤٤، مادة (حقق)؛ المصباحُ المنير، الفيّومي، ص٠٩٨، مادة (حقق).

<sup>(</sup>٢) جزء من الآية رقم (٤٢) من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٣) الجامع لأحكام القُرآن، القُرطبي، ج١، ص٢٤٢.

<sup>(</sup>٤) جزء من الآية رقم (٤٧) من سورة الرّوم.

<sup>(</sup>٥) تفسير القُرآن العظيم، ابن كثير، ج٦، ص٢٨٩.

<sup>(</sup>٦) جزء من الآية رقم ( ) ) من سورة الزّمر.

<sup>(</sup>٧) لسان العرب، ابن منظور، ج١٠ ص٩٥٠.

<sup>(^)</sup> سنن أبي داود، مذيّل بأحكام الشّيخ الألباني، ج٣، ص١١٥ كتاب الوصايا، باب ما جاء في الوصيّة للوارث، حديث رقم: (٢٨٧٠)، وأشار إليه الشّيخ الألباني بلفظ: "حسنٌ صحيحٌ".

والحقُّ هو: "التَّابت الَّذي لا يسوّغ إنكاره"(١).

أمّا الحقّ في الاصطلاح فهو: "مصلحةٌ ثابتةٌ للفرد أو المجتمع أو لهما يقرّرها الشّارع الحكيم"(٢)، أو هو: "ما ثبت للإنسان بمقتضى الشّرع من أجل صالحه"(٣)، وهو: "اختصاص ثابت شرعًا لتحقيق مصلحةٍ يقتضي سلطةً أو تكلّيقًا"(٤). وأمّا الإنسانيةُ، فهي نسبةٌ إلى الإنسان، يقول ابن فارس: الهمزة والنّون والسّين أصل واحد، وهو ظهور الشّيء، وكلّ شيء خالف طريقة التوحّش، ومن هنا قالوا: الإنسان خلاف الجنّ، وسمّوا بذلك لظهورهم، ويقال: آنست الشّيءَ إذا رأيته، وآنست الشّيءَ إذا سمعتُه، وهو مستعارٌ من الأوّل، والأنس بالشّيءِ: إذا لم يُستوحَش منه (٥)، والإنسان عبارةٌ عن البَدَن والرّوح معًا(٢).

وأمّا الإنسانيّة في الاصطلاح، فهي: "جملةٌ من الصّفات التي تميّز الإنسان عن غيره من المخلوقات من القدرة على الحبّ والرّحمة وعدم إيذاء المشاعر"("). وأمّا الحُقوق الإنسانيّة بالمعنى اللّقبي فهي: "تلك المبادئ والقوانين العامّة التي اتّفقت عليها الأديان، والقوانين الدّوليّة فيما يتعلّق باحترام الإنسان في مجال عقيدته، وحرّيّته، وثقافته.

وفي مجال حُقوق المرأة والطّفل، والقضايا السّياسيّة، وحرّيّة التّفكير، وهي حُقوق كفلتها الشّريعة الإسلاميّة وجميع الأديان

<sup>(</sup>١) التعريفات الفقهيّة، من رسائل البركتي، المسمّاة: قواعد الفقه، ص ٢٦٦.

<sup>(</sup>٢) المدخل للفقه الإسلامي، محمّد يوسف موسى، ص١١٠.

<sup>(</sup>T) أحكام المعاملات الشّرعيّة، على الخفيف، ص٢٨.

<sup>(</sup>٤) حقوق الإنسان في الإسلام، الشّربجي، ص١٠.

<sup>(</sup>٥) معجم مقاییس اللغة، ابن فارس، ج١، ص١٤٥.

<sup>(</sup>٦) مجموع الفتاوي، ابن تيمية، ج٤، ص ٢٢٢.

<sup>(</sup>٧) ما هي الإنسانيّة؟ راغب ناصر، موقع موضوع، الرّابط: https://mawdoo3.com، تاريخ الرّيارة: ٢٠٢٤/١/٩م.

والقوانين الدّوليّة"(١).

ويمكن للباحث تعريف الحُقوق الإنسانيّة موضوع الدّراسة الحاليّة بأنها: "المبادئ والقوانين التي أقرّتها الأديان السّماويّة والقوانين الوضعيّة بما يكفلُ للنّاس العيشَ بكرامَة".

الفرعُ الثّاني: أهميّةُ الحُقوق الإنسانيّةِ: الإنسانُ بلا حُقوق كائنٌ بلا قيمة، ولا وزن، ولا اعتبار، وإذا فقد الإنسانُ حُقوقَه فإنّه يفقد إنسانيّته، والغاية الأساسيّة من وجوده، فالحُقوقُ الإنسانيّة ضرورةٌ من الضّرورات الملحّة للإنسان، لما لها من تأثير كبير، ونتائج مهمّة في الحياة الإنسانيّة، وسلوك الإنسان ومعتقداته، ونظرته إلى الكون والإنسان والحياة (٢)، ولأجل ذلك حرَصَت جميع الشّرائع السّماويّة والتّشريعات الوضعيّة على وضع القوانين والقواعد التي تؤكّد هذه الحُقوق، وتعمل على رعايتها، وحفظها، وحمايتها من أيّ تجاوز أو اعتداء، ولأهميّة هذه الحُقوق وحاجة الإنسان إليها، جاءت نصوصُ القُرآن الكريم، فشرعَت الحُقوق اللازمة للإنسان، وصاغتها في نصوص مقدّسة، وجعلتها محل التقدير والاحترام، وأوجبت تنفيذها، ورعايتها، وحمايتها، ومنعت انتهاكها، أو أيّ تجاوز لها، أو اعتداء عليها، واعتبرتها هبةً منحها الله -تعالى- للإنسان، وأحاطتها بسياج كبير من الخُرمات، وحذّرت من التّفريط فيها، أو التّساهل في شأها. وفي هذا السّياق لا بدّ من التّأكيد على أن الإسلام يعدُّ أكثر الأديان السماويّة رعايةً للحُقوق الإنسانيّة، وأعظَمَها عنايةً بها وتقديرًا لها، وقد سبق في تشريعها ورعايتها القوانين والتشريعاتِ الوضعيّةَ بقرون عديدة، وقد أقرّت تلك الحُقوق في الإسلام دون مطالبات من النَّاس أو مظاهرات، كما حصل عند الأمم والشَّعوب الأخرى،

<sup>(</sup>۱) حُقوقُ الإنسان الثّقافيّة بين الشّريعة الإسلاميّة والمواثيق الدّوليّة، داود حلّس، ص٦، نقلًا عن جريدة الرّياض، في ٢٠٠٣/١٠/١٣م.

<sup>(</sup>٢) حُقوقُ الإنسان في ضوء آيات القُرآن الكريم -دراسة مقارنة، حسّان شريان، ص ٩.

فقد ظهرت هذه الحُقوق جزئيًّا لدى العالم الغربيّ في القرن الثّالث عشر الميلاديّ، نتيجة ثوراتٍ عنيفة عمّت تلك البلاد، واستمرّت في الظّهور والتّقعيد عبر مراحل مختلفة، تُوجت بظهور الميثاق العالميّ لحُقوق الإنسان، الذي أصدرته الجمعيّة العامّة للأمم المتّحدة، في أعقاب الحرب العالميّة الثّانية في العام أصدرته الجمعيّة العامّة وما في العام ١٩٥٠م، والميثاق الاجتماعي الأوروبيّ في العام ١٩٦١م، واتّفاقيّة الحُقوق السّياسيّة والمدنيّة في العام من ١٩٦١م، ثم بظهور مواثيق حُقوق الإنسان في العام ١٩٦٨م، وما تلاها من مواثيق حُقوق الإنسان في العام ١٩٦٨م، وما تلاها من مواثيق واتّفاقيّات ذات صلة (١٠).

## المطلبُ الثّاني: أسُسُ وخصائصُ الحُقوق الإنسانيّةِ في الإسلام

الفرعُ الأوّلُ: أَسُسُ الحُقوقِ الإنسانيّةِ فِي الإسلام: الحُقوقُ الإنسانيّةُ في الإسلام بُنيت على أسُسٍ مُهمّة، تضمنُ احترامَ هذه الحُقوق وحسنَ رعايتها، وعدمَ التّساهل في شأنها.

وهناك جملةً من الأسس المهمة التي تقوم عليها الحُقوق الإنسانيّة في الإسلام، تعدف بالأساس إلى حماية حُقوق الإنسان، فهي تعمل على كبح جماح نزعات الشّرّ؛ من الظّلم، والقهر، والأنانيّة، والتّكبّر، والبطش، والطّغيان، والجهل الذي يمكن أن يقع من الإنسان على أخيه الإنسان، وتحدّ منها، وتمنع الإنسان من أن يتغوّل على أخيه الإنسان، حتى ينعم النّاس بالأمن والسّكينة، والرّاحة والطُّمأنينة، ومن ثمّ يتحقّق الغرضُ من خلق الإنسان بالأساس، وهو عبادة الله تعالى، وعمارة الأرض وفق هديه الكريم.

### وهي كما يلي<sup>(۲)</sup>:

<sup>(</sup>۱) محقوق الإنسان في ضوء آيات القُرآن الكريم -دراسة مقارنة، حسّان شريان، ص ١٢ - ١٤؟ الحقّ في الحياة والكّرامَة الإنسانيّة -رؤية إسلاميّة، عبد الحميد مدكور، ص٤-٧.

<sup>(</sup>٢) حُقوقُ الإنسان في ضوء آيات القُرآن الكريم -دراسة مقارنة، حسّان شريان، ص ٢٧- ٢٩؛ حُقوقُ الإنسان محور مقاصد الشّريعة، الرّيسوني، ج١، ص٣٦.

١- الرّبّانيةُ: الحُقوقُ في الإسلام ربانيّةُ المصدر، فهي منحةٌ من الله - تعالى - إلى خلقه، وهو العارفُ بمصالحهم وحاجاتهم،

قال تعالى: ﴿ قُلْ ءَأَنتُمْ أَعْلَمُ أَمِ اللّهُ ﴾ (١) فلا يوجد حقٌ مقرّرٌ في الإسلام خارج عن دائرة النّصوص الشّرعيّة، والنّصوص الشّرعيّة أساسُ الحُقوق الإنسانيّة، ممّا يمنحها النّبات والدّيمومة، فهي لا تقبل التّبديل، ولا الإلغاء، أو الاجتزاء، كما لا تقبّل التّنازل عنها من فرد من الأفراد، كما أمّا تسمو بالإنسان، وتعزّز من مكانته ودوره في هذا الوجود.

7- التقوى: الحقوق في الإسلام جزءٌ لا يتجزّأُ من دين المسلم وعقيدته، وهي ترجمةٌ عمليّةٌ لفلسفة التقوى، وهذا يمنحها سياجًا حاميًّا من أيّ اعتداء، فلا يجوز انتهاكُها، أو التّفريطُ فيها، وإلّا فالإثم والعقاب، وقد ورد في النّصوص الشّرعيّة ما يؤكّد كونَ هذه الحُقوق من الدّين، وأخّا مُلزمة، وواجبة النّطبيق، قال تعالى: ﴿ يَلْكَ حُدُودُ اللّهِ فَلَا تَعْتَدُوهَا فَوَمَن يَتَعَدّ حُدُودَ اللّهِ فَأُولَيّكَ هُمُ الظّامِمُونَ ﴿ وَاللّهُ وَرَسُولَهُ وَإِلّا لَهُ وَلَهُ لَهُ وَلَا يَعْتَلَى اللّهُ وَرَسُولَهُ وَإِلّا لَهُ وَلَهُ لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَهُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَهُ لَهُ اللّهُ وَلَا لَهُ وَلَهُ لَا لَهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا لَهُ اللّهُ وَلَهُ لَهُ اللّهُ وَلَهُ لَهُ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَكُولُ اللّهُ وَلَوْلَ اللّهُ وَلَمُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ لَولًا لَهُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللهُ الللهُ الللّهُ الللّهُ اللللهُ الللهُ الللهُولُولُولُولُ الللّهُ الللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللّهُ

٣- العدالة: الحُقوقُ في الإسلام تقوم على أساس العدالة الإلهيّة، فهي تراعي الجوانب المختلفة للإنسان؛ الفِطريّة، والتّفسيّة، والتّكوينيّة، والاحتياجات الخاصّة.

٤- الإنسانية: الحُقوقُ في الإسلام إنسانية، بمعنى أخمّا تَستوعبُ الكلّ الإنسانيّ، فقد اعتنت النّصوصُ الشّرعيّة بالإنسان وحُقوقه، كونه إنسانًا، وبسبب تلك النّظرة الإنسانيّة منحتهُ هذه الحُقوق، وأوجبت المحافظةَ عليها، وعدمَ انتهاكها.

<sup>(</sup>١) جزء من الآية رقم (١٤٠) من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٢) جزء من الآية رقم (٢٢٩) من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٣) جزء من الآية رقم ( ۲ ) من سورة الجنّ.

7- التوازن؛ الحقوق الإنسانية في الإسلام تقوم على أساس التوازن، فالنّصوص الشّرعية حين منحت الإنسان حُقوقه كفرد لم تغفل الحُقوق الخاصّة بالجماعة، فهي شرعّت الحُقوق للفرد، كما شرعّت الحُقوق للجماعة، وشرعت لكلّ منهما ما يلزمه، من دون أن يطغى فيها جانب على آخر، بخلاف التشريعات الوضعيّة، حيث إن بعضها يركّز على الحُقوق الفرديّة، دون اهتمام بحُقوق الجماعة، ومنها ما يركّز على حُقوق الجماعة دون التفات إلى حُقوق الأفراد.

٧- دفع الضرر: الحُقوق الإنسانية في الإسلام مصانةٌ ومحفوظةٌ، من خلال نصوص شرعيّة ملزمة، وقد أفادت تلك النّصوص بأنّ التّمتّع بالحُقوق مقيّدٌ بعدم الإضرار بالآخرين؛ أفرادًا كانوا أو جماعات، ففي الحديث الشّريف عَنْ عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ رضي الله عنه، أنَّ رَسُولَ اللهِ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- قَضَى: "أَنْ لَا ضَرَرَ وَلَا ضِرَارَ "(٢)، كما منعت النّصوص الشّرعيّة استخدامَ الحُقوق في أوجه غير مشروعة؛ كالتّبذير، والإسراف، وتجاوز الإنسان للحُدود فيما يملكه؛ إذ يصير ذلك من الإسراف المنهى عنه.

٨- الوحدة الإنسانيّة: لعل من أبرز الأسس الشّرعيّة التي بُنيت عليها
 الحُقوق في الإسلام الوحدة الإنسانيّة، فهي تهدف في الأساس إلى الوحدة التي

<sup>(</sup>١) الآية رقم (١٤) من سورة الملك.

<sup>(</sup>۲) سنن ابن ماجة، مذيّل بأحكام الشّيخ الألباني، ج٢، ص٧٨٤، كتاب الأحكام، باب من بني في حقّه ما يضرّ بجاره، حديث رقم: (٢٣٤٠)، قال الشّيخ الألباني: "صحيح".

تتحقّق خلالها مصلحة الإنسانية جمعاء، وهو الأساس الذي قامت عليه رسالة الإسلام، مصداقًا لقول الله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلّا رَحْمَةَ لِلْعَكَمِينَ الإسلام، مصداقًا لقول الله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلّا رَحْمَةَ لِلْعَكَمِينَ الإسلام، وقوله تعالى: ﴿قُلْ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ إِنّي رَسُولُ اللّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾ (١)، وهذا بخلاف كثير من التشريعات الوضعيّة ذات الصّلة بحُقوق الإنسان، والتي يظهر فيها التّحيّرُ للجنس أو اللون أو العِرق أو الدّين.

### الفرعُ النَّاني: خصائصُ الحُقوقِ الإنسانيَّةِ في الإسلام:

تتمثّل في الأمور الآتية $(^{7})$ :

1- ضمانُ الحِمايةِ الشّرعيّة: وفّرت النّصوصُ القُرآنيّةُ الكريمةُ الحِمايةَ الكاملةَ والضّمانات الكفيلة بالحِفاظ على الحُقوق الإنسانيّة، ومنعت أيَّ الكاملةَ والضّمانات الكفيلة بالحِفاظ على الحُقوق الإنسانيّة، ومنعت أيَّ انتهاكُ لها أو اعتداء عليها، واعتبرت ذلك جريمة خطيرة، يُجازى عليها بعقوبات شرعيّة رادعة.

ولعل من أبرز الحمايات والضمانات الشّرعية لهذه الحُقوق الحُرمة، مّا أكسبها نوعًا من الحصانة، التي لا تسمح بالمساس بها بحال من الأحوال، أضف إلى ذلك العُقوبات الرّادعة، من الحُدود والقِصاص، ومن ذلك أيضًا الأمر بالمعروف والنّهي عن المنكر، والقتال في سبيل الدّفاع عن هذه الحُقوق، إذا ما لزم الأمر، مصداقًا لقوله تعالى: ﴿ وَمَا لَكُمْ لَا تُقَتِّلُونَ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ وَٱلْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ ٱلرِّيَالِ وَٱلْمِسْآءِ وَٱلْمِلْدَنِ ﴾ (١٠).

بل إنّ النّصوص الشّرعيّة جعلت للإنسان الحقّ في دفع الاعتداء عن نفسه،

<sup>(</sup>١) الآية رقم (١٠٧) من سورة الأنبياء.

<sup>(</sup>٢) جزء من الآية رقم (١٥٨) من سورة الأعراف.

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> حُقوقُ الإنسان في ضوء آيات القُرآن الكريم –دراسة مقارنة، حسّان شريان، ص ٢٩–٣٢.

<sup>(</sup>٤) جزء من الآية رقم (٧٥) من سورة النّساء.

مصداقًا لقوله تعالى: ﴿وَكَتَبُنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ ٱلنَّفْسَ بِٱلنَّفْسِ وَٱلْعَيْنَ بِٱلْعَيْنِ وَٱلْمَانِينِ وَالْمَانِينِ وَالْمَانِينِينِ وَالْمَانِينِينِ وَالْمَانِينِينِ وَالْمَانِينِينِ وَالْمَانِينِ وَالْمَانِينِ وَالْمَانِينِ وَالْمَانِينِ وَالْمَانِينِ وَالْمَانِينِ وَالْمَانِينِ وَالْمَانِينِ وَالْمَانِينِ وَلْمَانِينِ وَالْمَانِينِ وَالْمَانِينِينِي وَالْمَانِينِينِ وَالْمَانِينِينِ وَالْمَانِينِينِي وَالْمَانِينِينِي وَالْمَانِينِينِي وَالْمَانِينِينِي وَالْمَانِينِينِينِي وَالْمَانِينِينِي وَالْمَانِينِي وَالْمَانِينِي وَالْمَانِينِي وَالْمَانِينِي وَالْمَانِينِي وَالْمَانِينِي وَالْمَانِينِي وَالْمَانِي وَالْمَانِينِي وَالْمَانِي وَالْمَانِينِي وَالْمَانِي

٢- الشّمولُ: حُقوق الإنسان في الإسلام شاملةٌ لجميع حاجاته.

وقد امتد شمول التشريعات المتعلقة بحُقوق الإنسان، بحيث استوعب الأبعاد المختلفة جميعها؛ المكانية، والزّمانيّة، والشّخصيّة، والآثار الحسّية، والمعنويّة للإنسان.

وهذا يؤكّد سمة الرّبانيّة، التي تنبثق منها تلك التّشريعات، مصداقًا لقوله تعالى: ﴿ أَلَا يَعَالُو مَنْ خَلَقَ وَهُو ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ﴿ ).

٣- النّباتُ والدّيمومةُ: حُقوقُ الإنسان في الإسلام ثابتةٌ ودائمةٌ، فهي ليست خاضعة للإلغاء، أو النّسخ، أو التّبديل، أو التّعطيل، أو النّقص، وإذا ما فقد أيّ من هذه الحُقوق لسبب ما، فإنّه سرعان ما يعود بعد زوال ذلك السّبب.

<sup>(</sup>١) جزء من الآية رقم (٤٥) من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٢) الآية رقم (١٤) من سورة الملك.

### المبحث الثّابى

أنواعُ الحُقوق الإنسانيّةِ ورعايةُ الهَدْيِ القُرآنيّ لها

المطلبُ الأوّلُ: أنواعُ الحُقوقِ الإنسانيّةِ

تتنوّعُ الحُقوقُ الإنسانيّةُ في التّشريعات السّماوية والقوانين الوضعيّة، إلى أنواع عديدة، لعل من أبرزها ما يلي (١):

- ١- حقُّ الحياة.
- ٢- حقُّ الحرّية.
- ٣- حقُّ المساواة.
- ٤ حقُّ الأمن.
- ٥- حقُّ التّملّك.
- ٦- حقُّ التّعليم.
- ٧- حقُّ العمل.
- ٨- حقُّ الضّمان الاجتماعي.
  - 9- حقُّ الكَرامَة.

وفي المطلب التاليّ بيانٌ موجزٌ لمدى الرّعاية التي أولتها النّصوصُ القُرآنيّة الكريمة لهذه الحُقوق؛ لانشغال الدّراسة الشّديد بحقّ الكَرامَة؛ والرّعاية الكبيرة التي حظي بها في النّصوص القُرآنيّة؛ كأنموذج بيّنٍ على مدى الرّعاية القُرآنيّة للحُقوق الإنسانيّة بعامّة، وأساس لها، وعلى الله التُكُلان.

<sup>(</sup>۱) حُقوق الإنسان في ضوء آيات القُرآن الكريم -دراسة مقارنة، حسّان شريان، ص ١٣- ٢٦؛ الكّرامَة الإنسانيّة في ضوء التّشريع الإسلامي، ماهر السّوسي، ص ٩ وما بعدها؛ الكّرامَة الإنسانيّة بين الإسلام ومواثيق الأمم المتّحدة، محمّد شعبان أيّوب، ص ٤؛ المساواة والكّرامَة الإنسانيّة في شريعة الإسلام، يوسف الكتّاني، ص ٢، وما بعدها.

### المطلبُ الثّاني: رعايةُ الهَدْي القُرآنيّ لِلحُقوقِ الإنسانيّة

اهتم القُرآن الكريمُ بالحُقوق الإنسانيّة، وعملت تشريعاتُهُ الكريمةُ على رعاية هذه الحُقوق وحِفظها، والقُرآنُ الكريمُ -كما أسلفت الدّراسة- له الأسبقيّةُ في تقرير هذه الحُقوق، وحمايتها، وصونها، والدّفاع عنها، وأن الحُقوق الإنسانيّة تقوم على أسُسٍ، ولها خصائص شرعيّة لا تتوفّر في غيرها، وقد ظهرت رعاية القُرآن الكريم للحُقوق الإنسانيّة بعامّة كما يلى:

أولًا: حقُّ الحياق: أهمُّ الحُقوقِ التي وهبها الله -تعالى - للإنسان، ولغرض الحِفاظ عليه جاء الهَدْيُ القُرآيُّ بكل ما من شأنه أن يُحافظ على هذا الحق، ومن ذلك تشريع النّكاح والتّناسل؛ ليبقي على الجِنس الإنساني، مصداقًا لقوله تعالى: ﴿فَانَكِحُواْ مَا طَابَ لَكُمْ مِّنَ ٱلنِّسَآءِ مَثْنَى وَثُلَاثَ وَرُبُع ﴾ (١)، وحرّم الاعتداء على النّفس الإنسانيّة بالقتل، فقال تعالى: ﴿وَلَا تَقْتُلُواْ ٱلنّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللّهُ إِلّا بِٱلْمَوَى وَلَا تَقْتُلُواْ ٱلنّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللّهُ إِلّا بِٱلْمَوَى وَلَا تَقْتُلُواْ النّفْسَ الإنسانيّة بالقتل، فقال تعالى: ﴿وَلَا تَقْتُلُ فَقَالَ، فقال تعالى: ﴿ يَالَيْكُوا اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ثانيًا: حقُّ الحَرِيّة: للقُرآن الكريم دورٌ مهمٌّ ومحوريٌّ في رعاية الحريّة الإنسانيّة؛ باعتبار أنّها مقصدٌ شرعيٌّ ومطلبٌ أساسيٌّ للإنسان، فقد حطّم القُرآن الكريم جميع الأغلال التي تحول بين الإنسان والحريّة، ومنحت نصوصهُ الإنسان حريّة العقيدة، دون إكراه، قال تعالى: ﴿وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَامَنَ مَن فِي ٱلْأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعًا أَفَانَت تُكْرِهُ ٱلنّاسَ حَتَّى يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ﴿ اللهِ الكريم للإنسان حريّة التعبير، فِي ٱلدِّينِّ قَد تَبَيَّنَ ٱلرُشْدُ مِنَ ٱلغَيِّ ﴾ (٥)، وكفل القُرآن الكريم للإنسان حريّة التعبير،

<sup>(</sup>١) جزء من الآية رقم (٣) من سورة النّساء.

<sup>(</sup>۲) جزء من الآية رقم ( $^{(7)}$  من سورة الإسراء.

<sup>(</sup>٣) جزء من الآية رقم (١٧٨) من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٤) الآية رقم (٩٩) من سورة يونس.

<sup>(°)</sup> جزء من الآية رقم (٢٥٦) من سورة البقرة.

فقال تعالى: ﴿وَشَاوِرْهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ﴾(١)، وقال تعالى: ﴿وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ ﴾(٢)، والمشاورة تقتضي أن يعبّر الإنسان عمّا يريد بضوابطه الشّرعيّة.

ثالثًا: حقُّ المساواة: المساواة بين النّاس مبدأ أصيلٌ في الهَدْي القُرآنيّ، دون تميّيز على أساس اللون أو العرق أو الجنس أو اللغة، قال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ اتَّقُولُ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِّن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَشِنَاءَ ﴾ ألنّا والنّاسُ إِنّا خَلَقْتُكُم مِّن ذَكْرِ وَأُنثَى وَجَعَلْنَكُم شُعُوبًا وَقَبَالٍلَ وَيَعَلَنَكُم شُعُوبًا وَقَبَالٍلَ لَيْعَارَفُولًا إِنّا أَلْقَالُ إِنّا اللّه عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴿ اللّهِ اللّهُ عَلَيمٌ خَبِيرٌ ﴿ اللّهِ اللّهُ عَلَيمٌ خَبِيرٌ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهَ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهُ عَلَيمٌ خَبِيرٌ ﴿ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ عَلَيمٌ خَبِيرٌ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيمٌ خَبِيرٌ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيمٌ خَبِيرٌ ﴿ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيمٌ خَبِيرٌ ﴿ اللّهُ عَلَيمٌ خَبِيرٌ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ

خامسًا: حقُّ التملك: كفلت التشريعاتُ القُرآنيّةُ الكريمةُ للإنسان حقّ التّملك، وممّا يذكر في هذا السّياق قول الله -تعالى- في الميراث كإحدى طُرق التّملك: ﴿ لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِّمَا تَرَكَ ٱلْوَلِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ وَلِلنِّسَاءِ ضَمِيبٌ مِّمَا تَرَكَ الْوَلِدَانِ وَٱلْأَقْرُبُونَ وَلِلنِّسَاءِ ضَمِيبٌ مِّمَا تَرَكَ الْوَلِدَانِ وَٱلْأَقْرُبُونَ وَلِلنِّسَاءِ ضَمِيبٌ مِّمَا قَلَ مِنْهُ أَوْ كَثُرُّ نَصِيبًا مَفْرُوضَها ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

<sup>(</sup>١) جزء من الآية رقم (١٥٩) من سورة آل عمران.

رد) جزء من الآية رقم  $( ^{ ( \gamma ) } )$  من سورة الشّورى.

<sup>(</sup>۳) جزء من الآية رقم (۱) من سورة النّساء.

<sup>(</sup>٤) الآية رقم (١٣) من سورة الحجرات.

<sup>(</sup>٥) الآية رقم (٣٣) من سورة المائدة.

الآية رقم (V) من سورة النّساء.

سادسًا: حقُّ التعليم: راعت النصوص القُرآنية حقّ التعليم كأحد الحُقوق الإنسانيّة المهمّة، قال تعالى: ﴿فَلَوْلَا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَآبِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُواْ فِي الإنسانيّة المهمّة، قال تعالى: ﴿فَلَوْلَا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَآبِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُواْ فِي مدح الدِّينِ وَلِيُنذِرُواْ فَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُواْ إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحَذَرُونَ ﴿ اللّهِ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَةُوا ﴾ (١)، وقال في مدح العلماء: ﴿إِنَمَا يَخْشَى اللّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَةُوا ﴾ (٢).

سابعًا: حقُّ العملِ: كفلت التشريعاتُ القُرآنيّة حقّ العمل لكل فرد من أفراد المجتمع، وحق تولي الوظائف العامّة في الدّولة، على أسُس ومعايير الكفاءة والاقتدار والنّزاهة والقُدرة، وأوجبت العمل على كل قادر عليه، قال تعالى: ﴿هُوَ ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ ذَلُولًا فَٱمۡشُواْ فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُواْ مِن رِّزَقِمِ وَإِلَيْهِ النّشُورُ ﴾ (٢).

ثامنًا: حقُّ الاضّمان الاجتماعي: الضّمانُ الاجتماعيُّ والتّكافلُ أساسٌ مهمٌّ في الإسلام، وحقُّ من حُقوق الإنسان، لما له من دور كبير في توثيق عُرى الأحوّة بين النّاس، وقد أكّدت نصوصُ القُرآن الكريم على هذا الحقّ، ومن ذلك قول الله تعالى: ﴿وَأُولُواْ ٱلْأَرْحَامِر بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضِ ﴾(٤)، وقوله تعالى:

﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِّ وَٱلتَّقُوى ﴾ (٥).

تاسعًا: حقُّ الكَرامَة: سيتمُّ تناولُه كأغوذجٍ مهمٍّ على مدى رعاية الهَدْيِ القُرآيَّ للحُقوق الإنسانيّة.

<sup>(</sup>١) جزء من الآية رقم (١٢٢) من سورة التّوبة.

<sup>.</sup> جزء من الآية رقم  $( ۲ \Lambda )$  من سورة فاطر  $^{(7)}$ 

<sup>(</sup>٣) الآية رقم (١٥) من سورة الملك.

<sup>(</sup>٤) جزء من الآية رقم (٧٥) من سورة الأنفال.

<sup>(</sup>٥) جزء من الآية رقم (٧٥) من سورة الأنفال.

## المبحث الثّالثُ

### مفهومُ الكَرامَة الإنسانيّةِ وأهميّتُها

المطلبُ الأوّلُ: مفهومُ الكَرامَة الإنسانيّة لغةً واصطلاحًا

الكرامَة في اللغة (١) مشتقة من الفعل كرم، يُقَالُ رَجُلٌ كَرِيمٌ، وَفَرَسٌ كَرِيمٌ، وَفَرَسٌ كَرِيمٌ، وَنَبَاتٌ كَرِيمٌ. وَالْكَرَمُ فِي الْخُلْقِ: هُوَ الصَّفْحُ عَنْ ذَنْبِ الْمُذْنِب. والْكَرِيمُ: الصَّفُوحُ، وَاللَّهُ هُوَ الْكَرِيمُ الصَّفُوحُ عَنْ ذُنُوبِ عِبَادِهِ الْمُؤْمِنِينَ. والكريم: مِنْ صِفَاتِ اللَّهِ وأَسمائه، وَهُوَ الْكَثِيرُ الْخَيْرِ الجَوادُ المعطِي الَّذِي لَا يَنْفَدُ عَطاؤه، وَهُوَ الْكَرِيمُ الْمُطْلَقُ. والكريم: الْبَامِعُ لأنواع الْمَيْر والشرَف وَالْفَضَائِل.

والكريم: اسْمٌ جَامِعٌ لِكُلِّ مَا يُحْمَد، فَاللَّهُ -عَزَّ وَجَلَّ -كَرِيمٌ، حَمِيدُ الفِعال، وَرَبُّ الْعَرْشِ الْكَرْمِ الْعَظِيم. والكَرَمُ: نقِيضُ اللَّوْم، وَقَدْ كَرُمَ الرَّجُلُ وَغَيْرُهُ، بِالضَّمِ، كَرَماً وكَرَامَة، فَهُوَ كَرِيم وكَرِيمَةٌ وكِرْمَةٌ ومَكْرَم ومَكْرَمَة، وكُرَامٌ، وكُرَّامٌ، وكُرَّامة، وَجُرْمة وكَرَامة، وَجَمْعُ الكُرَّام كُرَّامون.

قال ابن فارس: "الكاف والرّاء والميم أصلٌ صحيح، له بابان: أحدهما شَرَفُ الشّيء في نفسه، أو شَرَفٌ في خُلُقٍ من الأخلاق...، والأصل الآخر: الكرّم، وهي القِلادة، والعنب أيضًا "(٢). والكرامَة: اسم للإكرام، كالغارة وضعت موضع الإغارة، وصاحبُها مُكرّمٌ، والمكرّمُ: الرّجل الكريم على كلّ أحد، يقال: كَرُمَ الشّيءُ الكريم كرمًا وكَرُم فلان علينا كرامة (٢).

وكرُم: ضد لَؤُمَ، وكرُم الشيءُ: عزّ ونَفَس، وكرُم السّحاب، جاد بالغيث، وكرُمت الأرض، زكا نباتُها، وكرّم فلانًا: أعظمه ونزّههُ، وكرّمَ نفسه عن الشّائنات: تنزّه عنها، والكَرم: الإعطاء بسهولة، والكَريمُ من يوصِل النّفعَ بلا

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، ابن منظور، ج۱۲، ۵۱۱ - ۵۱۱، مادّة (کرم)؛ المعجم الوسيط، ج۲، ص۷۸۶-۷۸۰، مادّة (کرم)؛ کتاب التّعریفات، الجرجانی، ص ۱۸۶.

<sup>(</sup>٢) معجم مقاييس الُّلغة، ابن فارس، ج٥، ص١٧٢، مادة (كرم).

<sup>(</sup>٣) لسان العرب، ابن منظور، ج١١، ص ٥١٠، وما بعدها، مادّة (كرم).

عِوض، والكَريم: الجامعُ لأنواع الخير والفَضائل، وهو اسم من أسماء الله الحُسنى، ومعناه الشّريف الطّاهر الرّفيع المنزلة، الذي لا يمنّ إذا أعطى، والذي تكثرُ منافعُه وفوائدُه، والكريمُ: الجامع لأنواع الخير والفضائل.

ممّا سبق يظهر -بوضوح- أنّ لفظة الكرامَة ومشتقّاتها تدور حول الشّرف، والفضل، والعطاء، والتّفع بلا مقابل، والعزّة، والنّفاسة، والعظمة، والتّنزّه عمّا يشين، والجامع لأنواع الخير والفضائل، والصّفح، والنّماء، كما تطلق على كلّ ما يحمد، وهي اسمٌ من أسماء الله تعالى(١).

أمّا الكرامَة في الاصطلاح، فهي: "ظهور أمر خارق للعادة على يد شخصٍ صالح غير مقارن بدعوى النّبوّة والرّسالة"(٢)، وعرّفت كذلك بأنمّا: "إيصال الشّيء الكريم إلى المكرّم، والتّكريم جل الشّيء المكرّم كريمًا في ذاته"(٣)، وأمّا الكرامَة الإنسانيّة في سياقها اللقبي فهي: "قيمةٌ ذاتيّةٌ متمثّلةٌ بمجموعة من الخصائص والصّفات التي تميّزُ الإنسان وتجعله يشعر بالمساواة مع الآخرين"(٤)، وهي قيمةٌ عليا خص الله -تعالى - بما الإنسان، وفيها النّفاسة والرّفعة والعرّة وعُلوّ الشّأن، وتنتفى معها معاني الحسّة والذّلّ والهوان والابتذال(٥).

### المطلبُ الثّاني: أهميّةُ الكَرامَةِ الإنسانيّةِ

الكرامَةُ أمرٌ مهمُ وقضيّةُ حيويّةُ بالنّسبة للإنسان؛ فردًا كان أو جماعة، وهي قديمةٌ قِدَمَ خلق الإنسان، وهبوط آدم إلى الأرض، والإنسان بلا كرامَة لا قيمة له ولا اعتبار ولا كيان، وسيبقى يرفلُ في ثياب العبوديّة، والقهر، والظلّم،

<sup>(</sup>١) الكَرامَة الإنسانية في ضوء القُرآن الكريم -دراسة موضوعيّة، براء محمود محمّد، ١٢.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup>كتاب التّعريفات، الجرجاني، ص ١٨٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> التّوقيف على مهمّات التّعاريف، المناوي، ج١، ص٢٨١.

<sup>(</sup>٤) فقه الكَرامَة الإنسانيّة في الشّريعة الإسلاميّة، رفيق رضوان، ص٤.

<sup>(</sup>٥) الكَرامَة الإنسانيّة في القُرآن الكريم-دراسة موضوعيّة، دلال ناصيف، ص١٣٠.

والاضطّهاد، والإسلام ما جاء إلّا ليخرج النّاس من هذا الوضع البائس الذي كانوا فيه، فحرَصَت نصوصُ الشّارع الحكيم على حِفظ الكَرامَة الإنسانيّة، مهما كانت منزلة المرء ورتبته، وعلى الإنسان التّمستك بالكَرامَة، والعضّ عليها بالنّواجذ، فخسران الكَرامَة معناه خسران الإنسان لإنسانيّته وكيانه بالكليّة، وهي من أهمّ ما يتميّز به الإنسان، ويصعد به سلّم الارتقاء الرّوحي والإيماني (۱).

وقد انتُهِكت الكرامَةُ الإنسانيّةُ قبل مجيء الإسلام، بالاستعباد، ووأد البنات، وقتل الأولاد، وأكل الأموال بالباطل، والكِبر والخيلاء، وشيوع الفواحش.

ولأهميّة الكرامة الإنسانية ظهر اعتناء القُرآن الكريم بها، وتناولها في عديد الآيات الكريمة، وأمرت النّصوص الشّرعيّة الكريمة بالقِتال في سبيل استرداد الكرامة (٢)، قال تعالى: ﴿وَمَا لَكُو لَا تُقَتِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ وَٱلْمُسْتَضَمّعَفِينَ مِنَ ٱلرِّجَالِ وَالنِّسَاءِ وَٱلْوَلْدُنِ ٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا آخْرِجْنَا مِنْ هَاذِهِ ٱلْقَرْيَةِ ٱلظَّالِمِ أَهْلُهَا وَٱجْعَل لَنَا مِن لَدُنكَ وَلِيًا وَاجْعَل لَنَا مِن لَدُنكَ نَصِيرًا ﴿ (٣).

وقال عليه الستلام: "مَنْ قُتِلَ دُونَ مَالِهِ فَهُوَ شَهِيدٌ، وَمَنْ قُتِلَ دُونَ أَهْلِهِ، أَوْ دُونَ دِينِهِ فَهُوَ شَهِيدٌ"<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>١) الكَرامَة الإنسانية في ضوء القُرآن الكريم -دراسة موضوعيّة، براء محمود محمّد، ص ت.

<sup>(</sup>٢) الإسلام والكَرامَة الإنسانيّة، محمّد الأباصيري، ص١.

<sup>(</sup>٣) الآية رقم (٧٥) من سورة النّساء.

<sup>(</sup>٤) سنن أبي داود، أبو داود، ج٤، ص٢٤٦، كتاب السّنة، باب في قتال اللصوص، حديث رقم: (٤٧٧٢)، وقال الشّيخ الألباني: "صحيح".

## المبحث الرّابعُ

مَظاهرُ التّكريمِ الإلهيِّ للإنسان ودورُ الهَدْيِ القُرآنيِّ في رِعايَة حق الكرامَة الإنسانيّة

المطلبُ الأوّلُ: مَظاهرُ التّكريمِ الإلهيّ للإنسان

هذا المطلبُ مخصّصٌ لبيان مظاهر التّكريم الإلهي للإنسان (١)، ومدى العناية التي حَظِيَ بَمَا الإنسان باعتباره إنسانًا فحسب، دون تميّيز قائم على أساس اللون أو الجنس أو العرق، فضلًا من الله تعالى، ومنّةً وإحسانًا، مصداقًا لقوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِيَ ءَادَمَ وَحَمَلْنَهُمُ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقَنَهُم مِّنَ الطَّيِبَنِ وَقَضَلْنَهُمُ عَلَى كَثِيرِ مِّمَنْ خَلَقْنَا تَقْضِيلًا ﴿ وَفَضَلْنَهُمُ عَلَى كَثِيرِ مِّمَنْ خَلَقْنَا تَقْضِيلًا ﴿ وَاللَّهِ مَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه

فقد كرّم الله -تعالى ﴿ هَلْ أَنْ عَلَى ٱلْإِنسان؛ بأن أوجده بعد أن لم يكنْ شيئًا مذكورًا، مصداقًا لقوله تعالى ﴿ هَلْ أَنْ عَلَى ٱلْإِنسَنِ حِينٌ مِّن ٱلدَّهْرِ لَمْ يَكُنْ شَيْعًا مَلَكُورًا ۞ إِنَّا خَلَقْنَا الْإِنسَنَ مِن نُطْفَةٍ أَمْشَاجٍ نَبْتَلِيهِ فَجَعَلْنَهُ سَمِيعًا بَصِيرًا ۞ (٣)، وحَلقه بيديه، مصداقًا لقوله تعالى: ﴿ قَالَ يَتَإِبِّلِيسُ مَا مَنعَكَ أَن تَشَجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيدَيُّ أَسْتَكُبَرُنَ أَمْ كُنتَ مِن ٱلْعَالِينَ ﴾ (٤)، ونفحَ فيه من روحه، مصداقًا لقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا سَوَيْتُهُ وَ فَنَهُ خُتُ فِيهِ مِن رُوحِي ﴾ (٥)، وجعلَه في أحسنِ شكل، وأتم قوام؛ متميّزًا بذلك عن سائر المخلوقات الأخرى، مصداقًا لقوله تعالى: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ فِيَ عَن سائر المخلوقات الأخرى، مصداقًا لقوله تعالى: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ فِيَ عَن سائر المخلوقات الأخرى، مصداقًا لقوله تعالى: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مَا غَرَكَ بِرَيِّكَ ٱلْكَرِيمِ ۞ ٱلَّذِي

<sup>(</sup>۱) الكَرامَة الإنسانيّة في القُرآن الكريم-دراسة موضوعيّة، دلال ناصيف، ص٣٥-٤٢؟ حُقوق الإنسان في ضوء آيات القُرآن الكريم-دراسة مقارنة، حسّان شريان، ص١٥-١٦

<sup>(</sup>٢) الآية رقم (٧٠) من سورة الإسراء.

<sup>(</sup>۳) الآيتان رقم (1-1) من سورة الإنسان.

<sup>(</sup>٤) الآية رقم (٧٥) من سورة ص.

<sup>(</sup>٥) جزء من الآية رقم (٢٩) من سورة الحجر.

<sup>(</sup>٦) الآية رقم (٤) من سورة التّين.

ما سبق هو تكريم من الله -تعالى- للإنسان، وهو كرّمٌ وفضلٌ منه وتشريفٌ، أمّا حقّ الكَرامَة الإنسانيّة الذي هو غرضُ الدّراسة الحاليّة الرّئيس، وموضوعُ المطلب التّالي، فهو ذاك الذي فرضه الله -تعالى- للإنسان على أخيه الإنسان، وطالب أن يحفظهُ له ويحميّه، ونهاهُ من أن يَسلبَهُ إيّاهُ، أو ينتقصهُ، أو

<sup>(</sup>۱) الآيتان رقم (7-7) من سورة الانفطار.

<sup>(</sup>۲) جزء من الآیة رقم  $(\pi)$  من سورة التغابن.

<sup>(</sup>٣) جزء من الآية رقم (٣١) من سورة البقرة.

الآيات رقم (1-1) من سورة الرّحمن.

جزء من الآية رقم  $( ^{\circ} )$  من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٦) الآية رقم (١٣) من سورة الجاثية.

<sup>(</sup>٧) الإسلام والكرامة الإنسانيّة، الأباصيري، ص١؛ مفهوم الكرامّة الإنسانيّة، محمّد محفوظ، ص٣-٤؛ المساواة والكرامّة الإنسانيّة في شريعة الإسلام، يوسف الكتّاني، ص٧١- ١٨؛ الحقّ في الحياة والكرامّة الإنسانيّة -رؤية إسلاميّة، عبد الحميد مدكور، ص٢١، وما بعدها.

يعطّلهُ، وأحاطه بالرّعاية الكبيرة، والحَصانة اللازمة، ما لم ينتهك هو حرمة نفسه؛ بارتكابه ما يوجب العقوبة، ومن هنا يتميّز ما ساقه الباحثُ ممّا هو فضل من الله جلّ في علاه، وبين ما أوجبه للإنسان على الإنسان.

المطلبُ الثَّاني: دورُ الهَدْيِ القُرآنيِّ في رِعايَة حقَّ الكَرامَةِ الإِنْسَانيَّةِ

اهتمّت نصوصُ الهندي القُرآيّ الكريم برعاية الكَرامَة الإنسانيّة، وأولتها عنايةً كبيرةً، وسبقت النّظم والقوانين الوضعيّة في هذا الشّأن<sup>(۱)</sup>، وهذا أمرٌ طبيعيٌّ، إذ إن حقّ الكَرامَة الإنسانيّة أساسٌ لبقيّة الحُقوق الأخرى، فالكَرامَة حقٌ جوهريُّ، وهو ملازمٌ لطبيعة الإنسان ولصيق به، حيًّا وميّتًا<sup>(۲)</sup>.

والكَرامَة التي يقرّرها القُرآن الكريمُ للإنسان هي سياجٌ من الحصانة والصّيانة، وهي ظلُّ ظليل ينشره هذا الدّين على كلّ فرد $(^{(7)}$ .

وهناك عديد التشريعات القُرآنية ذات الصّلة بهذا المجال، كلّها تعمل على رعاية الكَرامَة الإنسانيّة، وتسعى للحفاظ عليها، ومن ذلك<sup>(٤)</sup>. أولاً: حِفظُ النّسبِ: من لوازم رعاية حقّ الكَرامَة الإنسانيّة أن يُحفظَ للإنسان نسبُه، وقد راعت التّشريعاتُ القُرآنيّةُ حقّ الإنسان في الانتساب إلى أبيه، وكانت بعض النّساء في الجاهليّة إذا ما طلّقت إحداهنّ تكتم حَملَها، لتلحقه

<sup>(</sup>١) فقه الكَرامَة الإنسانيّة في الشّريعة الإسلاميّة، رفيق رضوان، ص ٥-٧.

<sup>(</sup>٢) حقّ الكرامَة الإنسانيّة وتشريعات حُقوق الإنسان، عبد الجليل أحمد عبد الجليل، ص١؟ حُقوق الإنسان في نظر الشّريعة الإسلاميّة، عبد السّلام التّرماتيني، ص٢٦؛ انعكاسات الحقّ في الكّرامَة الإنسانيّة على الحُقوق الأخرى، طه أحمد السّيّد، ص١.

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> الكَرامَة الإنسانيّة في القُرآن الكريم-دراسة موضوعيّة، دلال ناصيف، ص١٣.

<sup>(</sup>٤) أفاد الباحث بعضًا ممّا ورد في هذا المطلب من المراجع المشار إليها هنا، والباقي من اجتهاده هو؛ من خلال النّظر في نصوص القُرآن الكريم، كما سبقت الإشارة إليه عند تميّز هذه الدّراسة عمّا سبق من الدّراسات: الكّرامَة الإنسانيّة في القُرآن الكريم -دراسة موضوعيّة، دلال ناصيف، ص٠٧-٧٧؛ الكّرامَة الإنسانيّة في ضوء القُرآن الكريم -دراسة موضوعيّة، براء محمّد، ص٥٥ - ١٨٣ حُقوقُ الإنسان في ضوء آيات القُرآن الكريم .دراسة مقارنة، حسّان شريان، ص١٦-١٨

بالزّوج الجديد، فحرّم القُرآن الكريمُ هذا السّلوك الشّائن، ونهى المرأة المطلّقة من كتمان ما خلق الله في رحمها، وأمرها أن تخبر بالحق (١)، قال تعالى: ﴿وَلَا يَحِلُ لَهُنّ أَن يَكُتُمْنَ مَا خَلَقَ اللهُ فِي أَرْحَامِهِنّ إِن كُنّ يُؤْمِنّ بِاللّهِ وَالْيُومِ الْآخِرِ (٢)، قال القُرطبيّ نقلًا عن قتادة: "كَانَتْ عَادَتُمُنّ فِي الجّاهِلِيَّةِ أَنْ يَكْتُمْنَ الْحُمْلَ لِيُلْحِقْنَ الْقُرطبيّ نقلًا عن قتادة: "كَانَتْ عَادَتُهُنَّ فِي الجّاهِلِيَّةِ أَنْ يَكْتُمْنَ الْحُمْلَ لِيُلْحِقْنَ الْوَلَدَ بِالزَّوْجِ الجّديدِ، فَفِي ذَلِكَ نَزَلَتِ الْآيَةُ "(٣)، وكان الرّجل في الجاهليّة إذا أعجبه من الرّجل جلده وظُرفُهُ (٤) يضمّه إلى ولده، وينسبه إلى نفسه بالتّبني، ويصبح كولده، وكانت هذه العادة معروفة عندهم، فنسخت بقوله تعالى: ﴿وَصِيمِ كُولِدُه، وَكَانِتُ هِذَهُ اللّهَ ﴿ (٥)، وصار أمرًا أن يُنسبَ الإنسانُ إلى أبيه المعروف (٢).

ثانيًا: توفيرُ الحاجات: حقُّ الكرامَة يُوجب رعاية الإنسان في حاجاته؛ من طعام، وشراب، وعلاج، حتى يتمكّن من الاستغناء بنفسه؛ لئلا يقع ضحيّة العبوديّة والذّل والسّؤال، وقد حفظ القُرآن الكريم للإنسان كرامته في هذا الجانب، ففرض نفقته على أبيه، قال تعالى: ﴿وَٱلْوَلِاَتُ يُرْضِغَنَ أُولَاَهُنَّ حَوَلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ أَرَادَ أَن يُتِمَّ الرَّضَاعَةَ وَعَلَى الْمُولُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِمْوَتُهُنَّ بِالْمُعْرُوفِ ﴾ (٧)، كامِلَيْنِ لِمَنْ أَرَادَ أَن يُتِمَّ الرَّضَاعَةَ وَعَلَى الْمُولُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِمْوَتُهُنَّ بِالْمُعْرُوفِ ﴾ (٧)، في الآية دليل على وجوب نفقة الولد على الوالد لعجزه وضعفه وحاجته، فجعل الله –تعالى – ذلك على أبيه؛ لقرابته منه، وشفقته عليه، وقد سمّى الله –

<sup>(</sup>١) تفسير القُرآن العظيم، ابن كثير، ج١، ص٥٥٨.

<sup>(</sup>۲) جزء من الآية رقم ( ۲۲۸ ) من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٣) الجامع لأحكام القُرطبيّ، ج٣، ص١١٨.

<sup>(</sup>٤) الجَلدُ: القوّة والصّبر، والظرف: البراعة والكياسة وذكاء القلب. لسان العرب، ابن منظور، ج٣، ص١٢٧، مادة (ظرف).

<sup>(</sup>٥) جزء من الآية رقم (٥) من سورة الأحزاب.

<sup>(</sup>٦) الجامع لأحكام القُرطييّ، ج١١، ص١١٩.

<sup>(</sup> $^{(\vee)}$  جزء من الآية رقم ( $^{(\vee)}$ ) من سورة البقرة.

تعالى - الأمّ؛ لأنّ الغذاء يصل إلى الولد بواسطتها في مرحلة الرّضاعة (١)، فإن فقُر أو أصابه دينٌ ثقل عليه، ففي نظام الزّكاة ما يغنيه، ويحفظ كرامَته، قال تعالى: ﴿إِنَّمَا ٱلصَّدَقَتُ لِلْفُقَرَاءِ وَٱلْمَسَكِينِ وَٱلْعَلِينَ عَلَيْهَا وَٱلْمُؤَلِّفَةِ قُلُوبُهُمْ وَفِي ٱلرِّقَابِ وَٱلْغُلرِمِينَ ﴾ (١).

ثالثًا: سترُ العورةِ: حقُّ الكرامَة الإنسان، وإيذائه بكشف عورته بغير وجه حق، ورفض الاعتداء على كرامَة الإنسان، وإيذائه بكشف عورته بغير وجه حق، ومعلوم بأنّ الإنسان هو الوحيدُ من بين المخلوقات التي يسعى بفطرته إلى تغطية عورته وستر جسده باللباس، ومن ثمّ فإنّ إيذاءه بكشفها وتعريته من لباسه هو خدشٌ خطيرٌ لحيائه، وجرح عميقٌ لكرامَته، وقد جاءت نصوص القُرآن الكريم برعاية هذا الحقّ، قال تعالى: ﴿يَبَنِيَ ءَادَمَ قَدُ أَنْزَلْنَا عَلَيْكُمُ لِبَاسَا لَوُطِيّ: "قَالَ كَثِيرٌ مِنَ الْعُلَمَاءِ: هَذِهِ الْآيةُ وَلِيلٌ عَلَى وُجُوبِ سَتْرِ الْعُؤرَةِ، لِأَنَّهُ قَالَ:" يُوارِي سَوْآتِكُمْ "(٤).

رابعًا: الحِماية من الاستِعباد: العبوديّة ذلَّ واضطهادٌ وقهرٌ، يتنافى مع الكَرامَة الإنسانيّة، والإسلام جاء ليحرّر الإنسان، ويزيل عنه شبحَ العبوديّة، وأغلال القيود التي يفرضها عليه بنو جنسه، وقد حفظ الهديُ القُرآيُ للإنسان حقّ الحريّة، والانفكاك من أغلال العبوديّة، قال تعالى: ﴿فَلَا ٱقْتَحَمَ ٱلْعَقَبَةَ ﴿ وَمَا أَذَرَكَ مَا ٱلْعَقَبَةُ ﴿ فَكُ رَقِبَةٍ ﴿ ).

أمرت الآيةُ المؤمنين بسلوك طريق الخير وفعاليّة النّفس، واقتحام الحواجز النّفيّة والماديّة التي تكون حاجزًا أمام الإنفاق في أوجه الخير، وعلى رأسها إعتاق

<sup>(</sup>١) أحكام القُرآن، ابن العربي، ج١، ص٢٧٤.

<sup>(</sup>۲) جزء من الآية رقم (7.) من سورة التّوبة.

 $<sup>^{(7)}</sup>$  جزء من الآية رقم  $^{(7)}$  من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٤) الجامع لأحكام القُرآن، القرطبيّ، ج٧، ص١٨٢.

<sup>(</sup>٥) الآيات رقم (١١-١٣) من سورة البلد.

الأرقّاء وتحريرهم (١)، وقد خصّصت التّشريعاتُ القُرآنيّة جزءًا من أموال الزّكاة لتحرير الأرقّاء، قال تعالى: ﴿إِنَّمَا ٱلصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَآءِ وَٱلْمَسَكِينِ وَٱلْعَلِينَ عَلَيْهَا وَٱلْمُسَكِينِ وَٱلْعَلِينَ عَلَيْهَا وَٱلْمُطَلِينَ عَلَيْهَا وَٱلْمُطَلِّينَ وَالْعَلِينَ عَلَيْهَا وَٱلْمُؤَلِّفَةِ قُلُوبُهُمْ وَفِي ٱلرِّقَابِ ﴿ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) التيسير في أحاديث التّفسير، النّاصري، ج٦، ص٤٣٠.

<sup>(</sup>٢) جزء من الآية رقم (٦٠) من سورة التّوبة.

الآية رقم ( ۲۷ - ۲۸ ) من سورة النور  $^{(r)}$ 

<sup>(</sup>٤) زاد المسير في علم التّفسير، ابن الجوزي، ج٣، ص٢٨٨.

<sup>(°)</sup> تفسير القُرآن العظيم، ابن كثير، ج١، ص٢١١.

الآية رقم (٨٤) من سورة البقرة. (7)

وبين القُرآنُ الكريمُ ثقلَ إخراج الإنسان من وطنه، وأنّ الله لو كتبه، لما المتثل إليه الأكثر، فتركه رفقًا بالعباد (١)، قال تعالى: ﴿وَلَوْ أَنّا كَتَبْنَا عَلَيْهِمْ أَنِ الْقَتُلُواْ أَنفُسَكُمْ أَو الخُرجُواْ مِن دِينرِكُمْ مّا فَعَلُوهُ إِلّا قَلِيلٌ مِنْهُمْ (١)، وأشار إلى أنّ الإخراج من الوطن جرمٌ كبير ارتكبه أعداء الدّين، كما في قصة لوط عليه السلام، قال تعالى: ﴿فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ عَ إِلّا أَن قَالُواْ أَخْرِجُواْ ءَالَ لُوطِ مِن قَرَيتِكُم إِنّا أَن قَالُواْ أَخْرِجُواْ ءَالَ لُوطِ السلام: ﴿فَالَ الْمَلَا اللّهِ اللهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عليه وسلّم: ﴿وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ اللّهِ اللهُ عليه وسلّم: ﴿وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ اللّهِ اللهُ عليه وسلّم: ﴿وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ اللّهِ عَلَى اللهُ عليه وسلّم: ﴿وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ الّذِينَ كَفَرُواْ لِيُشْبِعُوكَ أَقُ اللّهُ عَلَى اللهُ عليه وسلّم: ﴿وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ الّذِينَ كَفَرُواْ لِيُشْبِعُوكَ أَقُ اللّهُ عَلَيهُ وَاللّهُ خَرْدُ الْمُنْ عَمْدُ اللهُ عليه وسلّم: ﴿وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ الّذِينَ كَفَرُواْ لِيُشْبِعُوكَ أَقُ اللّهُ عَلَيه والله الله عليه وسلّم: ﴿وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ الّذِينَ كَفَرُواْ لِيُشْبِعُوكَ أَنّ اللهُ عَلَيه وسلّم: ﴿وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ اللّهِ عَلَى اللهُ عَلَيه وسلّم: ﴿وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ اللّهُ عَلَيهُ وَاللّهُ خَرْدُوكَ مِنْهُ وَاللّهُ خَرْدُوكَ مِنْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَلَا لَكُوا اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَلَا لَلْ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا لَكُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلَا لَا لَكُوا لَلْهُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ

سابعًا: الحِمايةُ الجَسَديّة: حقُّ الكَرامَة الإنسانيّة يوجبُ أن يعيش الإنسان محميًّا من القتل، أو القطع، أو الجرح، بعيدًا عن سيوف الذّل والقهر، وقد راعت النّصوصُ القُرآنيّةُ الكريمةُ هذا الحقّ، فحرّمت قتل النّفس الإنسانيّة أو قطعها أو جرحها بغير وجه حقّ، وبيّنت عظيمَ إثم من يفعل ذلك عدوانًا وظلمًا، قال تعالى: ﴿ وَلَا تَقْتُلُواْ ٱلنّفَسَ ٱلَّتِي حَرّمَ ٱللّهُ إِلّا بِٱلْحَقِّ وَمَن قُتِلَ مَظْلُومًا فَقَدْ

<sup>(</sup>١) أحكام القُرآن، ابن العربي، ج١، ص٥٧٨.

<sup>(</sup>٢) جزء من الآية رقم (٦٦) من سورة النّساء.

<sup>(</sup>٣) الآية رقم (٥٦) من سورة النّمل.

<sup>(</sup>۱) الآية رقم  $(\Lambda\Lambda)$  من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٥) الآية رقم (٣٠) من سورة الأنفال.

<sup>(</sup>٦) الآية رقم (٧٦) من سورة الإسراء.

وشرع القصاص حمايةً لهذا الحق من التجاوز، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ فِي ٱلْقَتْلَى ﴿ أَ، وقال تعالى: ﴿ وَكَتَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِٱلنَّفْسِ وَٱلْعَيْنِ وَٱلْأَنْفَ بِٱلْأَنْفَ بِٱلْأَنْفِ وَٱلْأَذُنَ بِٱلْأَذُنِ وَٱلسِّنَ بِٱلْمَانِينِ وَٱلْمَانِينِ وَٱلْأَنْفَ بِٱلْأَنْفِ وَٱلْمَانِ فَهُو شرع بِاللَّهِ فَالْبُرُوحَ قِصَاصُ ﴾ (٥)، والنص وإن كان في شرع من قبلنا، فهو شرع لنا؛ لأنه لم يرد ما يخالفه أو ينسخه، وقد قُرئت الآيةُ بالرّفع في (والعين) وما بعدها، فتكون شرعًا خاصًا بالمسلمين (٢).

ثامناً: حِمايةُ العِرضِ: عرضُ الإنسان من أغلى ما يملك، وحمايتُه من أن ينتهك أصلُ مهمٌ في الكَرامَة الإنسانية التي سعت نصوص القُرآن الكريم على رعايتها، فحرمت الزّنى، ورتبت عقوبة شرعيّة على فعله، قال تعالى: ﴿وَلَا تُكْرِهُواْ فَتَيَرَّكُمْ عَلَى ٱلْبِغَآء﴾ (٧).

<sup>(</sup>١) الآية رقم (٣٣) من سورة الإسراء.

<sup>(</sup>٢) الآيتان رقم (٣١-٣٠) من سورة النّساء.

<sup>(</sup>٣) الآيتان رقم (٣٢) من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٤) جزء من الآية رقم (١٧٨) من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٥) جزء من الآية رقم (٤٥) من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٦) بدائع الصّنائع في ترتيب الشّرائع، الكاساني، ج٧، ص٢٩٧؛ تفسير القُرآن العظيم، ابن كثير، ج٣، ص٩٠، الجامع لأحكام القُرآن، القرطبي، ج٢، ٢٤٤، وج٦، ص١٩٣٠.

 $<sup>^{(\</sup>vee)}$  جزء من الآية رقم  $^{(\triangledown)}$  من سورة النّور.

تاسعًا: الحِمايةُ من التّخويفِ أو التّفزيعِ: الكَرامَةُ الإنسانيّة تستوجب حماية الإنسان من الخوف والإرعاب، وألّا يعيش خائفًا على نفسه أو ماله أو عرضه أو ولده، وقد أولت التّشريعاتُ القُرآنيّةُ الكريمةُ هذا الحقّ بالرّعاية اللّازمة، فرتّبت عقوبة صارمة على كلّ من يسعى لقطع الطّريق على النّاس، وتحويل حياتهم إلى خوف ورعب وعدم اطمئنان، قال ابن كثير: "وهي -أي الآية-صادقة على الكفر وعلى قطع الطريق وإخافة السّبيل (٨)، قال تعالى: ﴿إِنَّمَا

<sup>(</sup>١) الآية رقم (٣٢) من سورة الإسراء.

<sup>(</sup>۲) جزء من الآية رقم  $(\Upsilon)$  من سورة النّور.

<sup>(</sup>٣) وقد حُفظ حقّ الإنسان في أن يُحمى عرضُه من القذف حتى وهو ميّت، ويحدُّ قاذفَهُ في قول الجمهور من الفقهاء إذا كان محصنًا، ويكون لجميع لورثته في القول الرّاجح الحقّ في المطالبة بالحدّ. آل الشّيخ، قذف الميّت والآثار المترتّبة عليه، ص ٢٧-٢٨، ٢٩، ٣٣.

 $<sup>^{(2)}</sup>$  فقه العقوبات، منشورات جامعة القدس المفتوحة، ص ١٣٥.

<sup>(</sup>٥) الآية رقم (٢٣) من سورة النّور.

<sup>(</sup>٦) الآية رقم (٤) من سورة النّور.

<sup>(</sup>٧) الجامع لأحكام القُرآن، ج١١، ص٢٠٩.

<sup>(</sup>٨) تفسير القُرآن العظيم، ج٣، ص٨٥.

عاشرًا: حِفْطُ الغَيْبَةِ: حقّ الكَرامَة الإنسانيّة يستوجب حماية الإنسان؛ بألّا يغتاب ويُخدش، وهذا ما راعته نصوصُ القُرآن الكريم، فحرّمت الغيبة ونحت عنها (٢)، قال تعالى: ﴿وَلَا يَغْتَبُ بَعْضُهُ لَمْ بَغْضًا لَيُحِبُ أَحَدُكُمْ أَن يَأْكُلُ لَحْمَ أَخِيهِ عنها (١)، قال تعالى: ﴿وَلَا يَغْتَبُ بَعْضُهُ لَمْ بَعْضُهُ لَمْ بَعْضُهُ لَمْ بَعْضُهُ اللّهُ عَلَى اللّه عليه وسلّم، فقال: "ذِكْرُكَ أَحَاكَ بِمَا يَكُرهُ"(٥).

حادي عشرُ: الحِمايةُ من الانتقاصِ والحطّ: حقُّ الكَرامَة يوجبُ أن يحافظ الإنسان على مشاعر أخيه الإنسان من الانتقاصِ والحطّ، من هنا جاءت التشريعاتُ القُرآنيّةُ الكريمةُ برعاية هذا الحق والحفاظ عليه، فلا يجوز للإنسان أن يسخرَ من أخيه أو يلمزه (٢)، أو ينتقص من قدره، أو يناديه بما يكره من الألقاب، قال تعالى: ﴿يَتَأَيّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يَشَحَرَ قَوْمٌ مِّن قَوْمٍ عَسَى آن يَكُونُواْ خَيْرًا مِنْهُنّ وَلَا تَلْمِرُواْ أَنفُسكُمُ وَلَا تَنَابَرُواْ بِٱلْأَلْقَبِ فِي الْمَا الْأَلْقَابِ، وَلَا تَنَابَرُواْ بِالْأَلْقَابِ فَيْلًا مِنْهُنّ وَلَا تَلْمِرُواْ أَنفُسكُمُ وَلَا تَنَابَرُواْ بِالْأَلْقَابِ فِي اللهِ مِنْ اللهِ مَن اللهُ اللهُ وَلَا تَنْبَرُواْ أَنفُسكُمُ وَلَا تَنَابَرُواْ بِالْأَلْقَابِ فَي اللهُ اللهِ وَمَن لَمْ يَتُبَ فَأَوْلَتِهِ فَهُ الظّلِمُونَ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) الآية رقم (٣٣) من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القُرآن، القُرطبيّ، ج٦، م $^{(7)}$ 

 $<sup>^{(7)}</sup>$  جزء من الآية رقم  $^{(11)}$  من سورة الحجرات.

<sup>(</sup>٤) الجامع لأحكام القُرآن، القُرطبيّ، ج١٦، ص٣٥٥.

<sup>(°)</sup> صحيح مسلم، مسلم بن الحجّاج، ج٤، ص٢٠٠١، كتاب البر والصّلة، باب تحريم الغيبة، حديث رقم: (٢٥٨٩).

<sup>(</sup>٦) اللَّمْزُ: الاغتياب وتتبّع المعاب. يقال: لَمَزَهُ يَلْمِزُهُ وِيَلْمُزُهُ. المفردات في غريب القُرآن، الرِّاغب الأصفهاني، ص٧٤٧.

<sup>(</sup>٧) الآية رقم (١١) من سورة الحُجرات.

وقد اختلف العلماء فيمن نزلت هذه الآية(١).

وبغضّ النّظر عمّن هو، فالآيةُ تنهى عن السّخرية والاستهزاء والّلمز.

### قال القرطبيّ معقّبًا على سبب نزول الآية:

"وَبِالْجُمْلَةِ فَيَنْبَغِي أَلَّا يَجْتَرِئَ أَحَدٌ عَلَى الْاسْتِهْزَاءِ بَنْ يَقْتَحِمُهُ بِعَيْنِهِ إِذَا رَآهُ رَثَّ الْحَالِ أَوْ ذَا عَاهَةٍ فِي بَدَنِهِ أَوْ غَيْرٍ لَبِيقٍ فِي مُحَادَثَتِهِ، فَلَعَلَّهُ أَخْلَصُ ضَمِيرًا وَأَنْقَى الْحَالِ أَوْ ذَا عَاهَةٍ فِي بَدَنِهِ أَوْ غَيْرٍ لَبِيقٍ فِي مُحَادَثَتِهِ، فَلَعَلَّهُ أَخْلَصُ ضَمِيرًا وَأَنْقَى قَلْبًا مِثَنْ هُوَ عَلَى ضِدِّ صِفَتِهِ، فَيَظْلِمُ نَفْسَهُ بِتَحْقِيرٍ مَنْ وَقَرَهُ اللَّهُ، وَالْاسْتِهْزَاءِ بَنْ عَظَّمَهُ اللَّهُ. وَلَقَدْ بَلَغَ بِالسَّلَفِ إِفْرَاطُ تَوقِيهِمْ وَتَصَوُّفِهِمْ مِنْ ذَلِكَ "(٢).

ثاني عشرُ: الحِمايةُ من الظّنّ السّيئ والتّجسّسِ: الكَرامَةُ الإنسانيّة تقتضي اللّ يكون الإنسان في موطن الظّنّ السّيّئ مع أنّ ظاهر حاله الصّلاح، كما أن هذا الحقّ يقتضى أن لا يتجسّس عليه، ويكون في موضع تتبّع عوراته.

وقد راعت النّصوصُ القُرآنيّةُ الكريمةُ هذا الحق، وحفظت للإنسان كَرامَته؛ فمنعت أن يكون في موضع النّهمة ابتداء، كما منعت أن يتجسّس عليه، قال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱجْتَنِبُواْ كَثِيرًا مِّنَ ٱلظّنِ إِنَّ بَعْضَ ٱلظّنِ إِثْمُ وَلَا تَجَسَّسُواْ وَلَا يَغْتَبُ بَعْضُكُم بَعْضَمُ أَلَيُكِبُ أَحَدُكُو أَن يَأْكُلُ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتَا فَكُم هُوَا ٱللّهَ إِنَّ ٱللّهَ تَوَابٌ رَّحِيمٌ ﴿ اللّهَ تَوَابُ رَحِيمٌ ﴿ اللّهَ تَوَابُ رَحِيمٌ ﴿ اللّهَ اللّهُ اللّهَ اللّهُ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّه

قال القُرطييّ: " فَالظَّنُ ... هُوَ التُّهْمَةُ، وَمَحَلُ التَّحْذِيرِ، وَالنَّهْيِ إِنَّمَا هُوَ تُمْمَةٌ لَا سَبَبَ هَا يُوجِبُهَا، كَمَنْ يُتَّهَمُ بِالْفَاحِشَةِ أَوْ بِشُرْبِ الْخَمْرِ مَثَلًا، وَلَمْ يَظْهَرْ عَلَيْهِ مَا يَقْتَضِي ذَلِكَ...، إِذَا كَانَ الْمَظْنُونُ بِهِ مِمَّنْ شُوهِدَ مِنْهُ السَّتْرَ وَالصَّلَاحَ، وَأُونِسَتْ مِنْهُ الْأَمَانَةُ فِي الظَّاهِرِ، فَظَنُ الْفَسَادِ بِهِ وَالْخِيَانَةِ مُحَرَّمٌ "(٤).

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القُرآن، القُرطبي، ج١٦، ص٣٢٣-٣٢٤.

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القُرآن، القُرطبي، ج١٦، ص٢٢٤.

<sup>(</sup>٣) الآية رقم (١٢) من سورة الحُجرات.

<sup>(</sup>٤) الجامع لأحكام القُرآن، القُرطيِّ، ج١٦، ص٣٣١-٣٣٢.

ثالثُ عشرُ: حِمايةُ الأموالِ والمُمتَلكات: من كَرامَة الإنسان أن تُحفظ له أموالُه، وألّا يتعرّض لها أحدُ بالسّرقة أو الغصب، وقد حفظ القُرآن الكريمُ للإنسان هذا الحقّ، فقال تعالى: ﴿ وَءَاتُواْ ٱلْيَتَكَيّ أَمْوَلَهُمٌ وَلَا تَتَبَدَّلُواْ ٱلْخَبِيثَ بِٱلطّيبِّ وَلَا تَأْكُواْ أَمُولَهُمْ إِلَىٰ أَمْوَلِهُمْ إِلَىٰ أَمْولِهُمْ إِلَىٰ إِلَيْ أَمْولِهُمْ إِلَىٰ إِلَىٰ أَمْولِهُمْ إِلَىٰ أَمْولِهُمْ إِلَىٰ أَمُولِهُمْ إِلَىٰ أَمْولِهُمْ إِلَىٰ أَمُولُهُمْ إِلَىٰ أَلِكُوالِ أَلْمَالِهُمْ أَلِلَ أَمْولِهُمْ إِلَىٰ أَمْولِهُمْ إِلَىٰ أَلْمُ عَلَىٰ اللهُ الْمُعْلَقُولُهُمْ إِلَىٰ أَمْولِهُمْ إِلَىٰ أَمْولِهُمْ إِلَىٰ أَمْولِهُمْ إِلَىٰ أَمُولُولُهُمْ إِلَىٰ أَمُولُهُمْ إِلَىٰ إِلَالِهُمْ إِلَىٰ أَمُولُولُهُمْ إِلَىٰ إِلَىٰ أَمْولِهُمْ إِلَىٰ أَمْولِهُمْ إِلَىٰ إِلَالِهُ إِلَىٰ إِلَا إِلَىٰ إِلَىٰ إِلَىٰ إِلَىٰ إِلَىٰ إِلَىٰ إِلَىٰ إِلَىٰ إِلَا إِلَا إِلَالِهُ إِلَىٰ إِلَى إِلَىٰ إِلَالِهُ إِلَا إِلَالِهُ إِلَى إِلَى إِلَا إِلَى إِلَى إِلَى إِلَى إِلَهُ إِلْمُ إِلَى إِلَهُ إِلَى إِلَالِهُ إِلَا إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلِ

قال ابن كثير: "يَأْمُرُ تَعَالَى بِدَفْعِ أَمْوَالِ الْيَتَامَى إِلَيْهِمْ إِذَا بَلَغُوا الْحُلُمُ كَامِلَةً مُوَفَرَةً، وَيَنْهَى عَنْ أَكْلِهَا وَضَمِّهَا إِلَى أَمْوَالْهِمْ"(٢)، وقال تعالى: ﴿وَالْبَتَلُولُ ٱلْيَتَكَىٰ حَقِّ إِذَا بَلَغُواْ ٱلدِّكَاحَ فَإِنْ ءَانَسْتُم مِّنْهُمْ رُشُدًا فَٱدْفَعُواْ إِلَيْهِمْ أَمُولَهُمٌ وَلَا تَأْكُوهَا إِسْرَافَا وَبِدَارًا ﴾(٣)، حيث أمرت الآية الأولياء على اليتامى بدفع أموالهم إليهم، حال بلوغهم راشدين، كاملة غير منقوصة، ونهاهم عن أكلها بتجاوز ما أباحه الله لهم، أو بأخذها في حال صغرهم التي لا يمكنهم فيها أخذها منكم ولا منعكم من أكلها، تبادرون بذلك أن يكبروا فيأخذوها منكم ويمنعونكم منها(١)، وقد من أكلها، تبادرون بذلك أن يكبروا فيأخذوها منكم ويمنعونكم منها(١)، وقد رَبِّ القُرآن الكريمُ العُقوبة على من يعتدي على مال الغير. ومثال ذلك أن يسرقه، فيقامُ حدُّ القطع بضوابطه، قال تعالى: ﴿وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقَطَعُواْ يَسْرَقه، فيقامُ حدُّ القطع بضوابطه، قال تعالى: ﴿وَالسَّارِقُ وَالْسَارِقَ وَالْسَارِقَةُ فَاقَطَعُواْ أَيْرِيهُمَا جَزَاءً بِمَا كَسَبَا نَكَلَا مِّنَ ٱللَّهُ وَاللَّهُ عَزِينٌ حَكِيمٌ ﴿ ).

رابعُ عشرُ: احترامُ الإرادةِ: حقُّ الكَرامَة الإنسانيّة يتطلّب أن تُحترمَ إرادة فيما يملك من أموال وما يجري من عقود، فاشترطت نصوصُ القُرآن الكريم لصحّة العقود رضا الإنسان، قال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَأْكُلُواْ أَمُولَكُم بَنْكُمُ بَالْبَطِل إِلّا أَن تَكُونَ تِجَرَةً عَن تَرَاضِ مِّنكُمُ (١).

<sup>(</sup>١) الآيتان رقم (٢) من سورة النّساء.

<sup>(</sup>٢) تفسير القُرآن العظيم، ابن كثير، ج٢، ص١٨٢.

<sup>(</sup>٦) جزء من الآية رقم (7) من سورة النّساء.

<sup>(</sup>٤) تيسير الكريم الرّحمن في تفسير كلام المنّان، السّعدي، ص١٦٤.

 $<sup>^{(\</sup>circ)}$  الآية رقم  $^{(\pi\Lambda)}$  من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٦) جزء من الآية رقم (٢٩) من سورة النّساء.

قال السعدي: "ينهى الله -تعالى - عباده المؤمنين أن يأكلوا أموالهم بينهم بالباطل، وهذا يشمل أكلها بالغصوب والسرقات، وأخذها بالقمار والمكاسب الرديئة، ... ثمّ إنّه -لما حرم أكلها بالباطل - أباح لهم أكلها بالتجارات والمكاسب الخالية من الموانع، المشتملة على الشّروط من التراضي وغيره (١)، وما ينسحب على الأموال كما في الآية الكريمة، ينسحب على التصرفات كافة بضوابطها، فلا يجوز أن يجبر الإنسان على تصرّف أو عقد يخصّه هو، وحِفظ هذا الحقّ هو من مقتضى الحِفاظ على كرامته.

خامس عشر: مُواراقِ الجَسدِ بعد المُوتِ: حقُّ الكَرامَة الإنسانيّة يُوجِبُ احترامَ الإنسان ميّتًا كما هو حيّ، فمن حقّ الإنسان إذا ما مات أن يُدفن، ولا يترك في العَراء؛ لأنّ بدن الإنسان عورة بعد الموت<sup>(٢)</sup>، ومن هنا شرع النّصُ القُرآنيُّ الكريمُ مواراة جسد الإنسان بعد موته كحقّ له يجب تنفيذه، وهو فرض كفاية، من فعله سقط بفعله الحقّ عن الباقين<sup>(٣)</sup>.

قال الله تعالى في قصة قتل قابيل لهابيل: ﴿فَبَعَثَ ٱللَّهُ غُرَابًا يَبْحَثُ فِي ٱلْأَرْضِ لِلْرِيَهُ وَ اللَّرَضِ لِلْرُيَهُ وَكَيْفَ يُوْلِي سَوْءَةَ أَخِيةً قَالَ يَنوَيْلُقَىۤ أَعَجَزْتُ أَنْ أَكُونَ مِثْلَ هَذَا اللَّهُ رَابِ فَأُوْلِي سَوْءَةَ أَخِيً فَأَصْبَحَ مِنَ ٱلنَّدِمِينَ ﴿ اللَّهُ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّ

قال القُرطبيّ تعليقًا على الآية الكريمة: "فَصَارَ فِعْلُ الْغُرَابِ فِي الْمُوَارَاةِ سُنَّةً بَاقِيَةً فِي الْخُلْقِ، فَرْضًا عَلَى جَمِيعِ النَّاسِ عَلَى الْكِفَايَةِ"(٥)، وفي تعليق القُرطبيّ على الآية الكريمة ﴿ فُرُّ أَمَاتَهُ وَ فَأَقَرَهُ ﴾(٦):

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرّحمن في تفسير كلام المنّان، السّعدي، ص١٧٥.

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرّحمن في تفسير كلام المنّان، السّعدي، ص٢٢٨.

<sup>(</sup>٣) الجامع لأحكام القُرآن، القُرطبي، ج٦، ص١٤٣.

<sup>(</sup>٤) الآية رقم (٣١) من سورة المائدة.

<sup>(°)</sup> الجامع لأحكام القُرآن، القُرطبي، ج٦، ص١٤٣٠.

<sup>(</sup>٦) الآية رقم (٢١) من سورة عبس.

"أَيْ جَعَلَ لَهُ قَبْرًا يُوَارَى فِيهِ إِكْرَامًا، وَلَمْ يَجْعَلْهُ مِمَّا يُلْقَى عَلَى وَجْهِ الْأَرْضِ تَأْكُلُهُ الطَّيْرُ والعَوافِي (١)"(١).

لا بد من القاكيد هنا على ما سبقت الإشارة إليه من القول بأن حق الكرامة هو الأساس لجميع الحقوق الإنسانية الأخرى، وأخما شرعت لرعاية كرامة الإنسان وحفظها؛ فيدخل في رعاية حق الكرامة جميع ما ورد من الحقوق مختصرًا في المطلب الأول والتاني من المبحث الثاني، وقد ذكرها الباحث وفق الترتيب الوارد هناك جريًا على عادة الباحثين عند حديثهم عن حُقوق الإنسان في الإسلام.

<sup>(</sup>١) العَوافِي: جمعٌ، مفردُهُ عافٍ، والعَافِي: هو كلُّ طالب رزقٍ من إنسان أو بهيمة أو طائر. النّهاية في غريب الحديث والأثر، ابن الأثير، ج٣، ص٢٦٦.

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القُرآن، القُرطبي، ج١٩، ص٢١٩.

#### الخاتمة

### وتتضمّنُ النّتائجَ والتّوصيات:

- أولًا: النّتائج: استنادًا إلى موضوع "الرّعاية القُرآنيّة للحُقوق الإنسانيّة -حقُّ الكَرامَة أغوذجًا" خَلَصَت الدّراسةُ إلى جملةٍ من النّتائج الأساسيّةِ الآتية:
  - ١. التّشريعاتُ القُرآنيّةُ الكريمةُ لها الأسبقيّةُ في بيان الحُقوق الإنسانيّة.
- ٢. عملت التوجيهاتُ القُرآنيّةُ الكريمةُ على رعاية الحُقوق الإنسانيّة وأحاطتها بسياج يحميها من الاعتداء.
- ٣. وفرّت التعليماتُ القُرآنيّةُ الكريمةُ للنّاس حُقوقَهم دون اللّجوء منهم إلى
  المطالبة بها.
  - ٤. الحُقوقُ الإنسانيّةُ في القُرآن الكريم تتسعُ لتشمل كلّ ما يحتاجه الإنسان.
- ه. اثْمازَت التشريعاتُ القُرآنيّةُ الكريمةُ بسموّ نظرتها للإنسان، فسعت إلى رفع قيمته وحفظ كرامته.
- تفوقت التشريعات القُرآنيّة الكريمة في مجال الحقوق الإنسانيّة على ما عداها من التشريعات الوضعيّة.
- ٧. حُقوقُ الإنسانِ في القُرآن الكريم راعت حاجاته المختلفة؛ الفطريّة والماديّة والمعنويّة والرّمانيّة.
- ٨. حَظيَ الإنسان بجملة من التشريعات القُرآنيّة الكريمة التي تؤكّد على التّكريم
  الإلهى له وتفضيله على سائر ما في الكون من مخلوقات.
- ٩. حقُّ الكرامَة الإنسانيّة أساسُ الحُقوق الإنسانيّة ومحورها الذي تدور في فلكه.
- ١٠. حظي حق الكرامة الإنسانيّة بعديد التشريعات القُرآنيّة الكريمة التي تكفله وتحتُ على حفظه وحمايته.

- ثانيًا: التوصيات: في ضوء النتائج الأساسيّة السّابقة توصى الدّراسةُ بالآتي:
- 1. التّأكيدُ من خلال الأنشطة العلميّة على أسبقيّة الهَدْي القُرآنيّ الكريم في النّص على الحُقوق الإنسانيّة وبيانها وصونها من الاعتداء عليها أو تجاوزها أو تعطيلها أو الانتقاص منها.
- ٢. إبرازُ التّفوق للتّشريعات القُرآنيّة الكريمة في رعايتها لحُقوق الإنسان على ما عداها من التّشريعات الوضعيّة من خلال الفعاليّات البحثيّة والمحاضرات والدّروس والنّدوات والحُطب.
- ٣. التّأكيدُ على سمو التّشريعات القُرآنيّة الكريمة في نظرتها للإنسان وسعيها لرفع شأنه وقيمته كإنسان.
- ٤. استمرارُ التّأكيد على مدى الرّعاية التي حظيت بما الحُقوق الإنسانيّة وفق الهدي القُرآنيّ الكريم.
- ه. عقد مزید من المؤتمرات العلمیّة والنّدوات وؤرشِ العمل لبیان وتوضیح مدی التّکریم الذی حظی به الإنسان فی القُرآن الکریم.
- ٦. عقد مؤتمر على مستوى دولي يُدعى له الباحثون من مختلف دول العالم
  لبيان مدى الرّعاية التي أولتها نصوص القُرآن الكريم للحُقوق الإنسانيّة.
- ٧. استغلال وسائل الإعلام المختلفة لبيان مدى الرّعاية القُرآنيّة الكريمة
  لخقوق الإنسان في مجالاتها المختلفة.
- ٨. محاولةُ الوقوف على النّماذج الحضاريّة للرّعاية القُرآنيّة الكريمة للحُقوق الإنسانيّة عبر التّاريخ الإسلامي.

### قائمة المصادر والمراجع

#### \*- القُرآن الكريمُ.

١-أحكام القُرآن، محمّد بن عبد الله بن العربي، راجع أصوله وخرّج أحاديثه وعلّق عليه
 محمّد عبد القادر عطا، ط٣، بيروت، دار الكتب العلميّة، ٢٢٤ هـ - ٢٠٠٣م.

٢-أحكام المعاملات الشّرعيّة، على الخفيف، ط٢، القاهرة، دار الفِكر العربي،

۲۱۶۱ه- ۱۹۹۶م.

٣-الإسلام والكرامَة الإنسانيّة، محمّد الأباصيري، مجلّة الوعي الإسلاميّ، وزارة الأوقاف
 والشّؤون الإسلاميّة، الكويت، العدد ٢٠٩، ٢٠٩، الصّفحات: ٣-٥.

إنعكاسات الحق في الكرامة الإنسانية على الحقوق الأخرى، طه أحمد سعيد السيد،
 إلى العدد المعة بني سويف، العدد ١٨٠١م، الصفحات: ٩٧ - ١٣٨٠.

٥ - بدائع الصّنائع في ترتيب الشّرائع، علاء الدّين أبو بكر بن مسعود الكاساني، ط٢، يروت، دار الكتب العلميّة، ٢٠٦هـ ١٩٨٦م.

٦ - تيسير الكريم الرّحمن في تفسير كلام المنّان، عبد الرّحمن بن ناصر السّعدي، تحقيق عبد الرّحمن بن معلا اللويحق، ط١، بيروت، مؤسّسة الرّسالة، ١٤٢٠هـ - ٢٠٠٠م.

٧-التّعريفات الفقهيّة، محمّد عميم الإحسان البركتي، ضمن مجموعة رسائل سمّاها (قواعد الفقه)، ط١، كراتشي، ببلشرز، ١٤٠٧هـ - ١٩٨٦م.

۸ - تفسير القُرآن العظيم، إسماعيل بن عمر بن كثير، تحقيق محمّد حسين شمس الدّين،
 ط۱، بيروت، دار الكتب العلميّة، منشورات محمّد على بيضون، ۱٤۱۹هـ.

٩-التوقيف على مهمّات التعاريف، محمّد المدعو بعبد الرّؤوف بن علي المناوي، ط١٠ القاهرة، عالم الكتب، ١٤١٠هـ - ١٩٩٠م.

١٠ التيسير في أحاديث التفسير، محمّد المكّي النّاصري، ط١، بيروت، دار الغرب الإسلاميّ، ١٤١٥هـ ١٩٨٥م.

11- الجامع لأحكام القُرآن، محمّد بن أحمد القُرطبي، تحقيق أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش، ط٢، القاهرة، دار الكتب المصريّة، ١٣٨٤هـ - ١٩٦٤م.

17- الحقّ في الحياة والكَرامَة الإنسانيّة-رؤية إسلاميّة، عبد الحميد عبد المنعم مدكور، مجلّة جامعة مصر للدّراسات الإنسانيّة، المجلّدا، العدد ٣، ٢٠٢١م، الصّفحات: ١٠١-١٠١.

١٣ حق الكرامة وتشريعات حُقوق الإنسان، عبد الجليل أحمد عبد الجليل، مجلّة أبحاث قانونيّة، جامعة سرت، العدد٩، ٢٠٠٠م، الصّفحات: ٢٢-٣٨.

١٤ - حُقوقُ الإنسان التّقافيّة بين الشّريعة الإسلاميّة والمواثيق الدّوليّة، داود حلّس، مؤتمر الإسلام والتّحديات المعاصرة، الجامعة الإسلاميّة، غزّة، ٢٠٠٧م، الصّفحات: ٩٧٥ - ١٠٠٨م.
 ١٥ - حُقوق الإنسان في الإسلام، علي الشّريعيّ، (د. ط)، دمشق، اليمامة، ٢٠٠٢م.
 ٢١ - حُقوق الإنسان في نظر الشّريعة الإسلاميّة، عبد السّلام التّرماتيني، ط١، دمشق، دار الفِكر، ٢٠٠٠م.

١٧- حُقوقُ الإنسان في ضوء آيات القُرآن الكريم -دراسةٌ مقارنةٌ، حسّان علي شريان،
 بجلّة المدوّنة، مجمع الفقه الإسلاميّ بالهند، المجلّد٨، العدد٣٠، ٢٠٢١م، الصّفحات:
 ٢٣٧-١٩٥٠.

١٨ - حُقوقُ الإنسان في الإسلام، أحمد الرّيسوني، ضمن كتاب الأمّة، مجموعة بحوث للرّيسوني، ومحمّد الرّحيلي، ومحمّد عثمان شبير، العدد٧٨، ١٤٢٣هـ.

٩ - زاد المسير في علم التّفسير، عبد الرّحمن بن علي الجوزي، تحقيق عبد الرّزاق المهدي، ط١، بيروت، دار الكتاب العربي، ١٤٢٢هـ.

• ٢- سنن أبي داود، سليمان بن الأشعث السّجستاني، تحقيق محمّد محيي الدّين عبد الحميد، (د. ط)، بيروت -صيدا، المكتبة العصريّة، (د. ت).

٢١ سنن ابن ماجة، محمّد بن يزيد القزويني، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، (د. ط)،
 القاهرة، دار إحياء الكتب العربيّة

- فيصل عيسى البابي الحلبي، (د. ت).

٢٢ الصّحاح - تاج اللّغة وصحاح العربيّة، إسماعيل بن حمّاد الجوهري، تحقيق أحمد عبد الغفور عطّار، ط٤، بيروت، دار العلم للملايين، ١٤٠٧هـ - ١٩٨٧م.

٣٢ صحيح مسلم، مسلم بن حجّاج النّيسابوري، تحقيق محمّد فؤاد عبد الباقي، (د.
 ط)، بيروت، دار إحياء التّراث العربي، (د. ت).

٢٤- فقه العقوبات، منشورات جامعة القدس المفتوحة، فلسطين، ٢٠١٠م.

٢٥ فقه الكرامة الإنسانيّة في الشّريعة الإسلاميّة، رفيق أسعد رضوان، مجلّة البحث العلميّ الإسلاميّ، الجلّد ١٠٢٢، العدد ٢٠٢٢م، العلميّ الإسلاميّ، الجلّد ١٠٢١، العدد ١٤٠٠٢م، الصّفحات: ١٢٠٢٥.

٢٦ قذف الميّت والآثار المترتبة عليه، عبد الله بن عبد العزيز آل الشّيخ، وزارة العدل،
 المجلّد ١٦، العدد ٦٣، ٢٠١٤م.

۲۷ - كتاب التعريفات، علي بن محمد الجرجانيّ، تحقيق وضبط وتصحح جماعة من العلماء بإشراف النّاشر، ط۱، بيروت، دار الكتب العلميّة بيروت ۱٤٠٣هـ -۱۹۸۳م.
 ۲۸ - كتاب العين، الخليل بن أحمد، تحقيق مهدي المخزوميّ، وإبراهيم السّامرّائي، (د. ط)، القاهرة، دار ومكتبة الهلال، (د. ت).

٢٩ الكرامة الإنسانية بين الإسلام ومواثيق الأمم المتّحدة، محمّد شعبان أيّوب، البيان،
 المنتدى الإسلامي، العدد ٣٦٨، ٢١٨، ٢٥م، الصّفحات: ٧٤-٧٦.

٣٠ الكرامة الإنسانية في ضوء التشريع الإسلامي، ماهر أحمد السوسي، مؤتمر القانون الدولي الإنساني في ضوء الشريعة الإسلامية -ضمانات التطبيق والتحديات المعاصرة، الجامعة الإسلامية، غزّة، ٢٠١٥م.

٣١- الكُرامَة الإنسانيّة في ضوء القُرآن الكريم -دراسة موضوعيّة، براء محمود محمّد، رسالة ماجستير غير منشورة، كليّة أصول الدّين، الجامعة الإسلاميّة، غزّة، ١٤٤٠هـ- ٢٠١٩م.

٣٢ - الكَرامَة الإنسانيّة في القُرآن الكريم -دراسةٌ موضوعيّةٌ، دلال حسن خضر ناصيف، رسالة ماجستير غير مطبوعة، جامعة النّجاح الوطنيّة، نابلس، ٢٠١٩م.

٣٣- لسان العرب، محمّد بن مكرم بن منظور، ط٣، بيروت، دار صادر، ١٤١٤هـ.

٣٤- ما هي الإنسانيّة، راغب ناصر، مقال منشور على موقع (موضوع) الإلكتروني، الرّابط: https://mawdoo3.com، تاريخ الرّيارة: ٢٠٢٤/٩م.

-٣٥ مجموع الفتاوى، أحمد بن عبد الحليم بن تيمية، تحقيق عبد الرّحمن بن محمد بن قاسم، (د. ط)، المدينة النّبويّة، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشّريف، ١٤١٦هـ ١٩٩٥م.

٣٦- المدخل للفقه الإسلامي، محمّد يوسف موسى، (د. ط)، القاهرة، معهد الدّراسات العربيّة، جامعة الدّول العربيّة، (د. ت).

٣٧- المساواة والكَرامَة الإنسانيّة في شريعة الإسلام، يوسف الكتّاني، الإحياء، الرّابطة المحمّديّة للعلماء، العدد ١٣٨، ٩٩٩م، الصّفحات: ٢٦٨-٢٦٨.

٣٨ المصباحُ المنير في غريب الشّرح الكبير للرّافعي، أحمد بن محمّد الفيّومي، ط١٠ القاهرة، دار الحديث، ١٤٢١هـ - ٢٠٠٠م.

٣٩- المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربيّة، (د. ط)، إستانبول، دار الدّعوة، (د. ت).

- ٤٠ معجم مقاييس اللغة، أحمد بن فارس القزويني، تحقيق عبد السلام محمد هارون،
  (د. ط)، بيروت، دار الفكر، ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م.
- 13- المفردات في غريب القُرآن، الحسين بن محمّد المعروف بالرّاغب الأصفهاني، تحقيق صفوان عدنان الدّاودي، ط١، دمشق بيروت، دار القلم، الدّار الشّاميّة، ١٤١٢ه.
  - ٤٢ مفهومُ الكَرامَة الإنسانيّة في القُرآن الكريم، محمّد محفوظ، مجلّة المنتدى، منتدى الكلمة للدّراسات والأبحاث، العدد ٢٠١٠م، الصّفحات: ٥-٢٠.
  - 27 النّهاية في غريب الحديث والأثر، المبارك بن محمّد بن الأثير، تحقيق طاهر أحمد الزّاوي محمود محمد الطّناحي، (د. ط)، بيروت، المكتبة العلميّة، ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م.