



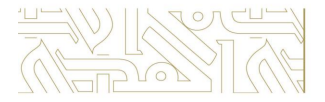




# عنوان البحث: آدم عليه السلام قصة بناء الإنسان الأوّل

اسم الباحث/ـة د/ عدنان بن أحمد عبد الرَّؤوف

















#### مقدمة

الحمد لله المقدَّسة أسماؤه، السَّابغة آلاؤه، الواسعة رحمتُه، المنجية مغفرتُه.

وصلَّى الله على محمَّدٍ النَّبِيِّ الأُمِّيِّ الذي بلغ الرِّسالة وأدَّى الأمانة، وترك في النَّاس ما لو تمسَّكوا به لم يضلوا ولن يضلوا بعده: كتاب الله، منه آياتُ محكماتُ هنُّ أمُّ الكتاب، وأخر متشابهات، فأمّا الذين في قلوبهم زيغٌ فيتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله، وما يعلم تأويله إلا الله، والراسخون في العلم يقولون آمنا به، كل من عند ربنا، وما يذكر إلا أولو الألباب. وبعد:

فقد ذكر أهل العلم أنّ آيات القرآن الكريم تنقسم إلى ثلاثة أقسام بحسب موضوعاتها الكبرى: العقيدة، الأحكام، القصص.

وإنّ أوّل قصّة ذكرها الله سبحانه وتعالى في القرآن الكريم: قصة الإنسان الأول آدم عليه الصلاة والسلام خليفة الله في الأرض.

وهذا يوضح أهمية معرفة: كيف ابتدأت قصّة الإنسان الأوّل، وما عوامل بنائه لخلافة الأرض، وعمارتها. فهذا الدّور ما زال منوطًا به، ولا تزال البشرية تعاني من غياب هذه العوامل عن إدراكها.

**وعليه؛ فالبحث** يهدف إلى رسم معالم القيم الإنسانية لعمارة الأرض، وهو دراسة وصفية موضوعية في الآيات الواردة في (سورة البقرة: ٣٠-٣٩)،

وقد رغبت أن أشارك به (مؤتمر هدايات القرآن في بناء الإنسان)، تحت المحور الثالث: هدايات القرآن الكريم وأثرها في الرقي الأخلاقي في بناء القيم الإنسانية. والذي ينظمه (وقف مركز مكة العالمي للهدى القرآني).

وتأتي أهمية البحث من حيثُ إن موضوعه يتناول:

أول قصة في القرآن الكريم.

قصة أوّل نبيّ من أنبياء الله عليهم السلام.

قصة الإنسان الأوّل.

والبحثُ يحاول الإجابة عن سؤال تثيره آيات قصة آدم عليه السلام، وهو: لماذا أسكن الله آدم الجنّة وقد خُلِق ابتداءً ليكون خليفةً في الأرض؟ وقد وسمتُه به (آدم عليه السلام، قصة بناء الإنسان الأوّل)، وانتظم في مقدمة، ومبحثين، وخاتمة:

مقدمة: (وفيها: أهمية البحث، وسببه، ومنهجه، وخطته).

المبحث الأوّل: قصة بناء الإنسان الأوّل.

المبحث الثانى: هدايات قصة بناء الإنسان الأول.

خاتمة (وفيها أبرز النتائج، وأهم التوصيات).

والله الموفِّق، وهو المعتمد، والهادي إلى سواء السبيل.

#### المبحث الأوّل: قصة بناء الإنسان الأوّل:

إنَّ قصَّة آدم عليه السلام هي أولى قصص القرآن الكريم بعامّة وقصص الأنبياء بخاصّة، فلم يرد أيّ ذكر قبلها لنبيّ من الأنبياء، ولذلك سوف يعرض الباحث لهذه القصّة من خلال الآيات التي في (سورة البقرة) لنتعرّف على بداية قصة الإنسان على الأرض.

#### -قبل الخلق:

قال الله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِهِكَةِ إِنِي جَاعِلُ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُواْ أَجَعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَاءَ وَخَنُ نُسَيِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِي ٓ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴿ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِي ٓ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴿ وَلَيْ الله تعالى نبيّه محمّدًا عَلَيْ بقوله للملائكة بأنّه سيجعل في الأرض خليفة يخلف بعضهم بعضًا وهو آدمُ ودُريّته من بعده (٢)، فقالت الملائكة استعلامًا لا اعتراضًا: أتجعل في الأرض مَن يفسدون فيها، ويقتل بعضهم بعضًا؟! ولم نُستخلف نحنُ مع أنّنا دائمو التّسبيح بحمدك ولتتقديس لك؟!

فأخبرهم تعالى أنّه يعلم ما لا يعلمون، ممّا خفي عليهم من الحِكم والمصالح باختياره لهذا الخلق دونهم، بأنّ يكون خلفاء في الأرض (٣).

قال البغويُّ رحمه الله (٥١٠هـ): «خليفة الله في أرضه لإقامة أحكامه وتنفيذ وصاياه»(٤).

وقال الزّمخشريُّ رحمه الله (٥٣٨ه): «والخليفة: مَن يخلف غيره. والمعنى: خليفة منكم؛ لأنَّه كانوا سُكَّان الأرض،

<sup>(</sup>١) قال أبو البقاء الكفوي في (الكليات: ٦٩): «كلّ ما ورد في القرآن: (وإذ) فه (اذكر) فيه مضمرٌ، أي: اذكر لهم، أو: في نفسك كيفما يقتضيه صدرُ الكلام، و(إذا) منصوبٌ به، وعليه اتّفاق أهل التفسير».

<sup>(</sup>٢) انظر: مادة (خلف) في (مقاييس اللغة ٢١٠/٢، ومفردات القرآن: ٢٩٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: بدائع الفوائد (٤/١٣٧ - ١٣٨)، وتفسير السعدي (٤٩).

<sup>(</sup>٤) معالم التنزيل (١/ ٧٩/).

فخلفهم فيها آدمُ وذرّيتُه»(١).

#### -بعد الخلق:

قال الله تعالى: ﴿ وَعَلَمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَآءَ كُلَهَا ثُمَّ عَرَضُهُمْ عَلَى ٱلْمَلَآبِكَةِ فَقَالَ أَنْبِتُونِي بِأَسْمَآءِ هَنُوُلَآءِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللَّا اللَّاللَّهُ اللَّا اللَّالَا الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ

في هذه الآية يُخبر الله تبارك وتعالى عمّا اختص آدم به، وميّزه عن الملائكة، وهو القُدرة على أن يُعلِّم نفسَه، ويتعرَّف على خصائص الأشياء من حوله، ويُعطي لها أسماءً تميّزها عن غيرها. ويُميّز الضّارّ من النافع، والخير من الشّر، والقُبيح والحسن، وقبل ذلك كلّه معرفته بالخالق، فهذا الخلقُ خُلِق على التّوحيد ومعرفة الله(٢).

وقال ابن عطيّة رحمه الله (٢٤٥هـ): «معناه: عرَّف، وتعليمُ آدم -هنا- عند قوم: إلهامُ علمه ضرورةً. وقال قومٌ: بل تعليمٌ بقولٍ، فإمَّا بواسطة مَلَك، أو بتكليم قبل هبوطه الأرض»(٣).

وذكر الطَّاهر ابن عاشور (١٣٩٣هـ) أنَّ تعليم الله تعالى آدم الأسماءَ إمَّا بطريقة التلقين بعرض المسمى عليه فإذا أراه لقن اسمه، فيعلم أنَّ ذلك اللفظ دالُّ على تلك الذات، أو يكون التَّعليم بإلقاء علم ضروري في نفس آدم بأن ألهمه وضعَ الأسماء للأشياء،

كما قال تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَدَنَ اللَّهُ عَلَّمُهُ ٱلْبَيَانَ اللَّهُ [الرحمن] (١٤).

ثم أظهر الله تعالى تلك المسمّيات للملائكة، وامتحنهم تحديًا لهم، فأمرهم أن يخبروه بأسماء عرض عليهم، إن كانوا حقًّا صادقين في دعواهم بأنّه على علم بالأشياء، ومستحقّون

<sup>(</sup>١) الكشاف (١/٤/١).

 <sup>(</sup>۲) انظر: معالم التنزيل (۷۹/۱)، والمحرر الوجيز (۱۱٦/۱)، وموسوعة التفسير المأثور
 (۲۲۸/۲).

<sup>(</sup>٣) المحرر الوجيز (١١٩/١).

<sup>(</sup>٤) التحرير والتنوير (١/٠١٤).

للأفضلية على آدم (١). وقال تعالى: ﴿ قَالُواْسُبْحَنَكَ لَاعِلْمَ لَنَاۤ إِلَّا مَاعَلَّمْتَنَآ ۖ إِنَكَ أَنتَ الْعَلِيمُ الْخَكِيمُ (٣) ﴾ [البقرة].

هذا تنزية من الملائكة لله عزّ وجلّ بنفي علم أيّ شيءٍ، إلّا ما علّمهم الله تعالى، وهو العليم بغير تعليم، وهو الحكيم الذي يضع الأشياء مواضعها، حكيمٌ في خلقه وأمره، وفي تعليم مَن يشاء، فنفى الملائكةُ الكرام أصلَ العلم عن أنفسهم، وأثبتوا كمال العلم والحكمة لله تعالى (٢).

قال أبو إسحاق الزَّجّاج (٣١١هـ): لا اختلاف بين أهل اللغة أنَّ التَّسبيح هو: التَّنزيه لله تعالى عن كل سُوء (٣).

وقال تعالى: ﴿ قَالَ يَكَادُمُ أَنْبِنْهُم بِأَسْمَآمِهِم ۗ فَلَمَّا أَنْبَأَهُم بِأَسْمَآمِهِم قَالَ أَلَمُ أَقُل لَكُمْ إِنِيَ أَعْلَمُ غَيْبَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَانُبُدُونَ وَمَا كُنتُم تَكْنُهُونَ ﴿ البقرة ].

أمر آدم عليه السلام أن يُخبر الملائكة بأسماء الأشياء التي أعطاه الله تعالى المقدرة على تسميتها من قبل، وعرضها سبحانه على الملائكة، فلم يعرفوها، فلمّا أخبرهم آدم بتلك الأسماء، فسمّى كلّ شيءٍ باسمه، ظهر فضلُه شرفُه عليه السلام على الملائكة، فقال الله تعالى مقرِّرًا بأنّه قد قال لهم من قبل بأنّه يعلم كلّ ما يغيب عن الخلق، سواء في السموات أو في الأرض، كما يعلم سبحانه ما يُظهره الملائكة وما يخفونه (٤).

قال ابن جرير رحمه الله (٣١٠هـ): «وفي هذه الآيات الثلاث العبرة لمن اعتبر، والذكرى لمن ادَّكر، والبيان لمن كان له قلبٌ أو ألقى السَّمع وهو شهيدٌ، عمَّا أودع الله حجلَّ ثناؤه- آي هذا القرآن من لطائف الحكم التي تعجز عن أوصافها الألسن؛ وذلك أنَّ الله حجلَّ ثناؤه- احتجّ فيها لنبيّه على مَن

<sup>(</sup>١) انظر: معالم التنزيل (٧٩/١)، والمحرر الوجيز (١١٦/١)، وتفسير القرآن العظيم (٢٢٢١).

<sup>(</sup>٢) انظر: جامع البيان (١/ ٥٢٦)، ومعالم التنزيل (٧٩/١).

<sup>(</sup>٣) نقله ابن الجوزيّ في (زاد المسير ٥٣/١). وفي (معاني القرآن للزّجاج ٢٨٧/٢): «التّبرئة».

<sup>(</sup>٤) انظر:جامع البيان (١/٥٢٥)، ومعالم التنزيل (١/٨٠)، والجامع لأحكام القرآن (٢٨٨/١).

كان بين ظهرانيه من يهود بني إسرائيل بإطلاعه إيّاه من علوم الغيب التي لم يكن -جلّ ثناؤه- أطلع عليها مِن خلقه إلّا خاصًا، ولم يكن مُدرِكًا علمُه إلّا بالإنباء والإخبار، لتتقرر عندهم صحّة نبوته، ويعلموا أنَّ ما أتاهم به فمن عنده. ودلَّ فيها على أنَّ كلَّ مخبر خبرًا عمَّا قد كان، أو عمَّا هو كائنٌ ممّا لم يكن ولم يأته به خبرٌ، ولم يوضع له على صحّته برهانٌ = فمتقوِّلُ ما يستوجب به من ربّه العقوبة. ألا ترى أنَّ الله -جلّ ذكره- ردَّ على ملائكته قِيلهم: وأَخَعُهُ فَيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِمَآءَ وَنَعْنُ فُسَيِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّ أَعْلَمُونَ ﴿ [البقرة: ٣٠]، وعرَّفهم أنَّ قِيل ذلك لم يكن جائزًا لهم بما عرض عليهم من قصور علمهم عند عرضه ما عرض عليهم من أهل الأسماء، فقال: ﴿ أَنْبِعُونِي بِأَسْمَآءِ هَوَّوُلاَءٍ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾ [البقرة: ٣١]، فلم يكن لهم مفزعٌ إلَّا والإقرار بالعجز والتَّبري إليه أن يعلموا إلَّا ما عَلَّمهم بقولهم: ﴿ سُبْحَنَكَ لَا عِلْمَ لَنَا اللهِ مَا عَلَمْهم بقولهم: ﴿ سُبْحَنَكَ لَا عِلْمَ لَنَا اللهِ مَا عَلَّمُ مَا قَلَا الْعَجْزِ والتَّبري إليه أن يعلموا إلَّا ما عَلَّمهم بقولهم: ﴿ سُبْحَنَكَ لَا عِلْمَ لَنَا اللهِ مَا عَلَمْهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَى اللهِ أَن يعلموا إلَّا ما عَلَّمهم بقولهم: ﴿ البقرة: ٣١] المِن عَلَمُهم بقولهم: ﴿ البقرة: ٣١] المَلْ المَاعَلَمُ لَنَا اللهِ مَا عَلَمُ اللهُ عَلَمَهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَمَهُ اللهُ اللهُ عَلَى الله العَقْمَ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُه

#### -العداوة الكبرى:

في قصّة آدم: قصة بدء العداوة الأبدية الكبرى: عداوة إبليس وقبيلِه لآدم وذرّيته. قال الله تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْهَائَيْكَةِ ٱسْجُدُواْ لِآدَمَ فَسَجَدُواْ إِلّا إِبْلِيسَ أَبَى وَاسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَنفِرِينَ ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْهَائَيْكَةِ ٱسْجُدُواْ لِآدَمَ فَسَجَدُواْ إِلّا إِبْلِيسَ أَبَى وَالسّتَكْبَرُ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَنفِرِينَ ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْهَاتَةِ كَانَ مِنَ ٱلْكَنفِرِينَ ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْهَاتَةِ } .

يُذكِّر الله تعالى رسولَه ﷺ بأمره لجميع الملائكة بالسُّجود لآدم إكرامًا وتعظيمًا له، وعبوديةً لله تعالى، وأخّم بادروا جميعًا بالسُّجود، وامتنع إبليس من ذلك، وتكبّر على أمر الله تعالى وعلى آدم، فاتّصف بكفر عظيم (٢).

قال ابن جریر رحمه الله (۳۱۰هـ): «أبی واستکبر لِما کان حدَّث به نفسه من کبره واغتراره» $^{(7)}$ .

<sup>(</sup>۱) جامع البيان (١/٥٢٨-٥٢٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: معالم التنزيل (٨١/١)، والجامع لأحكام القرآن (٢٩١/١).

<sup>(</sup>٣) جامع البيان (١/٤٨٤).

قال الله تعالى: ﴿ وَقُلْنَا يَتَادَمُ ٱسْكُنْ أَنتَ وَزَوْجُكَ ٱلْجَنَّةَ وَكُلاَ مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِئْتُمَا وَلَا نَقْرَيَا هَاذِهِ ٱلشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ الْبَقْرَةِ ].

يُبيِّن الله تعالى إكرامَه لآدمَ وزوجه حواء عليهما السّلام بأن أذِنَ لهما في سُكنى الله تعالى إكرامَه لآدمَ وزوجه حواء عليهما السّلام بأن أذِنَ لهما في سُكنى الجنّة، وأباح لهما أن يأكلا منها رِزقًا واسعًا هنيئًا، لا عناءَ فيه ينالانه فيهما حيثُ شاءا، عدا شجرةً واحدةً فقط، عيّنها لهما الحكيمُ الخبيرُ سبحانه، فنهاهم عن قُربانها، وإلّا صارا بالأكل منها من الظالمين، باعتدائهما على حدٍّ من حدود الله جلّ وعلا(۱).

قال ابن عطيّة رحمه الله (٢٤٥هـ): «(اسكن): معناه لازم الإقامة، ولفظه لفظ الأمر، ومعناه الإذن، و(أنتَ) تأكيدٌ للضَّمير الذي في (اسكن)، و(زوجك) عطف عليه، والزَّوج: امرأة الرَّجل، وهذا أشهر من زوجة»(٢).

قال الله تعالى: ﴿ فَأَزَلَّهُمَا ٱلشَّيْطَنُ عَنَّهَا فَأَخْرَجُهُمَا مِمَّا كَانَا فِيهِ ﴾ [البقرة: ٣٦].

فأوقعهما الشَّيطانُ في المعصية والزَّلل الذي أبعدهما عن الجنّة، وذلك بأكلهما من الرِّزق من الشَّجرة، فكان إبليسُ بإغوائه ووسوسته سببًا في إخراجهما من الرِّزق الواسع والعيش الهنيء الذي كانا ينعمان به في الجنّة (٣).

قال ابن جرير رحمه الله (٣١٠هـ): «إنَّمَا أَزهَّما عن طاعة الله بعد أن لُعِنَ وأظهرَ التَّكبُر؛ لأنَّ سجودَ الملائكة لآدمَ كان بعد أن نُفخ فيه الرُّوحُ، وحينئذٍ كان امتناعُ إبليسَ من السُّجود له، وعند الامتناع من ذلك حلَّت عليه اللعنةُ»(٤). قال الله تعالى: ﴿وَقُلْنَا ٱهْمِطُواْبَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُوُ ﴾[البقرة: ٣٦].

أمر الله -عزّ وجلّ- آدمَ وحواء وإبليس بالهبوط إلى الأرض، وأخبر بعداوة بعضهم لبعض (٥٠)،

<sup>(</sup>١) انظر: معالم التنزيل (٨٢/١)، والجامع لأحكام القرآن (٢٩٨/١).

<sup>(</sup>٢) المحرر الوجيز (١٢٦/١).

<sup>(</sup>٣) انظر: الجامع لأحكام القرآن (٣١١/١)، وتفسير القرآن العظيم (٢٣٥/١).

<sup>(</sup>٤) جامع البيان (١/٧٤٥).

<sup>(</sup>٥) انظر: جامع البيان (٥٧١/١)، ومعالم التنزيل (٨٤/١)، والجامع لأحكام القرآن (٣٢٠/١)

كما قال تعالى: ﴿ أَفَنَتَخِذُونَهُ وَدُرِّيَتَهُ وَ أُولِيكَآءَ مِن دُونِ وَهُمْ لَكُمْ عَدُوُّ بِلْسَ لِلطَّالِمِينَ بَدَلًا ﴾ [الكهف: ٥٠]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ لَكُوْ عَدُوُّ فَأَتَّخِذُوهُ عَدُوًّ ﴾ [فاطر: ٦]. قال أبو عبد الله القُرطبيُّ رحمه الله (٢٧١هـ): «العَدُو: خلافُ الصَّديق، وهو مِن (عدا) إذا ظلم. وذيبٌ عَدُوان: يعدو على النَّاس. والعُدُوان: الظُّلم الصُّرَاح. وقيل: هو مأخوذٌ من المجاوزة، من قولك: لا يعدُوك هذا الأمرُ، أي: لا يتجاوزك. وعَدَاه: إذا جاوزه، فسُمِّي عَدُّوًا لمجاوزة الحدِّ في مكروه صاحبه، ومنه: العَدُوُ بالقدم لمجاوزة الشَّيء، والمعنيان متقاربان، فإنَّ مَن ظلم؛ فقد جاوز» (١٠).

عداوة إبليس لآدم سببها الكبر والحسد، وعداوة آدم وبنيه لإبليس؛ لكونِ إبليس اتّخذه عدوًّا وأعلن له عن عداوته: ﴿ قَالَ فَيِمَا أَغُونَتَنِي لاَقَعُدَنَ لَهُمْ صِرَطَكَ إبليس اتّخذه عدوًّا وأعلن له عن عداوته: ﴿ قَالَ فَيِما آغُونَتِنِي لاَقَعُدَنَ لَهُمْ صِرَطَكَ المُسْتَقِيمَ ( اللهُ مُ لَا تَعَنَّعُهُ مِن اللهُ اللهُ مُ وَمِن خَلْفِهِمْ وَعَن أَيْمَنِهِمْ وَعَن شَمَا لِلهِمْ أَو لاَ تَجِدُ أَكْثَرَهُم المُسْتَقِيمَ ( اللهُ عراف]، ﴿ قَالَ رَبِ بِمَا أَغُونَيْنِي لَا أَرْيَنِنَ لَهُمْ فِي اللهُ رَفِي وَلاَ غُوينَهُم اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

قال البغويُّ رحمه الله (٥١٠هـ): «﴿ لَأَقَعُدُنَّ لَهُمْ صِرَطَكَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ أي: لأجلِسَنَّ للبني آدمَ على طريقك القويم، وهو الإسلام» (٢٠).

وقال ابن عطيّة رحمه الله (٤٢ هه): «لأتعرضنَّ لهم في طريق شرعك وعبادتك ومنهج النَّجاةَ؛ فلأصُدَنَّه عنه»(٣).

وفي الحديث: «إِنَّ الشَّيْطَانَ قَعَدَ لِابْنِ آدَمَ بِأَطْرُقِهِ، فَقَعَدَ لَهُ بِطَرِيقِ الْإِسْلَامِ فَقَالَ: تُسْلِمُ وَتَذَرُ دِينَكَ وَدِينَ آبَائِكَ وَآبَاءِ أَبِيكَ؟ فَعَصَاهُ فَأَسْلَمَ. ثُمُّ قَعَدَ لَهُ بِطَرِيقِ الْمِجْرَةِ فَقَالَ: ثُمَّاجِرُ وَتَدَعُ أَرْضَكَ وَسَمَاءَكَ، وَإِنَّمَا مَثَلُ الْمُهَاجِرِ كَمَثَلِ بِطَرِيقِ الْمِجْرَةِ فَقَالَ: ثُمَّاجِرُ وَتَدَعُ أَرْضَكَ وَسَمَاءَكَ، وَإِنَّمَا مَثَلُ الْمُهَاجِرِ كَمَثَلِ

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن (١/٣٢٠).

<sup>(</sup>٢) معالم التنزيل (٣/٨١٢).

<sup>(</sup>٣) المحرر الوجيز (٣٨٠/٢).

الْفَرَسِ فِي الطِّولِ؟ فَعَصَاهُ فَهَاجَرَ. ثُمُّ قَعَدَ لَهُ بِطَرِيقِ الْجِهَادِ فَقَالَ: تُجُاهِدُ، فَهُوَ جَهْدُ النَّفْسِ وَالْمَالِ، فَتُقَاتِلُ فَتُقْتَلُ فَتُنْكَحُ الْمَرْأَةُ، وَيُقْسَمُ الْمَالُ؟ فَعَصَاهُ فَجَاهَدَ»، فقال رسول الله ﷺ: «فَمَنْ فَعَلَ ذَلِكَ كَانَ حَقًّا عَلَى اللهِ عَنَّ وَجَلَّ أَنْ يُدْخِلَهُ الجُنَّةَ، وَمَنْ قُتِل كَانَ حَقًّا عَلَى اللهِ عَنَّ وَجَلَّ أَنْ يُدْخِلَهُ الجُنَّةَ، وَإِنْ غَرِقَ كَانَ حَقًّا عَلَى اللهِ أَنْ يُدْخِلَهُ الجُنَّةَ، أَوْ: وَقَصَتْهُ دَابَّتُهُ كَانَ حَقًّا عَلَى اللهِ أَنْ يُدْخِلَهُ الجُنَّةَ، أَوْ: وَقَصَتْهُ دَابَّتُهُ كَانَ حَقًّا عَلَى اللهِ أَنْ يُدْخِلَهُ الجُنَّةَ، أَوْ: وَقَصَتْهُ دَابَتُهُ كَانَ حَقًا عَلَى اللهِ أَنْ يُدْخِلَهُ الجُنَّةَ، أَوْ: وَقَصَتْهُ دَابَتُهُ كَانَ حَقًا عَلَى اللهِ أَنْ يُدْخِلَهُ الجُنَّةَ، أَوْ: وَقَصَتْهُ دَابَتُهُ كَانَ حَقًا عَلَى اللهِ أَنْ يُدْخِلَهُ الجُنَّةَ، أَوْ: وَقَصَتْهُ دَابَتُهُ كَانَ حَقًا عَلَى اللهِ أَنْ يُدْخِلَهُ الجُنَّةَ، أَوْ يَوْ الْأَرْضِ مُسْنَقَرُّ وَمَتَعُ إِلَى حِينٍ ﴾ عَلَى اللهِ أَنْ يُدْخِلَهُ الجُنَّةَ، وَإِنْ غَرِقَ كَانَ حَقًا عَلَى اللهِ أَنْ يُدْخِلَهُ الجُنَّةَ، وَإِنْ غَرِقَ كَانَ حَقًا عَلَى اللهِ أَنْ يُدْخِلَهُ الجُنَّةَ، وَإِنْ غَرِقَ كَانَ حَقًا عَلَى اللهِ أَنْ يُدْخِلُهُ الجُنَّةَ » (١٠). وقال تعالى: ﴿وَلَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مُسْنَقَرُّ وَمَتَعُ إِلَى حِينٍ ﴾ [البقرة: ٣٦]. يستقرُون على ظهرها أحياءً، متمتّعين بما يرزقهم الله تعالى، إلى وقت أجل معيّن، وهو انقضاء أعمارهم، ويستقرّون في بطنها مقبورين إلى وقت عَمارهم، ويستقرّون في بطنها مقبورين إلى وقت على، وهو قيام السّاعة (٢٠).

قال ابن عبّاس رضي الله عنهما: «مستقرّه فوق الأرض، ومستقرّه في الرّحم، ومستقرّه تحت الأرض، حتّى يصير إلى الجنّة أو إلى النّار»(٣).

وهو حقيقة كونه خليفةً في الأرض، يموت ويعود إلى ربّه عزّ وجلّ، ويخلفُه غيرُه، حتّى يرث الله الأرض ومَن عليها.قال الحسن رحمه الله: «يا ابنَ آدم، أنتَ وديعةٌ في أهلك، ويوشك أن تلحق بصاحبك» (٤).

#### -التوبة والإنابة:

قال: ﴿ فَلَلَقِّينَ ءَادُمُ مِن رَّبِهِ عَكِلِمَتٍ فَنَابَ عَلَيْهُ إِنَّهُۥ هُوَ ٱلنَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ٣٠٠ [البقرة].

لقَّن الله -عزّ وجلّ - آدمَ كلماتٍ تحصل بها توبته من المعصية التي وقعت منه، فتلفّفها آدمُ عليه السَّلام متلقَّيًا لها بالقبول، فاعترف بذنبه، وسأل الله تعالى مغفرتَه ورحمتَه، فتاب الله عليه ورحمه، فهو التواب كثير التوب، أي: يرجع على عبده بقبول توبته بتوفيق عبده للتّوبة أوّلًا، وقبولها منه ثانيًا.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (١٥٩٥٨)، والنّسائيُّ (٣١٣٤) من حديث سَبْرَة بن أبي فاكه رضي الله عنه وصحّحه الألبانيُّ في (الصحيحة: ٢٩٧٩)، وقال شعيب الأرنؤوط: «إسناده قويّ».

<sup>(</sup>٢) انظر: جامع البيان (١١٦/١٠)، ومعالم التنزيل (١٧٢/٣)، والجامع لأحكام القرآن (١/ ٣٢١)

<sup>(</sup>٣) رواه ابن جرير في (تفسيره ٩/٩٣٤).

<sup>(</sup>٤) ذكره البغويُّ في (تفسيره ١٧٢/٣).

وهو الرّحيم بعباده المؤمنين، يختصّهم برحمته سبحانه (١).

قال ابن جرير رحمه الله (٣١٠هـ): «معنى التَّوبة من العبد إلى ربِّه: إنابته إلى طاعته، وأوبته إلى ما يرضيه بتركه ما يسخطه من الأمور التي كان عليها مقيمًا ممَّا يكرهه ربُّه، فكذلك توبة الله على عبده هو: أن يرزقه ذلك، ويتوب من غضبه عليه إلى الرِّضا عنه، ومن العقوبة إلى العفو والصَّفح عنه»(٢).

وقال الشَّيخُ الأمينُ الشُّنقيطيُّ رحمه الله (١٣٩٣هـ): «قوله تعالى: ﴿فَنَلَقَّى ءَادَمُ مِن رَبِّهِ عَلَى الشَّ رَبِّهِ عَكِمَتٍ ﴾ لم يبيّن هنا ما هذه الكلمات،

ولكنه بيَّنها في (سورة الأعراف) بقوله: ﴿فَالَا رَبَّنَا ظَلَمَنَا أَنفُسَنَا وَإِن لَّهَ تَغْفِر لَنَا وَرَحَمَّنَا لَنَكُونَنَ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ ﴾ (٣).

#### -بدء الخلافة:

قال الله تعالى: ﴿ قُلْنَا رَبَّنَا ظَلَمْنَا آنفُسَنَا وَإِن لَّمْ تَغْفِرْ لَنَا هُدَى فَمَن تَبِعَ هُدَاى فَلَا خَوْفُ عَلَيْمِمْ وَلَا هُمْ يَغْرَنُونَ ﴿ الله تعالى الذين أهبطهم من الجنة ويدخل في هذا الخطاب ذرّياتهم - بأنّه إن جاءهم في أيّ وقت وحين كتابٌ أو رسولٌ يُبيِّن لهم الطّريق، ويرشدهم إليه، واتَّبَعوه في ذلك = أنّ لهم الأمن التّامّ والسّرور الدّائم، فلا يخافون ممّا يستقبلون، ولا يجزنون على ما فاتهم من أمور الدّائم، فلا يخافون ممّا يستقبلون، ولا يجزنون على ما فاتهم من أمور الدّنيا، وبهذا تحصل لهم السّعادة الدّنيوية والأخروية، بإذن الله عزّ وجلّ (٤).

قال أبو عبد الله القُرطبيُّ رحمه الله (٢٧١هـ): «لم يكن إخراجُ الله -تعالى- آدمَ من الجنَّة، وإهباطه منها عقوبةً له؛ لأنَّه أهبطه بعد أن تاب عليه وقبِل توبتَه، وإنَّما أهبطه إمَّا تأديبًا، وإمَّا تغليظًا للمِحنة. والصَّحيح في إهباطه وسكناه في الأرض: ما قد ظهر من الحكمة الأزلية في ذلك، وهي نشرُ نسله فيها

<sup>(</sup>١) انظر: جامع البيان (٥٧٩/١)، ومعالم التنزيل (٨٥/١)، والمحرر الوجيز (١٣٠/١).

<sup>(</sup>٢) جامع البيان (١/٥٨٧).

<sup>(</sup>٣) أضواء البيان (١/٨٨).

<sup>(</sup>٤) انظر: معالم التنزيل (١/٨٦)، والجامع لأحكام القرآن (٣٢٧/١).

ليُكلِّفَهم ويمتحِنَهم، ويُرَبِّب على ذلك ثوابَهم وعقابَهم الأخروي؛ إذِ الجنَّة والنَّار ليستا بدار تكليف، فكانت تلك الأكلة سببَ إهباطه من الجنَّة. ولله أن يفعل ما يشاء»(١).

﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَبُواْ بِعَايَتِنَآ أَوْلَتَهِكَ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ ۚ هُمْ فِهَا خَلِدُونَ ﴿ آ ﴾ . إنّ مَن لم يتبع هُدى الله عزّ وجلّ، فجحد الحقّ، وكذّب بالآيات الشّرعية أو الكونية، فهو من أهل النّار الملازمين لها على الدّوام، لا يخرجون منها أبدًا (٢).

قال ابن جرير رحمه الله (٣١٠هـ): «يعني: والذين جحدوا آياتي وكذَّبوا رسلي الله: حُجَجه وأدلَّته على وحدانيته وربوبيته، وما جاءت به الرُّسل من الأعلام والشُّواهد على ذلك، وعلى صدقها فيما أنبأت عن ربِّما. وقد بيَّنا أنَّ معنى الكفر: التَّغطية على الشَّيء= ﴿أُولَتَهِكَ أَحْمَلُ النَّارِ ﴾ يعني: أهلها الذين هم أهلها دون غيرهم، المخلدون فيها أبدًا إلى غير أمد ولا نهاية»(٣).

ومن ذلك الهبوط من السَّماء إلى الأرض، بدأت قصة الخلافة ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُكَ لِلْمَلَتِهِكَةِ إِنِّى جَاعِلٌ فِي السَّماء لِلْمَلَتِهِكَةِ إِنِّى جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾، بعد أن استكمل تدريبَه العملي في السَّماء حتى يستطيع أن يكون خليفة في الأرض يعمرها بالصّلاح والإصلاح، ويحارب فيها الفساد والإفساد.

وفي المبحث الثّاني يحاول الباحث الإجابة عن الأسئلة التي سبق أن أتى على ذكرها عرضًا في مقدمة البحث.

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن (١/١٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: جامع البيان (١/٩٢).

<sup>(</sup>٣) جامع البيان (١/٩٥).

#### المبحث الثانى: هدايات قصة بناء الإنسان الأوّل:

الإنسان مخلوقٌ قادرٌ على الإفساد والإهلاك وسفكّ الدّماء، كيف لهذا المخلق أن يكون قادرًا أن يخلف بعضًا، ويتكاثر في الأرض ويعمرها؟

أخبر الله تبارك وتعالى الملائكة أنَّه سيخلق آدم عليه السلام ليسكن الأرض، ويكون خليفة فيها، ولكنه لم يُخلق فيها ابتداءً، وإنمّا خُلق في السَّماء، ثمّ أُسِكن الجنّة، ثم كان منه ماكان، فأُهْبِط إلى الأرض.

كل ذلك كان يبني الإنسانَ الأوّلَ ليكون هو وذريته خلفاء في الأرض يخلف بعضهم بعضًا فيها، ويعمرونها وَفق مراد الله تبارك وتعالى.

#### وهذا المبحث يستعرض أبرز مقومات خليفة الله في الأرض:

#### -الفطرة الإنسانية:

يُولد الإنسان وفيه خصائص مودعة في أصل خلقة أبيه (آدم) يستطيع بها -لو تُرك دون مؤثّرات خارجية - أن يتلمس طريقه في الحياة نورًا وهداية. قال رسول الله عَلَى: «مَا مِنْ مَوْلُودٍ إِلَّا يُولَدُ عَلَى الْفِطْرَةِ، فَأَبَوَاهُ يُهَوِّدَانِهِ وَيُنَصِّرَانِهِ أَوْ يُمَجِّسَانِهِ، كَمَا تُنْتَجُ الْبَهِيمَةُ بَمِيمَةً، هَلْ تُحِسُّونَ فِيهَا مِنْ جَدْعَاءً؟»(١).

#### -التوحيد:

أوّل معالم هذه الفطرة الإنسانية: أنّه يعرف خالقه، ويتّجه بصرُه إلى السّماء، فقد خلق الله أباه من تراب، ثم نفخ فيه الرّوح، ثمّ كلمه الله تبارك وتعالى، وعلّمه وأكرمه.

فدّبت فيه الحياة وهو يعرف خالقه، وأنّه لا ربّ له سواه، ولا معبودَ يتّجه قلبُه إليه غيرُه، فأورث هذه المعرفة بنيه من بعده. وروي عن ابن عبّاس في قوله تعالى: ﴿فَنَلَقَى ءَادَمُ مِن رَبِهِ عَكُمْتٍ فَنَابَ عَلَيْهِ إِنّهُ مُو النّوّابُ الرَّحِيمُ ﴿ وَالبقرة: ٣٧]: أي ربّ، ألم تخلقني بيدك؟ قال: «بلي»، قال: أي ربّ، ألم تنفخ في من روحك؟

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريُّ (١٣٥٩)، ومسلم (٢٦٥٨) من حديث أبي هريرة.

قال: «بلى»، قال: أي ربِّ، ألم تُسْكِني جنَّتك؟ قال: «بلى»، قال: أي ربِّ، ألم تُسْكِني جنَّتك؟ قال: «بلى»، قال: أرأيتَ إن تبتُ وأصلحتُ، ألم تسبقْ رحمتُك غضبَك؟ قال: «بلى»، قال: فهو قوله: ﴿فَنَلَقَّى ءَادَمُ مِن رَبِهِ عَلَى الْجَنةَ؟ قال: «بلى». قال: فهو قوله: ﴿فَنَلَقِّى ءَادَمُ مِن رَبِهِ عَلَيْتٍ ﴾ [البقرة: ٣٧](١).

قال تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي ٓ ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِيَّنَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَىٓ أَنفُسِهِمْ أَلَسَتُ مِرَبِّكُمْ أَقَالُواْ بَكُنَ شَهِدَ نَآ أَن تَقُولُواْ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا غَيفِلِينَ ﴿ الْأَعراف]. وهذه الآية فسَّرت الحديث المتقدّم: «مَا مِنْ مَوْلُودٍ إِلَّا يُولَدُ عَلَى الْفِطْرَةِ، فَأَبَوَاهُ يُهَوِّدَانِهِ وَيُنَصِّرَانِهِ أَوْ يُمَجِّسَانِهِ، كَمَا تُنتَجُ الْبَهِيمَةُ بَهِيمَةً، هَلْ تُحِسُونَ فِيها مِنْ يَهُودَانِهِ وَيُنَصِّرَانِهِ أَوْ يُمَجِّسَانِهِ، كَمَا تُنتَجُ الْبَهِيمَةُ بَهِيمَةً، هَلْ تُحِسُونَ فِيها مِنْ جَدْعَاء؟ ». قال أبو العبّاس القُرطبيُّ رحمه الله (٢٥٦هـ): «الإعتراف بربوبيته» (٢).

وعن عِياض بن حِمار المجاشعيّ: أنَّ رسولَ الله ﷺ قال ذاتَ يومٍ في خُطبته: «أَلَا إِنَّ رَبِي أَمَرَنِي أَنْ أُعَلِّمَكُمْ مَا جَهِلْتُمْ مِمَّا عَلَّمَنِي يَوْمِي هَذَا، كُلُّ مَالٍ نَحَلْتُهُ عَبْدًا حَلَالٌ، وَإِنِي خَلَقْتُ عِبَادِي حُنفَاءَ كُلَّهُمْ، وَإِنَّهُمْ أَنَّتُهُمُ الشَّيَاطِينُ فَاجْتَالَتُهُمْ عَنْ دِينِهِمْ، وَحَرَّمَتْ عَلَيْهِمْ مَا أَحْلَلْتُ هُمْ، وَأَمَرَ هُمْ أَنْ يُشْرِكُوا بِي مَا فَاجْتَالَتُهُمْ عَنْ دِينِهِمْ، وَحَرَّمَتْ عَلَيْهِمْ مَا أَحْلَلْتُ هُمْ، وَأَمَرَ هُمُ أَنْ يُشْرِكُوا بِي مَا لَمْ أَنْ يُشْرِكُوا بِي مَا بَعْلَمُ وَعَجَمَهُمْ إلَّا لَهُ اللهُ نَظَرَ إِلَى أَهْلِ الْأَرْضِ فَمَقَتَهُمْ عَرَبُمُمْ وَعَجَمَهُمْ إلَّا بَعْ اللهَ يَظَرَ إِلَى أَهْلِ الْأَرْضِ فَمَقَتَهُمْ عَرَبُمُمْ وَعَجَمَهُمْ إلَّا

قال أبو عبد الله الحَليميُّ (٤٠٣هـ): «وهذا يدلُّ على أنَّ أصلَ النَّاسِ في دينهم الأيمانُ، وأغّم في ذلك بمنزلة الماء والتَّوب والأرض التي أصلُها الطَّهارةُ ما لم يرد عليه رادٌ ينجسها»(٤).

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم (٩٤/٢)، وقال الذَّهبيُّ في (التّلخيص): «صحيح».

<sup>(</sup>٢) المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم (١/٣٨٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٢٨٦٥).

<sup>(</sup>٤) المنهاج في شعب الإيمان (١٥٣/١).

#### -العلم:

من معالم الفطرة الإنسانية: قُدرة الإنسان أن يُعلِّم نفسه، فهو قادرٌ بفطرته على التّعرف على الأشياء من حوله، والتمييز بين بعضها بعضًا بالأسماء، فيُسمّى الأشياء بناءً على خصائصها، وإدراكه للخير أو الشَّرِّ التي فيها.

قال الله تعالى: ﴿ وَعَلَمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَآءَ كُلَهَا ثُمَّ عَرَضُهُمْ عَلَى ٱلْمَلَآبِكَةِ فَقَالَ أَنْبِئُونِي بِأَسْمَآءِ هَوْلُآءِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ٣٠٠ [البقرة].

قال ابن عطيّة رحمه الله (٤٢هه): «معناه: عرَّف، وتعليمُ آدم -هنا- عند قوم: إلهامُ علمه ضرورةً. وقال قومٌ: بل تعليمٌ بقولٍ، فإمَّا بواسطة مَلَك، أو بتكليم قبل هبوطه الأرض»<sup>(۱)</sup>. وذكر الطَّاهر ابن عاشور (١٣٩٣هه) أنَّ تعليم الله تعالى آدم الأسماءَ إمَّا بطريقة التلقين بعرض المسمى عليه فإذا أراه لقن اسمه، فيعلم أنَّ ذلك اللفظ دالُّ على تلك الذات، أو يكون التَّعليم بإلقاء علم ضروري في نفس آدم بأن ألهمه وضعَ الأسماء للأشياء، كما قال تعالى:

العلم الضّروري هو الذي لا يحتاج إلى نظر واستدلال، بل ينقدح في القلب، ويعلم أنّه حقٌ لا يستطيع دفعَه، وقد قال به السّمين الحلبيُّ (٧٥٦هـ)، قال: «تعليمُه الأسماءَ هو أن جعل له قوَّةً بِما نَطَق ووَضَع أسماءَ الأشياءِ، وذلك بإلقائه في رُوعه»(٣). والقول بالعلم الضّروري يفرض أنّه لا مزيّة لآدم عليه السلام به على الملائكة، بخلاف العلم النّظري حيثُ يستدلّ على المسمّى بصفاته، فيُسمِّيه باسم دالِّ على صفاته.

قال الحسن بن عَرَفة البغدادي رحمه الله (٢٥٧هـ): «الأسماءُ سِماتٌ للمُسمَّيات، أي: علاماتٌ لها، يُعرف بما الشَّيءُ من غيره» (١٤)

<sup>(</sup>١) المحرر الوجيز (١/٩/١).

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير (١/١١).

<sup>(</sup>٣) عمدة الحفّاظ (علم ١١٢/٣).

<sup>(</sup>٤) نقله أبو عبيد الهرويُّ في (الغريبين: سما ٩٣٦/٣).

وقد ذكر الألوسيُّ رحمه الله (١٢٧٠هـ): أنَّ الله ألهمه معرفةَ ذوات الأشياء وأسمائها وخواصِّها ومعارفها، وقال: «والقول: بأنَّ التَّعليم على ظاهره -وكان بواسطة ملك غير داخل في عموم الخطاب به ﴿أَنْبَتُونِي ﴾ ممَّا لا أرتضيه، اللَّهمَّ إِلَّا إِن صحَّ خبرٌ في ذلك»(١). وقال بديع الزَّمان النَّورسيُّ رحمه الله (١٣٧٩هـ) في قوله تعالى: ﴿ وَعَلَمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَآءَ كُلِّهَا ﴾: «أي: صوَّره بفطرة تضمنت مبادئ أنواع الكمالات، وخَلَقه باستعدادٍ زرع فيه أنواعَ المعالى، وجهَّزه بالحواس العشر وبوجدان تتمثَّل فيه الموجودات، وأعدّه بهذه الثلاث لتَعَلُّم حقائق الأشياء بأنواعها، ثمَّ علَّمه الأسماءَ كلَّها»(٢). وقال الطاهر بن عاشور (١٣٩٣هـ) في قوله: ﴿عَلَّمُهُ ٱلْبَيَانَ ٤٤٠٠ (معنى تعليم الله الإنسان البيان: أنَّه خلق فيه الاستعداد لعلم ذلك، وألهمه وضع اللُّغة للتَّعارف، وقد تقدَّم عند قوله تعالى: ﴿ وَعَلَّمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَآءَ كُلُّهَا ) في (سورة البقرة)، وفيه: الإشارة إلى أنَّ نعمة البيان أجلُّ النِّعم على الإنسان»(٣). وقال أبو زُهرة رحمه الله (١٣٩٤هـ): «إنَّه أُوتي استعدادًا لعلم الأشياء، أي: علم الكون وما فيه؛ لأنَّ الله تعالى سخَّرها له، ولا يتحقَّق ذلك التَّسخير إلَّا إذا أودع الله تعالى في نفسه القدرة على العلم بِما، ولذلك أنا الملائكة بأسمائها»(٤).

وهذه القدرة والملكة في معرفة الأشياء والبيان عنها= مكَّنته من تسمية تلك المسمَّيات، فحسبنا أن نقول: إنَّ الله خلق في آدم عليه السلام قدرةً على معرفة الأشياء وتمييزها، والرَّمز إليها بأسماء، وكانت هذه القدرة هي الأساس الأوَّل للمعرفة الإنسانية (٥).

<sup>(</sup>١) روح المعاني (١/٢٦٦).

<sup>(</sup>٢) إشارات الإعجاز (٢٤١).

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير (٢٧/٢٧).

<sup>(</sup>٤) المعجزة الكبرى للقرآن (٣٧٣).

<sup>(</sup>٥) محاضرات في علوم القرآن؛ لمحمد عبد السلام كفافي وعبد الله الشريف (٢١١).

قال الرَّاغب الأصفهانيُّ (٥٠٠ه): «فتعليمه الأسماء: هو أن جعل له قوَّة بما نطق ووضع أسماء الأشياء، وذلك بإلقائه في رُوعه، وكتعليمه الحيوانات كلَّ واحدٍ منها فعلًا يتعاطاه، وصوتًا يتحرَّاه»(١١).

#### -الاستسلام لأمر الله:

من هدايات قصة بناء الإنسان الأوّل: أنّ من مقومات الحياة السّعيدة في الأرض: الاستسلام والرّضا بقضاء الله وقدره، وكان هذا الإنسان الأوّل بحاجة إلى تجربة عملية يتبيَّن له من خلالها عاقبة الاعتراض على أمر الله قضاء وقدرًا. قال الله تعالى: ﴿إِنَّ اللهَ أَصْطَعْنَ ءَادَمَ وَنُوحًا وَءَالَ إِبْرَهِيمَ وَءَالَ عِمْرَنَ عَلَى ٱلْعَكَمِينَ ﴿ وَاللهُ عَمِرانَ ]. قال البغويُّ رحمه الله (٥١٠هـ): ﴿أَصْطَعَى الْحَتَار، افتعل من الصَّفوة، وهي: الخالص من كلّ شيء» (٢٠).

وقال ابن عطية رحمه الله (٢٤٥هـ): «آدَمَ هو أبونا عليه السلام اصطفاه الله تعالى بالإيجاد والرسالة إلى بنيه والنبوة والتكليم» (٣). وقال ابن كثير رحمه الله (٤٧٧هـ): «اصطفى آدمَ عليه السلام، خلقه بيده، ونفخ فيه من روحه، وأسجد له ملائكته، وعلّمه أسماءَ كلّ شيء، وأسكنه الجنّة ثمّ أهبطه منها، ليما له في ذلك من الحكمة» (٤). وقال تعالى: ﴿ ثُمَّ قُلْنَا لِلمَلَيْكَةِ السَّجُدُوا لِآدَمَ ﴾ [الأعراف: ١١]. وقال تعالى: ﴿ فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُوا لَهُ وسَجِدِينَ الحِجر: ٤٤].

وقال تعالى: ﴿وَلِذَ قُلْنَا لِلْمَلَيِٓكَةِ ٱسْجُدُواْ لِأَدَمَ ﴾ [الإسراء: ٦٣]. قال قتادة رحمه الله: ﴿أَكُرُمُ اللهُ آدمَ أَن أُسجدَ له ملائكتَه»(٥).

وقال البغويُّ رحمه الله (١٠٥هـ): «قوله: ﴿أَسْجُدُوا ﴾ فيه قولان:

<sup>(</sup>١) مفردات القرآن (سما).

<sup>(</sup>٢) معالم التنزيل (٢/٨٢).

<sup>(</sup>٣) المحرر الوجيز (٢/١).

<sup>(</sup>٤) تفسير القرآن العظيم (٣٣/٢).

<sup>(</sup>o) جامع البيان (١/٧٤٥).

الأصحُّ أنَّ السُّجود كان لآدمَ على الحقيقة، وتضمّن معنى الطّاعة لله -عزّ وجلّ- بامتثال أمره، وكان ذلك سجود تعظيم وتحية لا سجود عبادة، كسجود إخوة يوسفَ له في قوله عزَّ وجلَّ: ﴿وَخَرُواللهُ سُجَدًا ﴾ [يوسف: ١٠٠] (١). وقال الرَّمُخشريُّ رحمه الله (٥٣٨ه): «السُّجود لله تعالى على سبيل العبادة، ولغيره على وجه التَّكْرُمة، كما سجدتِ الملائكةُ لآدمَ، وأبو يوسفَ وإخوتُه له» (٢٧٦هـ): «استدلَّ مَن فضَّل آدمَ وبنيه بقوله تعالى للملائكة: ﴿اسْجُدُوا لِآدَمَ ﴾، قالوا: وذلك يدلُّ على أنَّه كان أفضلَ منهم» (٣).

وهذا الاصطفاء والاختيار والتّكريم حكمُ الله تعالى، كيف كان وقعُه على أهل السَّموات، هل استسلموا له، وانقادوا إليه، ورضوا به، أم ماذا؟

أخبر الله أنّ الملائكة امتثلوا وسجدوا كلّهم أجمعون: ﴿ فَسَجَدَ ٱلْمَلَتَهِكَةُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ ﴿ فَسَجَدَ ٱلْمَلَتَهِكَةُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ ﴿ إِلَا إِلِيسَ الاعتراض على حكم الله وأمره: ﴿ إِلَّا إِبْلِيسَ أَبْنَ وَٱسْتَكْبَرُ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَفِرِينَ ﴾ [البقرة: ٣٤].

قال القرطيُّ رحمه الله (٢٧١هـ): «الاستكبار: الاستعظام، فكأنَّه كره السُّجودَ في حقِّ آدمَ، فكان تركُ السُّجود لآدمَ تسفيهًا لأمر الله وحكمته» (٤). وقال تعالى: ﴿لَمْ أَكُن لِأَسْجُدَ لِبَشَرٍ خَلَقْتَهُ، مِن صَلْصَدلِ مِّنْ حَمَلٍ مَّسْنُونِ وحكمته» [الحِجر]، وقال في (الأعراف: ٢١): ﴿أَنَا خَيَرُ مِنْهُ خَلَقْنَي مِن نَارٍ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينِ ﴾ [الأعراف]، وقال في (الإسراء: ٢١): ﴿أَسْجُدُلِمَنْ خَلَقْتَ طِينَا ﴾.

قال البغويُّ رحمه الله (١٠٥هـ): «أراد: أنا أفضلُ منه؛ لأنَّه طِينيٌّ وأنا ناريٌّ، والنَّارُ تأكل الطِّينَ» (٥٠).

<sup>(</sup>١) معالم التنزيل (١/٨).

<sup>(</sup>۲) الكشاف (۱/۲٦).

<sup>(</sup>٣) الجامع لأحكام القرآن (٢٩٢/١).

<sup>(</sup>٤) (١/٢٩٦).

<sup>(</sup>٥) معالم التنزيل (٤/٣٨١).

قال النَّبِيُّ ﷺ: «الْكِبْرُ بَطَرُ الْحَقِّ وَغَمْطُ النَّاسِ»(١). بطرُ الحقّ: ردُّه، وغمط النّاس: احتقارهم(٢).

وهذا الذي كان من إبليس، فرد أمر الله احتقارًا لآدم عليه السلام، فكان ذلك سبب شقائه الأبدي، قال الله تبارك وتعالى: ﴿فَاخُرُجْ مِنْهَا فَإِنّكَ رَجِيعٌ ﴿ وَإِنّ مَنْهَا فَإِنّكَ رَجِيعٌ ﴿ وَإِنّ مَنْهَا فَإِنّكَ اللّه يَوْمِ اللّهِ يَنْ وَاللّهِ الله تبارك وتعالى: ﴿فَاخُرُجْ مِنْهَا فَإِنّكَ رَجِيعٌ ﴿ وَإِنّ وَإِنّ وَقُولَ إِللّهِ عَلَيْهِ وَقُولَ إِللّهِ عَلَيْهِ وَقُولَ إِللّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ الله خلق خلقًا إلا يته إنّا هي معصية فقط، وأمّا قوله وتعليله فإنمّا يقتضي أنّ الله خلق خلقًا إلا يته إنّا هي معصية فقط، وأمّا قوله وتعليله فإنمّا يقتضي أنّ الله خلق خلقًا مفضولًا، وكلّف أفضلُ من الطّين = ظنّ أنّ نفسه أفضلُ من آدم، فقاس وأخطأ في قياسه، وجهل أنّ الفضائل إنّا هي حيث جعلها الله المالكُ للجميع، لا ربّ غيره (٣).

#### -عاقبة الاختيار:

ميّز الله الجنّ والإنسَ بأغّم قادرون على الاختيار بين الفعل والترك، والامتثال والقبول، والامتناع والرفض، بخلاف الملائكة الذين ليس لديهم هذه الميزة ﴿لّا يَعْصُونَ اللّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [التحريم: ٦]. قد تجلّى ذلك في سجود الملائكة لآدم عليه السلام، وامتناع إبليس إباءً واستكبارًا.

وهذه الاختيارات لها عاقبة حُسنًا وقُبحًا، وكان لا بدّ للإنسان الأوّل أن يُدرك عاقبة اختيار إبليس لعصيان أمر ربّه في السُّجود له، ولذلك كتب الله على آدم عليه السلام أن يذوق عاقبة اختياراته في التكليف الأوّل (بأن لا يقرب شجرةً عيَّنها له سبحانه وتعالى)، فأسكنه الجنَّة وأباح له ما فيها ونهاه أن يقرّب شجرة بعينها وألَّ يأكل منها.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٩١) من حديث عبد الله بن مسعود رضى الله عنه.

<sup>(</sup>٢)انظر: تَمَذيب اللغة (بطر ٢٢٩/١٣، غمط ٨٧/٨)، والنهاية (بطر ١٣٥/١) غمط ٣٨٧/٣)

<sup>(</sup>٣) المحرر الوجيز (٣٦١/٣) بتصرف. وانظر: الجامع لأحكام القرآن (٢٩٦/١).

قال أبو القاسم الرّمخشريُّ رحمه الله (٥٣٨ه): «الشِّبع والرِّى والكِسوة والكِنّ هي الأقطاب التي يدور عليها كفاف الإنسان، فذكَّرُه استجماعها له في الجنّة، وأنَّه مكفىٌ لا يحتاج إلى كفاية كاف، ولا إلى كسب كاسب، كما يحتاج إلى ذلك أهل الدُّنيا، وذكرها بلفظ النَّفي لنقائضها التي هي الجوع والعُرى والظَّمأ والضَّحو، ليطرق سمعَه بأسامي أصناف الشِّقْوَة التي حذَّره منها، حتى يتحامى السَّبب الموقِع فيها كراهةً لها»(٣).

ومن تجربة قصة إبليس مع ربه؛ اختار آدم وزوجه عليهما الستلام ألَّا يسلكا سبيله في الإصرار على المعصية، فتابا وأنابا، واعترفا بخطيئتهما: ﴿ قَالَا رَبَّنَا ظَالَمَنَا وَأَنْ مِنَ الْخَسْرِينَ ﴿ الْأَعْرِافِ] أَنفُسَنَا وَإِن لَّمْ تَتَّفُورُ لَنَا وَتَرْحَمَنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسْرِينَ ﴿ الْأَعْرِافِ]

<sup>(</sup>١) المحرر الوجيز (٣٨٦/٢).

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط (٥/٢٦-٢٧).

<sup>(</sup>۳) الكشاف (۹۲/۳).

قال ابن جرير رحمه الله (٣١٠هـ): «وهذا خبرٌ من الله -جلَّ ثناؤه- عن آدم وحواء فيما أجاباه به، واعترافهما على أنفسهما بالذَّنب، ومسألتهما إيَّاه المغفرة منه والرَّحمة، خلاف جواب اللَّعين إبليسَ إيَّاه»(١).

# إنّ من أهم هدايات أوّل قصةٍ قصّها علينا القرآن الكريم:

- إدراك الإنسان أنّ اختياراته هي التي تحدِّد مصيره، وتصنع هويّته:

﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَا وَيُشْهِدُ ٱللّهَ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ وَهُوَ ٱلدُّنَا وَيُشْهِدُ ٱللّهَ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ وَهُوَ ٱلدُّلَا ٱلْخِصَامِ ۞ وَإِذَا تَوَلَى سَعَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْ لِكَ ٱلْحَرْثَ وَٱللَّمْ لُ وَٱللّهُ لَا يُحِبُ ٱلْفَسَادَ ۞ وَإِذَا قِيلَ لَهُ ٱتَّقِ ٱللّهَ أَخَذَتْهُ ٱلْعِزَّةُ بِٱلْإِشْمِ فَحَسْبُهُ جَهَنَّمُ وَلِبَشْسَ الْمِهَادُ ۞ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْدِى نَفْسَهُ ٱبْتِغَاءَ مَنْ صَاتِ ٱللّهِ وَاللّهُ رَءُوفُ الْمِعَادُ ۞ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْدِى نَفْسَهُ ٱبْتِغَاءَ مَنْ صَاتِ ٱللّهِ وَاللّهُ رَءُوفُ الْمِعْمَادِ ۞ وَمِنَ ٱلبَقِرَةً ].

وفي الحديث: «عَلَيْكُمْ بِالصِّدْقِ فَإِنَّ الصِّدْقَ يَهْدِي إِلَى الْبِرِّ، وَإِنَّ الْبِرَّ يَهْدِي إِلَى الْبُرِّ، وَإِنَّ الْبِرَّ يَهْدِي إِلَى الْفُجُورِ، وَمَا يَزَالُ الرَّجُلُ يَصْدُقُ وَيَتَحَرَّى الصِّدْقَ حَتَّى يُكْتَبَ عِنْدَ اللهِ صِدِّيقًا، وَإِيَّاكُمْ وَالْكَذِبَ فَإِنَّ الْكَذِبَ يَهْدِي إِلَى الْفُجُورِ، وَإِنَّ الْفُجُورَ يَهْدِي إِلَى الْفُجُورِ، وَإِنَّ الْفُجُورَ يَهْدِي إِلَى الْفُجُورِ، وَإِنَّ الْفُجُورَ يَهْدِي إِلَى النَّارِ، وَمَا يَزَالُ الرَّجُلُ يَكْذِبُ وَيَتَحَرَّى الْكَذِبَ حَتَّى يُكْتَبَ عِنْدَ اللهِ كَذَا، اللهِ كَذَا، أي: يتوجَّاه. والتَّحرِي: كَذَا، أي: يتوجَّاه. والتَّحرِي: قصد الخِريّ، وهو الخليقُ (٣).

وفي الحديث القدسي قال رسول الله صلى الله عليه وسلم :قال الله تعالى: «مَنْ عَادَى لِي وَلِيًّا فَقَدْ آذَنْتُهُ بِالْحُرْبِ، وَمَا تَقَرَّبَ إِلَيَّ عَبْدِي بِشَيْءٍ أَحَبَّ إِلَيَّ عَبْدِي بِشَيْءٍ أَحَبَّ إِلَيَّ عَادَى لِي وَلِيًّا فَقَدْ آذَنْتُهُ بِالْحُرْبِ، وَمَا تَقَرَّبُ إِلَيَّ بِالنَّوَافِلِ حَتَّى أُحِبَّهُ، فَإِذَا أَحْبَبْتُهُ كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ، وَبَصَرَهُ الَّذِي يُبْصِرُ بِهِ، وَيَدَهُ الَّتِي يَبْطِشُ بِهَا،

<sup>(</sup>١) جامع البيان (١٠/٥١١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاريُّ (٢٠٩٤)، ومسلم (٢٦٠٧) من حديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه.

<sup>(</sup>٣) انظر: تهذيب اللغة (حرى ١٣٨/٥)، والنّهاية (أخو ٣٠/١).

وَرِجْلَهُ الَّتِي يَمْشِي عِمَا، وَإِنْ سَأَلَنِي لَأُعْطِينَةُ، وَلَئِنِ اسْتَعَاذَنِي لَأُعِيذَنَّهُ، وَمَا تَرَدُّدِي عَنْ نَفْسِ الْمُؤْمِنِ؛ يَكُرُهُ الْمَوْتَ وَأَنَا أَكْرَهُ مَسَاءَتَهُ» (۱). فهذا الوليّ صنعته اختياراته، قال ابن هُبيرة رحمه الله (٢٠٥هـ): «وتصويرُ ذلك: أنّه لا يسمع ما لم يأذن الشَّرعُ له في سماعه، ولا يبصر ما لم يأذن الشَّرعُ له في ملّه الله، ولا يأذن الشَّرعُ في إبصاره، ولا يمدّ يدًا إلى ما لم يأذن الشَّرعُ له في مدّها إليه، ولا يسعي برجل إلَّا فيما أذِن الشَّرعُ له في السَّعي بما إليه، فهذا هو الأصل، إلَّا أنّه قد يغلب على عبدٍ ذكرُ الله حتَّى يُعرف بذلك، فإذا خُوطب بغيره لم يكد يسمع هم، وكذلك في المبصرات والمتناولات والمسعى إليها، وتلك طبقةٌ عاليةٌ نسأل الله أن يُجعلنا من أهلها» (١).

#### -المرجعية الأخلاقية:

تقدّم في هذه المباحث أنّ الفطرة الإنسانية تساعد بني آدم على معرفة الخير والشَّر والحسن والقبيح، ولكنّ هذه الفطرة كما تقدّم معرّضة لعوامل عدّة تخرجها عن نقائها وصفائها مثل تأثير الوالدين والبيئة الاجتماعية وكيد الشّيطان الرّجيم الذي يسعى إلى إفسادها بكل طاقته ويحشد لها ﴿ وَلاَ أُضِلَنّهُمْ وَلاَ مُرَنّهُمْ فَلَكُنَيّتُهُمْ وَلاَ مُرَنّهُمْ فَلَكُنَيّتُهُمْ وَلاَ مُرَنّهُمْ فَلَكُنَيّتُهُمْ وَلاَ مُرَنّهُمْ فَلِكُبَيّتِكُنّ ءَاذَاكِ اللّهَ فَقَدْ خَسِرَ خُسْرَانًا مُهِيئًا اللهِ فَمَن يَتَخِذِ الشَّيطان وَلِيتًا مِّن دُونِ اللّهِ فَقَدْ خَسِرَ خُسْرَانًا مُهِيئًا اللهِ النساء: ١١٩].

ولذلك كان لا بد من احتكام هذه الفطرة إلى مرجعية محكمة لا تقبل الاختلاف معها، تتمثّل في الهداية الرّبانية التي تميّز الحقّ من الباطل، والصّواب من الخطأ، والحسن من القبيح حين تغيب مالآت الأمور خلف ما يحقّق للإنسان مصالحه العاجلة، ويجلب له منفعته الحاضرة، ويسعى خلف شهوته الملحّة.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريُّ (٢٥٠٢) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

 $<sup>(\</sup>tau)$  الإفصاح عن معاني الصحاح  $(\tau, \xi/\nu)$ .

قال الله تعالى: ﴿قُلْنَا ٱهْبِطُواْ مِنْهَا جَمِيعًا ۚ فَإِمَّا يَأْتِينَنَكُم مِّنِي هُدَى فَمَن تَبِعَ هُدَاى فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَّبُواْ بِعَايَنْتِنَاۤ ٱُوْلَئَبِكَ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ ۚ هُمْ فِبْهَا خَلِدُونَ ۞ ﴾ [البقرة].

قال أبو العالية رحمه الله: «الهدى: الأنبياء والرُّسل والبيان»(١).

قال ابن جرير رحمه الله (٣١٠هـ): «فإن كان ما قال أبو العالية في ذلك كما قال ابن جرير رحمه الله (٣١٠هـ): «فإن كان لآدم وزوجته، فيجب أن يكون مرادًا به آدم وزوجته وذرِّيتهما» (٢). وقال تعالى: ﴿ قَالَ الْهَبِطَا مِنْهَا جَمِيعًا لَبَعْضُ كُمُ مِنْ اللهُ عَلْ يَضِلُ وَلاَ يَشْفَى اللهَ وَمَنْ اللهُ عَضْ عَدُولًا فَإِمّا يَأْنِينَكُمُ مِنِي هُدًى فَمَنِ اتَّبَعَ هُدَاى فَلاَ يَضِلُ وَلاَ يَشْفَى اللهَ وَمَنْ أَعْرَضُ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَخَشُرُهُ وَوَمَ ٱلْقِيكَمَةِ أَعْمَى اللهِ [طه].

قال ابن جرير رحمه الله (٣١٠هـ): «قوله: ﴿ فَإِمّا يَأْيِينَكُم ﴾ يقول: فإن يأتِينَكُم ﴾ يقول: فإن يأتكم يا آدمُ وحواءُ وإبليسُ ﴿ مَنِي هُدَى ﴾ يقول: بيانٌ لسبيلي وما أختاره لخلقي من دين ﴿ فَمَنِ ٱتَّبَعَ هُدَاى ﴾ يقول: فمن اتبع بياني ذلك وعمل به، ولم يزغ عنه ﴿ فَلَا يَضِ لُ ﴾ يقول: فلا يزول عن محجّة الحقّ، ولكنّه يُرشَد في الدُّنيا ويُهتدي ﴿ وَلَا يَضِ لُ ﴾ يقول: فلا يزول عن محجّة الحقّ، ولكنّه يُرشَد في الدُّنيا ويُهتدي ﴿ وَلَا يَضِ لُ ﴾ فإنّ الإلحاد الذين ينكرون وجود الخالق والأديان، وكذلك عذابه ﴾ (٣). ولذلك؛ فإنّ الإلحاد الذين ينكرون وجود الخالق والأديان، وكذلك حول الذَّات وما يُحقِّق لها مصالحها ويدفع عنها ما يضُرّها، دون أيّ منظومة أخلاقية عكمة، وإلَّا كي استطاعوا أن يسقطوا القنبلة النووية على هيروشيما. فهذه وقفات سريعة مع هدايات قصة بناء الإنسان الأوّل الذي حُلق ليكون خليفة في الأرض يخلفه أبناؤه من بعده جيلًا بعد جيل؛ ليحققوا مراد الله تعالى من خلقهم.

<sup>(</sup>١) جامع البيان (١/٩٨٥).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق نفسه.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق نفسه (١٦/١٦).

#### خاتمة

نسأل الله حسنَها، وأن يجنبنا حزهًا.

## ثُمّ إنّ هذا البحث قد أفاد عدّة نتائج، منها:

١- أهمية قصص القرآن الكريم في بناء الفرد المسلم.

٢- أهمية القصة الأوّلي في القرآن: قصة آدم عليه السلام الإنسان الأوّل.

٣- من أسباب السّعادة في الحياة: الاستسلام لأمر الله وقضائه وقدره، ومن أسباب الشّقاء: التسخط، والاعتراض على أمر الله وقضائه وقدره.

٤ - أصل الفطرة الإنسانية: معرفة الخالق، والتّمييز بين النّافع، والضَّارّ والقبيح والحسن.

٥-أصل التّكليف: حرّية الاختيار بين الخير والشّر، والنّافع والضَّارّ.

٦-خيارات الإنسان هي التي تحدِّد هويته ومصيره.

٧-الفطرة الإنسانية تحتاج إلى حاكم يحكم مسارها، ويضبط اختياراتها، فلا يستطيع العقل أن يستقل بنفسه، بل لا بد أن يكون تابعًا للشّرع، منقادًا إليه، مستسلمًا له.

٨-الاستخلاف حصل للإنسان الأوّل وقد أعطاه الله ما يجعله يتجنب الفساد والإفساد وسفك الدماء.

#### وفيها توصياتِ أختمُ بَما عُجالةَ هذا البحث:

أُوَّلًا: أهمية العناية بقصص القرآن الكريم واستخراج هداياتها في بناء الأفراد والمجتمعات.

ثانيًا: أهمية العناية بقصص الأنبياء ومقارنتها بأحداث السّيرة النبوية «يرحم الله موسى، قد أوذي بأكثر من هذا فصبر »(١).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريّ (٢٩٨١)، ومسلم (٦٢) من حديث عبد الله بن مسعود رضى الله عنه

ثالثًا: أنَّ الأُمَّة لم تزل في حاجة ماسَّة استجلاء هدايات قصص أمم الماضية التي قصم المريم وربطها بواقع العالم اليوم وما يجري فيها من أحداث، وبخاصة في زمننا هذا الذي بات النّاس فيه يعيشون في قريةٍ واحدة، فلا تُصبح شبهةٌ في الشرق، إلّا وتصبح في الشرق.

فلا يصبح النّاس ويمسون إلَّا وهم في حيرةٍ وتيه، إلَّا من اعتصم بحبل الله المتّين، والله خيرٌ حافظًا وهو أرحم الرّاحمين.

اللّهم إن كان من صواب فهو بفضلك، وقوّتك وحولك. وما خرج عن الصواب فقد علمتَه، ورأيت عوجَه وأمْتَه. تعلم ما نخفي وما نعلن، وما نظهر وما نبطن. نتوسّل إليك بعدلك وعلمك، ونسألك بصفتك وباسمك أن تذهب ما أسأنا، بما أحسنّا وأصبنا، وأن لا تجعل في مقاصدنا قدرًا لأحد، يا من هُو اللّهُ أَكَدُ الله اللّه الصّكم أن لَمْ يَكِدُ وَلَمْ يَكُنُ لَهُ مِكُ فُواً أَكَدُ اللّه اللّه وبحمدك، ونشهد أن لا إله إلاّ أنت، نستغفوك ونتوب إليك.

## فهرس المصادر والمراجع

#### القرآن الكريم.

- 1. إشارات الإعجاز في مظان الإيجاز، لبديع الزمان سعيد النورسي (١٣٧٩هـ)، تحقيق: إحسان قاسم الصالحي، الطبعة الثالثة ٢٠٠٢م، شركة سوزلر للنشر-القاهرة.
- أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، للشيخ محمد الأمين بن محمد المختار
  الجكني الشنقيطي (١٣٩٣هـ)، الطبعة الخامسة ٤٤١هـ، دار عطاءات العلم-الرياض/
  دار ابن حزم-بيروت.
  - ٣. الإفصاح عن معاني الصحاح، لأبي المظفّر يحيى بن هُبَيْرة الذهلي الشيبايّ،
    - (٥٦٠هـ)، تحقيق: فؤاد عبد المنعم أحمد، دار الوطن ١٤١٧هـ..
  - ٤. البحر المحيط في التفسير، لأبي حيّان محمد بن يوسف الأندلسي (٥٧٤ه)،
    تحقيق: صدقى محمد جميل، الطبعة ٢٠١ه، دار الفكر-بيروت.
- ه. بدائع الفوائد؛ لأبي عبد الله محمد بن أبي بكر بن أيوب ابن قيم الجوزية (٧٥١ هـ)،
  تحقيق: علي بن محمّد العمران، الطبعة الخامسة ٤٤٠ هـ، دار عطاءات العلم-الرياض/
  دار ابن حزم-بيروت.
  - 7. **التحرير والتنوير (تفسير ابن عاشور)**؛ لمحمد الطاهر بن محمد ابن عاشور (١٣٩٣هـ)، النشرة الأولى: ١٩٨٤هـ، الدار التونسية للنشر، تونس.
- ٧. تفسير السعدي = تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان؛ للشيخ عبد الرحمن بن عبد الرحمن بن معلا الرحمن بن عبد الله السعدي (ت ١٣٧٦هـ)، تحقيقي: عبد الرحمن بن معلا اللويحق، الطبعة الأولى ٢٠٤١هـ، مؤسسة الرسالة، بيروت.
- ٨. تفسير القرآن العظيم (تفسير ابن كثير)؛ لأبي الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي (٧٧٤هـ)، تحقيق: سامي بن محمد السلامة، الطبعة الثانية ٢٠٤١هـ، دار طبية للنشر والتوزيع، الرياض.
- ٩. تهذيب اللغة؛ لأبي منصور محمد بن أحمد بن الأزهري (٣٧٠هـ)، تحقيق: محمد عوض مرعب، الطبعة الأولى ٢٠٠١م، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- ١٠. جامع البيان عن تأويل آي القرآن (تفسير الطبري)؛ لأبي جعفر محمد بن جرير الطبري (٣١٠هـ)، تحقيق: د. عبد الله بن عبد المحسن التركي، الطبعة الأولى ١٤٢٢هـ، دار هجر للطباعة والنشر، القاهرة.

- ١١. تفسير القرطبي (الجامع لأحكام القرآن)، لأبي عبد الله محمد بن أحمد القرطبي (٦٧١هـ)، تحقيق: أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش، الطبعة الثانية ١٣٨٤هـ، دار الكتب المصرية، القاهرة.
- 11. روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني؛ لشهاب الدين محمود بن عبد الله الحسيني الألوسي (١٢٧٠هـ)، تحقيق: على عبد الباري عطية، الطبعة الأولى ١٤١٥هـ، دار الكتب العلمية-بيروت.
- ١٣. زاد المسير في علم التفسير، لأبي الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي
  ١٣٥ه)، تحقيق: عبد الرزاق المهدي، الطبعة الأولى ١٤٢٢ه، دار الكتاب العربي بيروت
  - 16. السّلسلة الصحيحة (سلسلة الأحاديث الصحيحة وشيء من فقهها وفوائدها)؛ لأبي عبد الرحمن محمد ناصر الدين الألباني (٢٠١هـ)، الطبعة الأولى ١٤٢٥هـ، مكتبة المعارف، الرياض.
- ١٥. سنن النسائي لأبي عبد الرحمن أحمد بن شعيب بن علي النسائي (٣٠٣هـ)، تحقيق:
  عبد الفتاح أبو غدة، الطبعة الثانية ٢٠٤١هـ، مكتب المطبوعات الإسلامية، حلب.
  - 17. صحيح البخاري (الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله على وسننه وأيامه)؛ لأبي عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري (٢٥٦هـ)، تحقيق: محمد زهير بن ناصر الناصر، الطبعة الأولى ٢٤٢٢هـ، دار طوق النجاة (مصورة عن السلطانية بإضافة ترقيم محمد فؤاد عبد الباقي).
- ١٧. صحيح مسلم (المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن العدل إلى رسول الله عليه الله عن العدل إلى تحقيق: عبد الله عبد الباقي، نشرة دار إحياء التراث العربي، بيروت
- ١٨. عمدة الحفاظ في تفسير أشرف الألفاظ، لأبي العبّاس أحمد بن يوسف بن عبد الدائم المعروف بالسمين الحلبي (٧٥٦هـ)، تحقيق: محمد باسل عيون السود، الطبعة الأولى ١٤١٧هـ، دار الكتب العلمية –بيروت.
- ١٩. الغريبين في القرآن والحديث؛ لأبي عبيد أحمد بن محمد الهروي، تحقيق ودراسة: أحمد فريد المزيدي، قدم له وراجعه: أ. د. فتحي حجازي، الطبعة الأولى ١٤١٩هـ، مكتبة نزار مصطفى الباز، مكة.
- ٠٢٠. الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل (مع حاشية الانتصاف فيما تضمنه الكشاف لابن المنير الإسكندري، وتخريج أحاديث الكشاف للإمام الزيلعي)، لأبي

- القاسم محمود بن عمرو بن أحمد الزمخشري (٥٣٨هـ)، الطبعة الثالثة ١٤٠٧هـ، دار الكتاب العربي- بيروت.
- ٢١. الكليات معجم في المصطلحات والفروق اللغوية لأبي البقاء أيوب بن موسى الكفوي الحنفي (١٠٩٤هـ)، تحقيق: عدنان درويش ومحمد المصري، مؤسسة الرسالة بيروت ٢٢. محاضرات في علوم القرآن، لمحمد عبد السلام كفائى وعبد الله الشريف، دار النهضة العربيه-بيروت.
  - ٢٣. المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، لأبي محمد عبد الحق بن غالب بن عطية الأندلسي (٢٤٥هـ)، تحقيق: عبد السلام عبد الشافي محمد، الطبعة الأولى ٢٢٢هـ، دار الكتب العلمية-بيروت.
  - ٢٤. المستدرك على الصحيحين؛ لأبي عبد الله الحاكم النيسابوري، إشراف: د.
    يوسف المرعشلي، نشرة دار المعرفة، بيروت.
  - ٥٠. المسند؛ لأحمد بن محمد بن حنبل الشيباني (٢٤١هـ)، تحقيق: شعيب الأرنؤوط وعادل مرشد وآخرين، الطبعة الأولى ٢٤١١هـ، مؤسسة الرسالة، بيروت.
- 77. معالم التنزيل في تفسير القرآن (تفسير البغوي)؛ لأبي محمد محيي السُّنة الحسين بن مسعود البغويّ (٥١٦هـ)، تحقيق: محمد عبد الله النمر وآخرين، الطبعة الأولى ١٤١٧هـ، دار طيبة للنشر والتوزيع، الرياض.
- ۲۷. معاني القرآن وإعرابه؛ لأبي إسحاق الرّجاج إبراهيم بن السَّري (٣١١هـ)، تحقيق:
  عبد الجليل عبده شلبي، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ، عالم الكتب/بيروت.
  - ۲۸. المعجزة الكبرى القرآن، للشيخ محمد بن أحمد أبو زهرة (۱۳۹٤هـ)، دار الفكر العربي بيروت.
    - 79. **المفردات في غريب القرآن**، لأبي القاسم الحسين بن محمد الراغب الأصفهاني (٢٠٥ه)، تحقيق: صفوان عدنان الداودي، الطبعة الأولى ١٤١٢هـ، دار القلم، الدار الشامية دمشق بيروت.
- .٣٠. المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم، لأبي العباس أحمد بن عمر القرطبي (٣٠ هـ)، تحقيق: محيي الدين ديب ميستو وآخرين، الطبعة الأولى ١٤١٧ه، دار ابن كثير، دمشق/بيروت.
  - ٣١. مقاييس اللغة، لأحمد بن فارس بن زكريا الرازي (٣٩٥هـ)، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، عام النشر: ١٣٩٩هـ، دار الفكر-بيروت.

٣٢. المنهاج في شعب الإيمان، للحسين بن الحسن بن محمد البخاري الجرجاني الخليمي (٣٠ ٤ هـ)، تحقيق: حلمي محمد فودة، الطبعة الأولى ١٣٩٩ه، دار الفكر بيروت ٣٣. موسوعة التفسير المأثور، إعداد: مركز الدراسات والمعلومات القرآنية، إشراف: أ. د. مساعد بن سليمان الطيار، ود. نوح بن يحيى الشهري، الطبعة ١٤٣٩ه، مركز الدراسات والمعلومات القرآنية بمعهد الإمام الشاطبي/ دار ابن حزم-بيروت.

٣٤. **النهاية في غريب الحديث والأثر**؛ لأبي السعادات المبارك بن محمد الشيباني الجزري ابن الأثير، تحقيق: طاهر أحمد الزاوى ومحمود محمد الطناحي، الطبعة الأولى ١٣٩٩هـ، المكتبة العلمية، بيروت.