





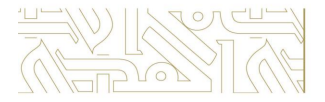


# هدايات القُرآن في بناء الإنسان

# عنوان البحث: هدايات القرآن في بناء الإنسان وأركانه

اسم الباحث/ـة د/ عبد الله علي سالم عبد الولي

















#### المقدمة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد:

فإن القرآن الكريم يُعدُّ كتاب صلاح وهداية وإرشاد، وهذ الحقيقة مؤكدة بنصوص شرعية تنطلق من قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَاذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهَدِى لِلَّتِي هِيَ أَقُومُ السواء]. هكذا على وجه الإطلاق فيمن يهديهم وفيما يهديهم،

فيشمل الهُدى أقواماً وأجيالاً بلا حدود من زمان أو مكان، ويشمل ما يهديهم إليه كل منهج وكل طريق، وكل خير يهتدي إليه البشر في كل زمان ومكان.

فلذا سعى المنهج القرآني إلى بناء الإنسان وتزويده بما فيه كماله، ويشمل ذلك جميع الجوانب والمجالات؛ ليصبح الإنسان مؤهلاً وقادراً على تأسيس حضارة شامخة وممارسة مهمة الاستخلاف.

ولقد جاء هذا البحث مشتملاً بالإضافة الى المقدمة على مبحثين وخاتمة، فالمقدمة تضم أهمية البحث، وأهدافه ومنهجه، وفي المبحث الأول تناولت هدايات البناء وهي الحكمة من خلق الإنسان ورعايته وسماته والتنمية الفكرية والتكليف في حين تحدثت في المبحث الثاني عن أركان بناء الإنسان وهي العلم والايمان والأخلاق والهمة العالية، وأما الخاتمة فقد أجملت أهم ما توصل إليه الباحث من استنتاجات.

### أهمية البحث:

إن شرف العلم مبني على شرف المعلوم، ولا شيء أشرف وأجل من القرآن فخير ما بذلت فيه الجهود، وصرفت فيه الأعمار الاشتغال به وفهمه وتدبره. كما يتطرق البحث إلى موضوع بناء الإنسان من خلال القرآن الكريم، ولا شيء في الوجود أكرم على الله من الإنسان.

#### أهداف البحث:

1- تسليط الضوء على قضية مهمة من قضايا القرآن الكريم وهي الهدايات الإيمانية المؤدية على معرفة الباري سبحانه.

٢- بيان اهتمام القرآن ببناء الإنسان وجعل من أولى دعائم بنائه الإيمان
بالله عن طريق العلم وانحاض العقل للتعرف على حقائق الكون.

٣- الوقوف على أهم أساسات بناء الإنسان ومعرفة واستنباط أساسات بناء الإنسان التي اعتمدها القرآن.

### منهج البحث:

اعتمد الباحث المنهج الاستقرائي؛ بغرض تتبع وجمع الآيات التي تطرقت إلى جوانب بناء الإنسان، وزيادة على ذلك، اعتمد الباحث المنهج التحليلي لتحليل النصوص المجموعة وملاحظة السياق الذي وردت فيه واستنباط جوانب البناء القرآني للإنسان على جميع المستويات.

### المبحث الأول: هدايات البناء في القرآن

أولاً: مفهوم الهدايات:

الهدایات لغة: الهُدی والهدایة مصدران لقولهم: هدی یهدی، وهما مأخوذان من مادّة (هددی) التی تدلّ علی أصلین:

أحدهما: التقدّم للإرشاد،

والآخر: بعثة لطف. قال الأصمعي: "هذا يهديه في الدين هدى، وهداه يهديه هداية إذا دلّه على الطريق"(١). وقال الكفويُّ: الهداية هي عند أهل الحق الدلالة على طريق من شأنه الإيصال"(٢)، وقال الجرجاني: "الهداية الدلالة على ما يوصل إلى المطلوب، وقد يقال: هي سلوك طريق يوصل إلى المطلوب"(٣).

الهدايات اصطلاحاً: الهدايات جمع هداية، والهداية لغة بمعنى الإرشاد، فهي الدلالة بلطف على ما يوصل إلى المطلوب. الهُدى والهداية بمعنى واحد

### وقد جاء في القرآن بمعنيين:

أحدهما: هديُ بيان ودلالة، وهذا هو الهدي لجميع المكلفين، وهو الهدي المضاف إلى الرسل، كما قال تعال: ﴿ وَهَدَيْنَكُ ٱلنَّجَدَيْنَ ۞ ﴾ [البلد].

والهدي الثاني: هدي تأييد وتوفيق، وهو هدي الله للمؤمنين، وهو الهدي الذي لم يجعله الله إلى النبي صلى الله عليه وسلم ولا إلى غيره من الرسل،

بقوله سبحانه وتعالى: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَاكِنَّ ٱللَّهَ يَهْدِى مَن يَشَآءُ ۚ ۞ ﴾ [القصص].

فيمكننا من خلا ما سبق أن نعرف الهدايات القرآنية بأنها:

(بيان ما في الآيات من الدلالات والارشادات الموصلة للصراط المستقيم).

<sup>(</sup>۱) تهذيب اللغة/الأزهري ٦/ ٣٨٠.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> الكليات/ الكفوي ۲/ ٥٥.

<sup>(</sup>۳) التعريفات/ الجرجاني، ۳۱۹.

### ثانياً: مفهوم الأركان لغة واصطلاحاً:

الركن لغة: من كل شيء جانبه الأقوى الذي يستند إليه، والأمر العظيم. وللرجل: ما فيه عزة ومنعة. وفي القوم: الشريف بينهم. وأركان الإنسان جوارحه، والأركان من كل شيء: جوانبه التي يستند إليها(١).

الركن في الاصطلاح: ما يقوم به ذلك الشيء من التقوم (٢)، وقيل ركن الشيء: ما توقف الشيء على وجوده وكان جزءا من حقيقته.

ثالثاً: البناء في اللغة: مصدر بنا يبني بناء، ويستعمل مجازا في معان تدور حول التأسيس والتنمية "(٤)، قال ابن منظور: "البَنْيُ نقيض الهدم. بنى البَنّاءُ البِناء بَنْيا وبناء وبِنَى. وقد تكون البناية في الشرف. " قال ابن فارس: " الباء والنون والياء أصل واحد، وهو بناء الشيء بضم بعضه إلى بعض "(٥).

معنى البناء في الاصطلاح: عرفه الكفوي بأنه: "وضع شيء على شيء على صفة يراد بها الثبوت"(٦).

وعلى هذا فأركان بناء الإنسان: (هي ما يقوم عليه بناء الإنسان من أساسات ودعائم تقوي فيه صفة الاستقرار والثبات على الإيمان).

### المطلب الأول: هدايات الخلق والرعاية للإنسان:

لا يشك عاقل أن الإنسان الذي خلقه الله تعالى بيده، وأسجد له ملائكته، وفضَّله على كثير من الخلائق، إنما حُلق لحكمة، وقد بيَّن الله عز وجل ذلك في كتابه فقال: ﴿وَمَا خَلَقَتُ ٱلِجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ۞﴾ [الداريات]، والمعنى: أنَّ الله حَلقهم لعبادته فلا يستحق العبادة إلا هو، أو لآمرهم بعبادتي

<sup>(</sup>۱) الصحاح للجوهري مادة ركن ٥ /٢٦ ٢١ ولسان العرب مادة ركن ١ /١٢١٩، ومختار الصحاح مادة ركن ٥ ٢٥٠.

<sup>(</sup>۲) التعریفات/ الجرجابی ص ۱۱۷.

<sup>(</sup>٤) معجم اللغة العربية المعاصرة /د. احمد مختار عبدالحميد عمر ٢٥٠/١.

<sup>(°)</sup> مقاييس اللغة/ ابن فارس/ ٢٨١/١.

<sup>(</sup>٦) الكليات /الكفوى ٣٤١.

وأبتليهم أي أختبرهم بالتكاليف، ثم أجازيهم على أعمالهم. فهذه الغاية الكبرى، التي خلق الله الجن والإنس لها، وبعث جميع الرسل يدعون إليها، وهي عبادة الله وترك ما سواه، قال الشافعي: "خلق الله تعالى الخلق لعبادته"(١). فأخبر سبحانه أنه إنما خلقهم للعبادة وأرسل الرسل وأنزل الكتب لبيان طريق الحق، وقال منكراً على من يدعي العبث في خلقه: ﴿أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقَانَكُمُ اللهِ سَانَ مَا كُلُو عَلَى اللهِ لغاية وهدف محدد.

وفي بعض الآيات أن حكمة خلقه للسماوات والأرض وما بينهما إعلام خلقه بأنه قادر على كل شيء، وأنه محيط بكل شيء علماً، قال تعالى: ﴿ اللّهَ الّذِى خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَتِ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ يَتَكَرَّلُ ٱلْأَمْرُ بَيْنَهُنَ لِتَعَلَّمُواْ أَنَّ اللّهَ عَلَى كُلّ شَيْءِ عِلْمًا ۞ ﴾ [الطلاق]، وبين في آية شيءِ قَدِيرٌ وَأَتَ اللّهَ قَدْ أَحاطَ بِكُلِ شَيْءٍ عِلْمًا ۞ ﴾ [الطلاق]، وبين في آية أخرى أن غاية الخلق الابتلاء في هذه الدار فقال: ﴿ وَهُو ٱلّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَةِ أَيَّامٍ وَكَانَ عَرْشُهُ وَعَلَى ٱلْمَاءِ لِيَبْلُوكُمْ أَيُّكُمُ أَحْسَنُ عَمَلاً وَالْمَرْضَ فِي سِتَةِ أَيَّامٍ وَكَانَ عَرْشُهُ وَعَلَى ٱلْمَاءِ لِيبَلُوكُمْ أَيُّكُمُ أَحْسَنُ عَمَلاً وَالْمَدِ منهم جزاء كما قال تعالى: ﴿ وَهُو اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّه اللّهُ وَمُواللّهُ اللّهِ اللّه ومن عصاه، فلكل واحد منهم جزاء كما قال تعالى: ﴿ ... إِنّهُ و يَبْدَوُلُ النّهُ لِيعَدُونَ كَ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَكُولُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَكُلُ آية تدل على الأخرى وتُسلم إليها، الخلق وحكمته، والصحيح خلافه، فكل آية تدل على الأخرى وتُسلم إليها، الخلق بينها؛ لأن الحكم المذكور فيها كلها راجع إلى شيء واحد، وهو اختلاف بينها؛ لأن الحكم المذكور فيها كلها راجع إلى شيء واحد، وهو معرفة وعده ووعيده". (٢)

<sup>(</sup>۱) كتاب الأم للشافعي ٤/٩٥١

<sup>(</sup>٢) أضواء البيان /الشنقيطي ٤٤٨/٧.

فالهدف الأصلي هو العبودية لله، أما العلم والامتحان وأمثالهما فهي أهداف ضمن مسيرة العبودية. فإذا عَلِم الإنسان الهدف من خلقه؛ تسنى له العمل ليرضي خالقه، وسعى بكل ما أوتي من قوة لتنفيذ أهداف خلقه في الدنيا والآخرة، فلقي يوم الدين حصاد ما عمل.

### ثانياً: هدايات الرعاية في القرآن:

فمن المعلوم أن الإنسان أعز مخلوق في الوجود، وقد تعهده سبحانه وتعالى بالعناية والرعاية، ووضع له أسس المناهج السديدة، التي إن عمل بما أفلح ونجح، وإن تنكبها خاب وخسر.

وقد فصّل القرآن الحديث عن الإنسان خلقاً، وإيجاداً ورعاية وهداية. إذ بدأ سُبحانه بمراحل حَلْقه، إلى أن أصبح جنيناً، ثمّ بُيّنت مظاهر عناية الله به، ثمّ بيان هدايته، وما يتطلّع إليه في المستقبل، كما بيّن الله في الآيات حال الإنسان عند الموت، والبرزخ، والبعث، إلى حين استقراره في مقامه الأخير في أحد الدارين. فقوله تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي ٓ ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَىٓ أَنفُسِهِمْ أَلَسَتُ بِرَبِّكُمْ قَالُواْ بَلَى شَهِدُنَا أَن تَقُولُواْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ إِنّا وَأَشْهَدَهُمْ عَلَىٓ أَنفُسِهِمْ أَلَسَتُ بِرَبِّكُمْ قَالُواْ بَلَى شَهِدُنَا أَن تَقُولُواْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ إِنّا وَكُنّا عَنْ هَذَا غَفِلِينَ ﴿ الاعرافِ]،

تشير إلى أن الإنسان محاط برعاية الله تعالى من قبل خَلْقه، فقد جاء في معنى الآية: "واذكر -أيها النبي-إذ استخرج ربك أولاد آدم مِن أصلاب آبائهم، وقررهم بتوحيده بما أودعه في فطرهم من أنه ربهم وخالقهم ومليكهم، فأقروا له بذلك" أن ثم بيان رحلة الإنسان من طور الجنين إلى المستقر الأخير. فقد خلق الله الإنسان في أجمل صورة، وأحسن تقويم، وأعدل قوام؛ إذ جعل الله بقدرته وتدبيره الطين بشراً، مدركاً، مفكراً، سميعاً، بصيراً، وخلق له زوجه، وجعله متناسلاً، وجعل نسله من ماءٍ مهين، وخلقه في أطوار متعددة، قال تعالى: ﴿ ثُمَّ خَلَنَهُ نُطْفَةً فِي قَرَارِ مَكِينِ ﴿ ثُمَّ خَلَقْنَا ٱلنَّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا

٨

<sup>(</sup>۱) التفسير الميسر ۳/ ۱۳۳.

ٱلْعَلَقَةَ مُضْغَةَ فَخَلَقْنَا ٱلْمُضْغَةَ عِظَمَا فَكَسَوْنَا ٱلْعِظَمَ لَحْمَا ثُمَّ أَنشَأْنَهُ خَلَقًا عَا خَلَقَ مَضْغَةً فَخَلَقُنَا ٱلْمُضْغَةَ عِظَمَا فَكَسَوْنَا ٱلْعِظَمَ لَحْمَا ثُمَّ إِنَّكُمْ عَلَا لَكُمْ بَعْدَ ذَلِكَ لَمَيِّتُونَ ۞ ثُمَّ إِنَّكُمْ عَالَمَ اللَّهُ لَمَيِّتُونَ ۞ [المؤمنون].

- ثم جعل حياته في مراحل متعاقبة من طفولة وشباب وكهولة وشيخوخة، وفترات ضعف وقوة، وجعل له أجلاً مسمَّى، يقول سبحانه وتعالى: ﴿هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِّن تُرَابِ ثُمَّ مِن تُطْفَةِ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةِ ثُمَّ يُغْرِجُكُم طِفَلَا ثُمَّ لِتَبَلُغُواً مَّسَمَّى أَشُدَكُم مِّن قَبَلُ وَلِتَبَلُغُواً أَجَلَا مُسَمَّى أَشُدَكُم تَعُقِلُونَ مِن قَبَلُ وَلِتَبَلُغُوا أَجَلَا مُسَمَّى وَلَعَلَكُم تَعَقِلُونَ فَي إِنَا لَهُ مُؤَا شُيُوخًا وَمِنكُم مَّن يُتَوَقِّ مِن قَبَلُ وَلِتَبَلُغُوا أَجَلَا مُسَمَّى وَلَعَلَكُم تَعَقِلُونَ فَي إِنافر].

-وفي سياق تكريم الله ورعايته قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كَرْمَانَا بَنِي ٓ ءَادَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي ٱلْبَرِ وَالْبَحْرِ وَرَزَقَنَاهُمْ فِي اللّهِ ورعايته قال تعالى عَلَى كَثِيرِ مِّمَّنَ خَلَقْنَا تَقْضِيلًا ﴿ وَالإسراء]. ومن دلائل التكريم والرعاية أن الحق سبحانه خلق الكون كله بكلمة (كُنْ) إلا آدم خلقه بيده، فكل ما في الوجود مُسخَّر للإنسان قبل أنْ يوجد؛ لأن مخلوقات الله تعالى إما خادم وإما مخدوم، والإنسان مخدوم من كل أجناس ومخلوقات الكون حتى من الملائكة. فكل ذلك دل على عناية الله تعالى بالإنسان منذ نشأته حتى مستقره الأخير.

### المطلب الثاني: هدايات السمات الخاصة بالإنسان:

وهب الله تعالى الإنسان سماتاً خاصة تميزه عن سائر ما خلق، وهذه السمات تتسق مع المهمة الموكلة إليه من خلافة الله في أرضه، كالعلم والعقل والبيان والجمال، وكثير منها مُبينة في كتابه الكريم،

# وفيما يأتي بيان عددٍ منها:

أولاً: العلم: كرم الله بالعلم الإنسان، وميزه به عن سائر مخلوقاته تفضلاً من الله إذ قال الله تعالى: ﴿ عَلَّمَ ٱلْإِنسَانَ مَا لَمَ يَعَلَمُ ۞ [العلق]، فعلَّم الله عباده ما لم يعلموه، وأخرجهم من الظُّلمات إلى النُّور والهداية، وقال أيضاً في حق نبيه:

﴿ وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُن تَعَكُمْ وَكَانَ فَضَلُ ٱللّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴿ النساء]. قال ابن القيّم: "العلم هاد. وهو تركة الأنبياء وتراثهم، وأهله عصبتهم وورّاثهم، وهو حياة القلوب، ونور البصائر، وشفاء الصّدور، ورياض العقول، ولذّة الأرواح، وأنس المستوحشين، ودليل المتحيّرين، وهو الميزان الّذي به توزن الأقوال والأعمال والأحوال. وهو الحاكم المفرّق بين الشّك واليقين، والغيّ والرّشاد، والهدى والضّلال. به يعرف الله ويعبد، ويذكر ويوحّد، ويحمد ويمجّد، وبه اهتدى إليه السّالكون "(١).

ثانياً: البيان: خصّ الله سبحانه الإنسان بالقراءة والبيان، إذ قال تعالى: ﴿ خَالَقَ الْإِنسَانَ عَالَمَهُ ٱلْبَيَانَ ﴿ وَ الرحن]، فَيسر على الإنسان النطق والبيان والإفهام حتى يتم التواصل بين الناس وتحسنن العلاقات، قال ابن كثير: "(علمه البيان) قال الحسن: النطق، وقال الضحاك، وقتادة، وغيرهما: يعني الخير والشر. وقول الحسن ها هنا أحسن وأقوى؛ لأن السياق في تعليمه تعالى القرآن، وهو أداء تلاوته "(٢)، وقال الألوسي: "﴿عَلَّمَهُ البيانِ أَي النطق؛ لأن البيان هو الذي به يتمكن عادة من تعلم القرآن وتعليمه، والمراد به المنطق الفصيح المعرب عما في الضمير "(٣).

ثالثاً: الجمال: من أبرز سمات الإنسان التي نَوَّه بها القرآن الكريم، للدلالة على قدرة الله تعالى وإبداعه، وقد امتنَّ الله به على عباده، فقال تعالى: ﴿وَصَوَّرَكُمْ فَا صَورَكُمْ وَالْيَهِ ٱلْمَصِيرُ ﴿ وَ النغابن]، وقال جل وعلا: ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ فَا حَسَنِ تَقْوِيمٍ ﴿ وَ النبن]، وقال أيضا: ﴿الَّذِي خَلَقَكَ فَسَوَّلِكَ فَعَدَلُكَ ﴿ فَيَ أَيِّ صُورَةٍ مَّا شَآءَ كَبَّكَ ﴿ وَالا أيضاء الأساسية، التي ينطلق منها جماله، لأن عدم الخلل والنقص في بنيته، دليل على الأساسية، التي ينطلق منها جماله، لأن عدم الخلل والنقص في بنيته، دليل على

<sup>(</sup>١) مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين ٢/٤٣٩.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم/ ابن كثير ٤٨٩/٧.

<sup>(</sup>٣) روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني/الألوسي/٣٥٣.

جماله، وقد خلق الله الإنسان فبلغ به من الإحسان والإتقان ما بلغه. ولذا يقول الإمام القرطبي: "قال ابن العربي: ليس لله تعالى خلق أحسن من الإنسان، فإنَّ الله خلقه حيا، عالما، قادرا، مريدا، متكلما سميعا، بصيرا، مُدبِّرا، حكيما، وهذه صفات الرب سبحانه... فهذا يدلك على أن الإنسان أحسن خلق الله باطنا وظاهرا"().

رابعاً: العقل: أشرف صفات الإنسان، إذ به تُقبل أمانة الله، وبه يُتوصل إلى جوار الله، ولقد شرَّف الله الإنسان وكرمه على سائر المخلوقات بعذه النعمة، وجعل ذلك مناطأ للأمر والتكليف،

ولذا فليس غريباً أن يوجد في كتاب الله عشرات الآيات التي تدعو إلى التفكر والتعقل، والنظر في ملكوت الله سبحانه،

مثل قوله عز وجل: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلْيَّلِ وَٱلنَّهَارِ لَا قُولِهِ عَز وجل: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلْأَلْبَبِ ﴿ وَهُ آل عمران]. فقد امتدح الله الذين يستعملون عقولهم فيما أراده الله منهم من التفكر فيما صنعت يد الله، قال الزمخشري في وصف أولي الألباب: " الذين يفتحون بصائرهم للنظر والاستدلال والاعتبار، ولا ينظرون إليها نظر البهائم غافلين عن عجائب الفطرة "(٢).

### المطلب الثالث: هدايات التنمية الفكرية للإنسان:

لقد خلق الله الإنسان وزوده بطاقات فكرية جبارة قادرة على النظر والتفكير في شتى مجالات الحياة، فنصوص القرآن التي تحض على استخدام العقل لا تُعد ولا تُحصى.

فهو الكتاب الوحيد الذي يحترم عقل الإنسان، ولهذا تجد أن القرآن يحث على بناء القدرات المعرفية العقلية، من خلال التدبر والتفكر، كقوله تعالى:

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن/القرطبي ١١٤/٢.

<sup>(</sup>٢) الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل/ الزمخشري ١/ ٤٥٢.

﴿ أَمَّنَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُمْ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ مَاءً فَأَبُنَنَا بِهِ عَدَآبِقَ ذَاتَ بَهْجَةِ مَّا كَانَ لَكُمْ أَن تُنْبِتُواْ شَجَرَهَا أَ إَلَهُ مَّعَ ٱللَّهِ بَلَ هُمْ وَوَرُّ يَعْدِلُونَ ﴿ وَهِ الله -: "كثر النمل]، وغيرها من الآيات. قال الغزالي - رحمه الله -: "كثر الحت في كتاب الله تعالى على التّدبّر والاعتبار والنظر والافتكار، ولا يخفى أنّ الفكر هو مفتاح الأنوار ومبدأ الاستبصار وهو شبكة العلوم ومصيدة المعارف الفهوم، وأكثر النّاس قد عرفوا فضله ورتبته لكن جهلوا حقيقته وثمرته ومصدره "(١).

فالمتأمل لآيات الكتاب يلاحظ أنها تسعى إلى تنمية فكر الإنسان من خلال الآتى:

أولاً: تنمية القدرات العقلية واستخدام وسائل الإدراك والمعرفة، من خلال النظر إلى الكون المنظور بعمق وتأمل، قال تعالى: ﴿ قُلْ سِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ ثُمَّ النظر والتدبر هو انظرُواْ كَيْفَ كَانَ عَلَقِبَةُ ٱلْمُكَذِّبِينَ ﴿ وَ الانعام]، فكأن النظر والتدبر هو المؤروا كيف كان عقيمة ألم كَذِّبِينَ ﴿ وَ الله والمقصود أن يأخذ الإنسان المعبرة مباشرة مما يرى وينظر. وقال تعالى أيضاً: ﴿ وَهُو ٱلذِّى أَنْزَلَ مِن ٱلسَّماءِ مَا الْعَبرة مباشرة مما يرى وينظر. وقال تعالى أيضاً: ﴿ وَهُو ٱلذِّى أَنْزَلَ مِن ٱلسَّماءِ مَا النَّخُلِ مِن طَلْمِهَا قِنُوانُ دَانِيةٌ وَجَنَّتِ مِنَ أَعْنَابٍ وَٱلزَّيَّةُونَ وَٱلرُّمَانَ مُشْتَبِها وَعَيرَ النَّعَلِ مِن طَلْمِها قِنُوانُ دَانِيةٌ وَجَنَّتِ مِن أَعْنَابٍ وَٱلزَّيَةُونَ وَٱلرُّمَانَ مُشْتَبِها وَعَيرَ النَّعَامِ العدم إلى الوجود، مُتَشَيبها فَقُوله: انظروا ، أي: "فكروا في قُدرة خالقه من العدم إلى الوجود، بعد أن كان حَطبًا صار عِنبًا ورطبًا وغير ذلك "(٢)، وقال أيضا: ﴿ قُلِ الشَمُواتِ وَٱلْأَرْضُ ﴿ وَالْرَضَ، إذ السبيل إلى معوفته تعالى هو فيما أودعه تعالى في السماوات والأرض، إذ السبيل إلى معوفته تعالى هو فيما أودعه تعالى في السماوات والأرض، إذ السبيل إلى معوفته تعالى هو

<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين/ الغزالي/ ٤/ ٢٣ ٤.

<sup>(</sup>۲) تفسير القرآن العظيم/ ابن كثير ٣٠٦/٣.

بالتفكر في مصنوعاته، ... كثيرا ما ذكر الله تعالى في كتابه الحض على الفكر في مخلوقاته تعالى، ... والعاقل يتنبه لتفاصيلها وأقسامها "(١).

ثانياً: إنهاء التبعية للغير: ولو كانوا أقرب المقربين، يقول تعالى: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ النَّهِءُ وَالنَّا اللّهُ قَالُواْ بَلْ نَتَّبِعُ مَا أَلْفَيْ نَا عَلَيْهِ ءَابَاءَنَأَ أَوَلُوْ كَانَ ءَابَا وَهُمْ لَا النَّهِءُ وَاللّهُ وَلَوْ كَانُ عَالمُوا وَاللّهُ ولَا الللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

قال الشوكاني: "وفي هذه الآية من الذم للمقلدين والنداء بجهلهم الفاحش واعتقادهم الفاسد ما لا يقادر قدره، ...وفي ذلك دليل على قبح التقليد، والمنع منه"(٢).

ثالثاً: التوعية المستمرة من خلال النظر والتأمل فيما حدث سابقا للأمم التي قبلنا، قال تعالى: ﴿ قُلْ سِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَٱنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَلِقِبَةُ ٱلذِّينَ مِن قَبَلُ كَانَ الشَّرِكِينَ مِن قَبَلُ كَانَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

رابعاً: تحرير الفكر واستئصال ما يعلق فيه من إشكاليات: وذلك بدعوة العباد إلى النظر لما في السماوات والأرض، والمراد بذلك: نظر الفكر والاعتبار؛ لما فيها وما تحتوي عليه، والاستبصار، قال تعالى: ﴿قُلِ ٱنظُرُواْ مَاذَا فِي ٱلسَّمَوَتِ فيها وما تحتوي عليه، والاستبصار، قال تعالى: ﴿قُلِ ٱنظُرُواْ مَاذَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَالْمَرْضُ ﴿ وَعِبَرًا لقوم يوقنون، وعِبَرًا لقوم يوقنون، تدل على أن الله وحده، المعبود المحمود، ذو الجلال والإكرام، والأسماء والصفات العظام (٣). وقال أيضا: ﴿قُلْ مَن يَرْزُفُكُمْ مِّنَ ٱلسَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلشَّمَةِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلشَّمَةِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱللَّهُ رَبُّكُمُ ٱلْمَةِ مِنَ ٱلْحَيِّ وَمَن يُمْرِدُ ٱلْمَاءَ يُمْ اللَّهُ مَن يُرْزُقُكُمْ أَلَمْ مَن يَرْزُقُكُمْ مِن ٱلْمَيْتِ مِنَ ٱلْحَيِّ وَمَن

<sup>(</sup>۱) البحر المحيط/ابن حيان ١٠٩/٦

<sup>(</sup>۲) فتح القدير/الشوكاني ۱۹۳/۱.

<sup>(</sup>٣) تيسير الكريم الرحمن/ ٣٧٤.

ٱلْحَقِّ إِلَّا ٱلضَّلَلُّ فَأَنَّ تُصْرَفُونَ ﴿ ﴾ [يونس]، وقوله: ﴿ فَأَنَّ تُصْرَفُونَ ﴾، قال الواحدي: "قال ابن عباس: يريد: كيف تصرف عقولكم إلى عبادة مالا يرزق ولا يحيى ولا يميت "(١).

خامساً: تصحيح المفاهيم الخاطئة والتصورات الناقصة: فعلى الصعيد الفكري أخرج القرآن الكريم الإنسان من عالم الخرافات والجهل ليأخذ بيده الى دنيا العلم والنور، قال تعالى: ﴿ وَقَالُواْ هَذِهِ الْعَلَمُ وَحَرْثُ حِجْرٌ لَا يَظْعَمُهَا إِلَّا مَن نَشَاءُ بِرَعْمِهِمْ وَأَنْعَامُ حُرِّمَتَ ظُهُورُهَا وَأَنْعَامُ لَا يَذْكُرُونَ السَّمَ اللَّهِ عَلَيْهَا الْفَرِيَةِ مَنِيَةً اللَّهُ عَلَيْهَا الْفَاعِمْ لَا يَذْكُرُونَ السَّمَ اللَّهِ عَلَيْهَا الْفَرَرُقَ عَلَيْهَا الْفَاعِمْ لِمَا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ﴿ وَالانعامِ].

سادسا: تحسين طريقة التفكير قال تعالى: ﴿أَفَلَا يَتَدَبّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ ٱلله لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْتِلَافًا كَثِيرًا ﴿ النساء]. لأن إدامة النظر وإطالة التدبر في هذا القرآن تطلع العبد على معالم الخير والشر بحذافيرهما وعلى طرقاتهما، وأسبابهما، وغايتهما، وثمراتهما، ومآل أهلهما، وتثبت قواعد الإيمان في قلبه وتشيد بنيانه وتوطد أركانه.

قال السعدي: "يأمر تعالى بتدبر كتابه، وهو التأمل في معانيه، وتحديق الفكر فيه، وفي مبادئه وعواقبه، ولوازم، ذلك فإن تدبر كتاب الله مفتاح للعلوم والمعارف، وبه يستنتج كل خير وتستخرج منه جميع العلوم، وبه يزداد الإيمان في القلب وترسخ شجرته. "(٢).

فالقرآن يدعو الإنسان إلى إعمال العقل والتفكير في العديد من الآيات؛ حيث يعلو الإنسان بعقله، ويصبح ذو تفكير منطقي سليم يحس بالمشكلات ويضع لها الحلول، قال تعالى: ﴿قُلْ هُو ٱلَّذِى أَنْشَأَكُم وَجَعَلَ لَكُم السَّمْعَ وَٱلْأَبْصَرَ وَاللَّهُ وَجَعَلَ لَكُم السَّمْعَ وَٱلْأَبْصَرَ وَاللَّهُ وَجَعَلَ لَكُم السَّمْعَ وَٱلْأَبْصَرَ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّه

وقال أيضاً: ﴿إِنَّ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ لَآيَكِ لِلنَّوْمِنِينَ ﴾[الحائية].

<sup>(</sup>١) التفسير البسيط/الواحدي ١٨٨/١١.

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن ١٨٩.

إن مخاطبة عقل الانسان ودعوته للتأمل في نفسه وما يحيط به من الموجودات والتي تدل دلالة واضحة على قضايا الاعتقاد والبناء الفكري والتمتع بما صنعت يد الله في محيطه. يقول تعالى: ﴿أَفَلَمْ يَدَّبَّرُواْ ٱلْقَوْلَ أَمْ جَاءَهُم هَا لَمْ يَأْتِ صنعت يد الله في محيطه. يقول تعالى: ﴿أَفَلَمْ يَدَّبَّرُواْ ٱلْقَوْلَ ٱلْمَ جَاءَهُم هَا لَمْ يَأْتِ عَلَى اللهُ وَيَعْم لَوْ ويتدبرونه أَي أَلُو يَلِي فَاكُم لُو ويتأملونه ويتدبرونه أي فإنهم لو تدبروه لأوجب لهم الإيمان. ومنها قوله تعالى: ﴿أَوَلَمْ يَتَفَكَّرُواْ فِيَ أَنْ فَيْسِهِمُ هَا خَلَق ٱللّهُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلّا بِٱلْحُقِّ وَأَجَلِ مُسَمِّى وَإِنْ فِي كَنْ اللهُ اللهُ

وبهذه الهدايات وأمثالها يكون القرآن قد لفت نظر الإنسان إلى كثرة النظر والتأمل والاعتبار؛ ليخرج بنتيجة ما تعينه في تغيير نظرته للكون والحياة.

# المطلب الرابع: هداية التكليف والمسئولية:

لقد أكد القرآن الكريم مسئولية الإنسان عن أعماله وتصرفاته؛ من خلال التصور القرآني للإنسان بأنه مخلوق مكلَّف، وبخاصة في ميدان السلوك والتصرف. يبدو ذلك جلياً من بداية الخلق. فآدم أول ما خلقه الله تعالى وأدخله الجنة أعطاه حرية الاختيار، وأمره بسكنى الجنة، ونهاه عن الأكل من الشجرة، فلما خالف الأمر تحمل مسئولية خطأه. قال الله تعالى: ﴿وَقُلْنَا يَكَادَمُ الشَّجَرَةُ الشَّجَرَةُ الشَّجَرَةُ الشَّجَرَةُ وَكُلًا مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِتْتُما وَلَا تَقْرَبًا هَذِهِ الشَّجَرَةُ وَلَكُونَا مِنَ الظَّالِمِينَ ﴿ فَأَنَّهُمَا الشَّيْطَنُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا مِمَّا كَانَا فِيهِ وَقُلْنَا الْهَبِطُواْ بَعْضُكُم لِللهِ عَنْهَا وَلَا تَقْرَبًا هَا الله عَلْمُ الشَّيَطُنُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا مِمَّا كَانَا فِيهِ وَقُلْنَا الْهَبِطُواْ بَعْضُكُم لِللهِ اللهِ عَلْمُ الشَّيْطُواْ بَعْضُكُم لِللهِ اللهِ عَلَى عِينِ ﴿ وَقُلْنَا اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ مَمَّا عَلَى اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ا

﴿فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُم مِّنِي هُدًى ﴿ يعني: فإما يأتينكم مني هدى بإرسال الرسل وإنزال الكتب فمن اتبع هداي فلا يضل ولا يشقى أي: لا يضل في الدنيا، ولا يشقى في الآخرة"(١).

وفي قوله تعالى: ﴿وَلَا تَقَفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ ٱلسَّمَّعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ أُوْلَيَهِكَ صَانَ عَنْهُ مَسْؤُولًا صَهُ [الإسراء]، إشارة إلى مسئولية الإنسان عما أعطاه الله من أدوات العلم والتعلم.

إن المجتمع الذي يستشعر أفراده هذا الحجم من التكليف والمسؤولية جدير بأن يكون مجتمعا نظيفا نقيا يتواصى أفراده بالخير، ويعملون للنهوض بمجتمعهم، لكي يكون المجتمع الأمثل، الذي ينطلق من منطلق الوعي بالمسؤولية لبناء واقع سليم. قال تعالى: ﴿وَإِنَّهُ و لَذِكَرٌ لَّكَ وَلِقَوْمِكٌ وَسَوْفَ تُسْعَلُونَ بِالرَحِفَ الرَحِفَ الرَحِفَ الله وانتفعتم، أم لم الزحرف]، أي سوف تسألون عنه، هل قمتم به فارتفعتم وانتفعتم، أم لم تقوموا به فيكون حجة عليكم، وكفرا منكم بهذه النعمة.

<sup>(</sup>١) فتح القدير/ الشوكاني ٣/٣٦٢.

وبفضل خاصية التكليف يباشر الفرد المسلم مسؤوليته في بناء مجتمعه والدفاع عنه، بطريقة تلقائية؛ لأنها –أي المسئولية – تملك مقومات الدفع الوجداني الملّح الذي يحرص على أن يشعر الفرد المسلم بواجباته التي تكفل له ولمجتمعه البقاء والاستمرار. فالتكليف هو معيار التقدم الإنساني، ومعيار التميز سواء على مستوى تميز الإنسان عن الكائنات الحية الأخرى أو تميز الإنسان عن أخيه الإنسان، بالتزام قيم الخير والفضيلة التي تعتبر من أهم أهداف التكليف.

### المبحث الثانى: أركان بناء الإنسان في هدايات القرآن:

يقدم القرآن الكريم لبناء الإنسان دعائم أساسية يقوم عليها البناء الصحيح، وهذا ما عبر عنه القرآن الكريم في كثير من آياته، ولذا كان لا بد من بيان الدعائم الأساسية التي يقوم عليها هذا البناء.

# وقد اشتمل المبحث على ثلاثة مطالب، وهي كالتالي:

المطلب الأول: العلم والإيمان:

يعد جانب العلم والإيمان من أهم الأركان في بناء الإنسان، قال تعالى: ﴿ اللَّهُ مِنْ عَلَقٍ ۞ الْقَرَّأُ وَرَبُّكَ ٱلْأَكْوَرُ ۞ ﴿ اللَّهِ مَا لَمُ عَلَمَ اللَّهِ مَا لَمُ عَلَمَ اللَّهِ مَا لَمُ عَلَمَ اللَّهِ عَلَّمَ مِاللَّهَ اللَّهِ عَلَّمَ مِاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَمُ والمعرفة، وهي أعظم نعم الله تعالى على الإنسان،

وبحذه الآيات البينات وما تضمنته من الإشادة بالقراءة والكتابة والعلم، أبان الله أن المعرفة بوسائلها: من قراءة وكتابة وتعلم هي الأسلوب الأمثل لبناء الإنسان. وبحذه الآيات أعطيت الأمة مفاتيح الإصلاح والتقدم والرقي؛ لتعلم أنه لا إصلاح ولا مدنية ولا حضارة بغير علم ومعرفة، فالجهل وهو نقيض العلم لا يأتي إلا بالشر والفساد والتخلف،

كما أن الهداية إلى معرفة الحق واعتناقه والحرص على إقامة معالمه والدعوة إليه لا يكون إلا مع العلم، ولا يكتب للعلم النمو والانتشار إلا إذا سجله القلم ونشره وأعلن عنه، فالآيات الخمس تشرح بكل جلاء الارتباط الوثيق بين العلم والإيمان وضرورة التلاحم بينهما؛ لبناء الصرح الإسلامي القويم، فأي خلل في أي جانب من جوانب هاتين الدعامتين سيؤدي حتما إلى اعوجاج الصرح وانهياره.

ففي الآيات بيان كيف ربط الله أعظم مفتاحين للمعرفة-القراءة أو الكتابة-باسمه الكريم، إيذاناً بوجوب الالتحام بين العلم والايمان. فالعلم طريق الإيمان:

دل على ذلك قول الله تعالى: ﴿فَأَعْلَمْ أَنَّهُ, لَآ إِلَهَ إِلَّا ٱللّهُ وَٱسْتَغْفِرُ لِذَنْبِكَ وَلِمُوْكِمُ وَمَنْوَكُمُ اللهِ إِلَا ٱللهُ وَلَوله تعالى: ﴿ وَلِيَعْلَمُ وَاللّهُ وَلِيدَ وَلِيكَ وَلِيكَ وَلَيكَ اللهُ وَلِيدَ وَلِيكَ وَلِيكَ اللهُ لِنَا أَدُوات العلم والمعرفة، وأرسل الرسل لتعليمنا، وأقام الحجج والآيات من حولنا؛ لتكون دليلاً وبرهاناً على صدق الإيمان به. وإذا أراد الإنسان إيماناً صحيحاً فعليه بالعلم، قال تعالى: ﴿ أَفَهَن يَعْلَمُ أَنْهَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكَ ٱلمُقُ كُمَنْ هُوَ صحيحاً فعليه بالعلم، قال تعالى: ﴿ أَفَهَن يَعْلَمُ أَنْهَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكَ ٱلمُقُ كُمَنْ هُوَ الرعدا].

وقد عُطف العلم على الإيمان في مواضع عدّة من القرآن الكريم؛ فمنها قوله تعالى: ﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ وَٱلْإِيمَنَ لَقَدْ لَبِثْتُمْ فِي كِتَابِ ٱللّهِ إِلَى يَوْمِ ٱلْبَعْثِ فَهَاذَا يَوْمُ ٱلْبَعْثِ وَلَكِنَكُمْ كُنتُمُ لَا تَعَامُونَ ﴿ اللوم]. قال ابن عاشور: " وعطف الإيمان على العلم والاهتمام به؛ لأن العلم بدون إيمان لا يرشد إلى العقائد الحق التي بما الفوز في الحياة الآخرة"(١).

فذكر العلم يتضمن الإيمان ولا يصف الله بعلم من لم يعلم كل ما يوجب الإيمان، ثم ذكر الإيمان بعد ذلك تنبيهاً عليه وتشريفاً لأمره، فنبه على مكان الإيمان وخصه بالذكر تشريفاً" (٢).

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير/ابن عاشور ١٣١/٢١.

<sup>(</sup>٢) المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز ٢٦١/٥.

<sup>(</sup>٣) الدر المنثور في التفسير بالمأثور/السيوطي ٣٢٢/١٤

العلى والأفعال الباهرة، وذلك يستلزم إجلاله وإعظامه، وخشيته ومهابته، ومجبّته ورجاءه، والتّوكّل عليه والرّضا بقضائه والصّبر على بلائه. والأمر التّاني: المعرفة بما يحبّه ويرضاه، وما يكرهه ويسخطه من الاعتقادات، والأعمال الظّاهرة والباطنة والأقوال"(١).

وقد جعل الله العلم معيارًا من معايير اختيار العباد للحكم، إذ يقول الله تعالى عن حكمة اصطفائه لطالوت ملكًا على بني إسرائيل: ﴿ إِنَّ ٱللّهَ ٱصْطَفَىٰهُ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ بَسَطَةً فِي ٱلْعِلْمِ وَٱلْجِلْمِ وَٱللّهُ يُؤْتِي مُلْكَهُ مَن يَشَاءً ﴿ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ بَسَطَةً فِي ٱلْعِلْمِ الْعِلْمِ الطريق عَلَيْتَكُمْ الله العلم لما كان هناك اصطفاء؛ لأنه سبب موصل إلى الطريق الصحيح للحكم بين الناس، وقال تعالى أيضاً: ﴿ وَلِيَعْلَمُ ٱلّذِينَ أُوتُوا ٱلْحِلْمُ اللّهَ اللّهَ لَهَادِ ٱلّذِينَ عَامَنُوا الله وَلَيْعُمْ وَإِنّ ٱللّهَ لَهَادِ ٱلّذِينَ عَامَنُوا إلى صِرَطِ مُسْتَقِيمِ ﴿ وَإِنّ الله له فضائل عظيمة فلولاه لكان الناس كالبهائم، فبه يصبح الانسان إنساناً، قال ابن القيّم: "العلم هاد. وهو تركة الأنبياء وتراثهم، وأهله عصبتهم وورّاثهم، وهو حياة القلوب، ونور البصائر، وشفاء الصدور، ورياض العقول، ولذّة الأرواح، وأنس المستوحشين، ودليل المتحرّين" (٢).

وحين نتأمل موقف الإسلام من العلم نجد ترابطًا وثيقًا بين العلم والإيمان فكلما أزداد الإنسان علمًا كلما أزداد يقينًا ومعرفة وخشية لله عز وجل، قال تعالى مبينًا أن العلماء هم أشد الناس خَشْيَة له ومعرفة بمقامه ﴿ إِنَّمَا يَخُشَى ٱللّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلُمَدَّوُّ فَي وَاللّهِ وَاللّهِ عَالَى: ﴿ وَٱلّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهُ دِينَا هُو العنكبوت]، قال الرازي: الذين نظروا في دلائلنا لنحصل فيهم العلم بنا"(٣). وقال تعالى: ﴿ وَيَرَى ٱلّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ ٱلّذِي وَاللّهُ الْعِلْم بنا"(٣).

<sup>(</sup>١) فضل علم السلف على الخلف لابن رجب/ ١٥١، ١٥١.

<sup>(</sup>۲) مدارج السالكين /۲/۴۳۹.

<sup>(</sup>٣) مفاتيح الغيب ٢٥٦٢/١

مِن رَّبِكَ هُوَ ٱلْحَقَّ وَيَهَدِىٓ إِلَى صِرَطِ ٱلْعَنِيزِ ٱلْحَمِيدِ ۞ ﴾ [سأ] وكأن المعنى الإخبار بأن أهل العلم يرون الوحي المنزل على محمد حقا وأنه يهدي إلى صراط الله "(١).

ولهذا يُعد العلم أساسًا في عناصر بناء الإنسان، فمن أين ستتكوّن هذه الشخصيّة وتُبنى إذا ما اجتهد الإنسان وبذل وسعه في تلقّي العلم في مجالِسِهِ وأماكنه، فلا قيمة للإنسان بغير علمٍ يُثري فِكره ويجعله مُلمًا بأمورٍ دينه وأحكامه في جميع الأمور.

### المطلب الثانى: الأخلاق:

بناء الأخلاق وتطهير السلوك مقصد من مقاصد القرآن الكريم التي سعى إلى بنائها في الإنسان، وهي من أساسات بناء الإنسان في القرآن، وحين نمعن النظر في كتاب الله نجد أن هناك آيات كثيرة تضمنت ذكر صفات مهمة وقواعد ومبادئ أساسية، تحدف إلى تنظيم حياة الإنسان من حيث علاقته بربه أو علاقته بغيره، كما تبين هذه النصوص ارتباط الأخلاق بالعقيدة والعبادة والمعاملات وغيرها، ونحو ذلك. وقد أثنى الله حيزً وجلً على خُلُق عبده ورسوله وهو القدوة فقال: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴿ وَهِ القلم]، وهذه آية عظيمة بليغة، تحمل شهادة وتزكية وتكريماً لخلق الرسول.

والآيات عن الأخلاق في القرآن لا تكاد تحصر، فكم من آية قرنت بين الإيمان من جهة، وبين أنواع من الأخلاق من جهة أخرى؛ كالإحسان في قوله تعالى: ﴿ وَالْعَبُ دُواْ اللّهَ وَلَا تُشَرِكُواْ بِهِ مَن عَلَي وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا وَبِذِى الْقُرْنِي وَالْمَسْكِينِ وَالْمَسْكِينِ وَالْمَارِ ذِى الْقُرْنِي وَالْمَارِ الْمُنْبِ وَالصَّاحِبِ بِالْمَنْ وَالْمَسْكِينِ وَالْمَارِ ذِى الْقُرْنِي وَالْمَارِ الْمُنْبِ وَالصَّاحِبِ بِالْمَنْ وَالْمَالِكِينِ وَالْمَارِ فِي الْقُرْنِي وَالْمَارِ فِي اللّهُ لَا يُحِبُ مَن كَان مُغْتَالًا السَّيلِ وَمَا مَلَكَ أَيْمَانُ مُن اللّهَ لَا يُحِبُ مَن كَان مُغْتَالًا فَخُورًا ﴿ لَيْ اللّهُ لَا يُحِبُ مَن كَان مُغْتَالًا فَخُورًا ﴿ لَيْ اللّهُ وَالْمُؤْمِ اللّهُ وَالْمُؤْمِ الْلّهُ وَالْمُؤْمِ وَالْمَانِ فَاللّهِ وَالْمَانِ وَالْمَالِكَةِ وَالْمُؤْمِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِكَة وَالْمُؤْمِ اللّهُ وَالْمُؤْمِ وَالْمَانِكَة وَالْمَانِ وَالْمُؤْمِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمَانِ وَلَامِ وَالْمَانِ وَالْمَالِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَالِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَالِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَالِ وَالْمَانِ وَالْمُوانِ وَالْمَانِ وَالْمَالَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمِانِ وَالْمَالِ وَالْمَالِ وَالْمَالِ وَالْمَالِ وَالْمَالِ وَالْمَالِ وَالْمَانِ وَالْمَالَ

<sup>(</sup>١) المحرر الوجيز ٤ | ٤٠٦.

وإذا تأملنا الآيات التي وردت في حفظ الضرورات نجدها تحفظ أنواعا من الخلق القويم، وتحرم أخلاقا مذمومة قبيحة، كقوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّهَ رَبِّ اللَّهَ عَلَى اللَّهُ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِثْمَ وَٱلْبَغْنَى بِعَيْرِ ٱلْحَقِّ وَأَن تُشْرِكُواْ بِٱللَّهِ مَا لَمُ يُنْزِلُ بِهِ مُلْطَنّا وَأَن تَقُولُواْ عَلَى ٱللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ الْاعراف] ،

فتحريم الفواحش والنهي عن الإثم والبغي والظلم، فيه حفظ لتلك الضرورات، مع حفظ الأخلاق وصيانتها. وفي قوله تعالى: ﴿ خُذِ ٱلْعَـفُو وَأَمُر بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضَ عَنِ ٱلْجُهِلِينَ ﴿ وَهِ الأعراف]، نلاحظ أن الله أمر بمراعاة مكارم الأخلاق ومداراة الناس(٢).

وقد حث القرآن على أنواع عدة من الأخلاق كالمحبة والإخاء والإيثار وأمر بالتعاون على البر والتقوى كما دعا إلى التراحم والتسامح واحترام النظام، وبجوار ذلك حذر من الحسد والبغضاء والفرقة والتنازع والأنانية ....الخ.

فلو نظرنا الى آيات "الصبر" وآيات "الإحسان" ومثلها: آيات البر والعدل والصدق والعفو والجود والعفاف ونحوها؛ نلاحظ أن كل هذا يشترك ويتعاون في بناء إنسان سوي متكامل الأخلاق، سويُّ الطبع، يحسن التعامل مع نفسه

<sup>(</sup>۱) أضواء البيان ٦/٥.

<sup>(</sup>٢) أحكام القرآن/ الكيا الهراسي ١٨/٣.

والآخرين. لذا يعتبر البناء الخلقي للإنسان وإصلاحه من أهم الجوانب التي أولاها القرآن رعاية وعناية؛ لأن إصلاح الأخلاق وتمذيبها وتتميمها وتطهير السلوك من المقاصد الأصلية للقرآن الكريم.

والخلاصة: أن القرآن الكريم، قد أهتم ببناء أخلاق الإنسان، من خلال الآيات الجامعة لمكارم الأخلاق، والآيات المفردة الخاصة ببعض الأخلاق، وارتباط الأخلاق بالجوانب العقدية والعبادية والاجتماعية وغيرها، إضافة إلى كثرة أقسامها وتعدد أنواعها.

### المطلب الثالث: الهمة العالية:

حينما نزل القرآن الكريم كان الإنسان في وضع مهين مزرٍ، فجاء الإسلام لكي يرفع من قيمته ويعلو بهمته إلى السماء، والملحظ في آيات الكتاب وهداياته أنه يدعو الإنسان إلى الارتقاء بكل ما يملك من طاقات ومشاعر وأحاسيس إلى أعلى عليين، إذ يقول سبحانه: ﴿ وَسَارِعُواْ إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِّن رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا ٱلسَّمَوَتُ وَٱلْأَرْضُ أُعِدَّتَ لِلْمُتَقِينَ ﴿ وَالله عمران]، فالمسارعة إلى الشيء: تعنى المبادرة إليه بدون توان ولا تراخ،

وهذا يقتضى همة وعزيمة؛ فلا يصل إلى الجنان إلا من سبق وأخذ بالأسباب الموصلة الى ذلك، ولهذا قال ابن القيم: "اعلم أن العبد إنما يقطع منازل السير إلى الله بقلبه وهمته لا ببدنه"(١)، وهكذا في قوله تعالى:

﴿ فَٱسْتَبِقُواْ ٱلْخَيْرَتِ ۚ ﴿ وَالبقرة] ، يقول ابن كثير: "ندب الله عباده إلى المبادرة إلى فعل الخيرات، والمسارعة إلى نَيْل القُرُبات" (٢)، وهي دعوة للهمة العالية للوصول الى الخير الذي يوصل الى رضوان الله؛ لأن الجنة المراد الوصول اليها عالية لا يبلغها إلا السباقين للخير والهدى، قال ابن القيم: "فالكيّس يقطع من المسافة بصحة العزيمة، وعلو الهمة، وتجريد القصد، وصحة النية مع

<sup>(</sup>۱) الفوائد/ ابن القيم ١/١١.

<sup>(</sup>۲) تفسير القرآن العظيم ١١٧/٢.

العمل القليل أضعاف ما يقطعه الفارغ من ذلك مع التعب الكثير والسفر الشاق، فإن العزيمة والمحبة تذهب المشقة، وتطيب السير، والتقدم والسبق إلى الله سبحانه إنما هو بالهمم وصدق الرغبة والعزيمة،

فيتقدم صاحب الهمة مع سكونه صاحب العمل الكثير بمراحل، فإن ساواه في همته تقدم عليه بعمله" (١).

وفي صفة الرجال الذين رضي الله عنهم قال تعالى: ﴿ رِجَالٌ لَا تُلْهِيهِمْ يَجَرَّةٌ وَلَا اللهِ عَن ذِكْرِ اللهِ وَإِقَامِ الصَّلَوْةِ وَإِيتَآءِ النَّوَلُوةِ يَخَافُونَ يَوَمًا تَتَقَلَّبُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَالنور]، فهم رجال تركوا تجاراتهم لأجل الله أولئك أصحاب الهمم العالية والقلوب الحية؛ هممهم كانت معلقة بغير الدنايا التي يتهافت عليها الناس. وهكذا يبني القرآن الإنسان ويدعوه إلى الطموح ومعالي الأمور فقال سبحانه: ﴿ وَجَهِدُواْ فِي اللّهِ حَقَّ جِهَادِوَّهِ ﴾ [الحج]، وحَقَّ جهَاده تعني: ألا سبحانه: ﴿ وَجَهِدُواْ فِي اللّهِ حَقَّ جِهَادِوَّهِ ﴾ والحجا الله، ودعوة الحلق إلى سبيله بكل طريق موصل إلى ذلك، من نصيحة وتعليم وقتال وأدب وزجر مسيله بكل طريق موصل إلى ذلك، من نصيحة وتعليم وقتال وأدب وزجر عليه وغير ذلك" (٢). وقال الرازي: "فكل ما أمر به ونحي عنه فالمحافظة عليه جهاد" (٣). وهذا كما هو معلوم يحتاج إلى عزيمة وإصرار، ولا يكون ذلك لأهل البطالة والكسل، وإنما لمن صدق مع الله وكانت همته بالثريا. وقوله (حق جهاده) "أفادت أنه تجمع فيه من الخلال ما تفرّق في الكل" (٤). وقال تعالى: ﴿ فَأَصْبِرَ كُمَا صَبَرَ أُولُواْ الْعَرْمِ مِنَ الرّسُلِ ۞ ﴾ [الأحقاف]. فهذه وقال تعالى: ﴿ فَأَصْبِرَ كُمَا صَبَرَ أُولُواْ الْعَرْمِ مِنَ الرّسُلِ ۞ ﴾ [الأحقاف]. فهذه وقال تعالى: ﴿ فَأَصْبِرَ كُمَا صَبَرَ أُولُواْ الْعَرْمِ مِنَ الرّسُلِ ۞ ﴾ [الأحقاف]. فهذه وقال تعالى: ها فاصحاب الهمم العالية، وفي طليعتهم الأنبياء والمرسلون...

فعلو الهمة من الأسس الهامة في بناء الإنسان، وإليه يرجع مجموعة من الظواهر

الخلقية، كالجد في الأمور، والترفع عن الصغائر والدنايا، والطموح إلى المعالى.

<sup>(</sup>١) الفوائد/ ابن القيم ١٤٢/١.

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن/السعدي ٥٤٦.

<sup>(</sup>٣) مفاتيح الغيب/الرازي ٢٣/٥٥/٠.

<sup>(</sup>٤) محاسن التأويل /القاسمي ٢٨٧/٧.

#### خاتمة البحث

حاول الباحث أن يسلط الضوء على منهجية بناء الإنسان في القرآن، واستنباط خصائص المنهاج القرآني في بناء الإنسان، كما تبين من خلال هذا البحث مدى أهمية معرفة الإنسان لحكمة خلقه ومعرفة رعاية الله تعالى له. فمن أهم النتائج التي تمخضت عن هذا البحث:

١-أن القرآن الكريم هو المنهاج الوحيد لبناء الإنسان بناء يتناسب مع الحكمة
من خلقه وخلافته لله تعالى في الأرض.

٢-التمسك بقيم الهدايات القرآنية من أهم عوامل تقدم الإنسان ورفع كفاءته،
وهي التي تضمن للمجتمع الإنتاج والازدهار، والأمن والأمان.

٣- للمنهاج القرآني خصائصه التي تفرد بها في بناء الإنسان، من حيث تركيزه على بيان الحكمة من خلق الإنسان، ورعاية الله له، وتكليفه وغيرها.

٤-للعلم والإيمان الأثر الأكبر في بناء الإنسان، وتهذيب سلوكه، وجاءت العديد من الآيات تؤكد أن الإيمان سبب رئيس لتهذيب الأخلاق ورفع الهمة كذلك.

٥-ظهر من خلال البحث مدى اهتمام القرآن بالحديث عن الإنسان بصور وأشكال مختلفة ومتنوعة.

٦-إن بناء الانسان قائم بحسب القرآن الكريم على أساسات متينة من أهمها
العلم والايمان والأخلاق.

### التوصيات:

### يرى الباحث أن يقدم بعض التوصيات، منها:

١. ينبغي أن يكون البناء القرآني محور اهتمام كل إنسان؛ لحاجتة الأمة إلى بناء متين في عصر المتغيرات.

تربية الأجيال على القيم التي رسمها القرآن الكريم، وزرعها في نفوسهم،
وتأصيلها في سلوكهم.

٣. توظيف وسائل الإعلام بما فيها وسائل التواصل الاجتماعي في تعزيز القيم القرآنية، ومحاولة إبراز أهميتها بين الحين والآخر، وضرورة المحافظة عليها، وعدم الغفلة عنها أبداً.

٤. زيادة التركيز على الهدايات القرآنية، والوقفات التدبرية، والتأكيد على أهميتها بين الحين والآخر؛ لإنشاء إنسان متميز حفظاً ومنهاجاً وأخلاقاً.

### المصادر والمراجع

- 1. أحكام القرآن/المؤلف: علي بن محمد بن علي، أبو الحسن الطبري، الملقب بعماد الدين، المعروف بالكيا الهراسي الشافعي (المتوفى: ٤٠٥هـ)،المحقق: موسى محمد علي وعزة عبد عطية، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة: الثانية، ١٤٠٥هـ.
- ٢. إحياء علوم الدين/ أبو حامد محمد بن محمد الغزالي الطوسي (المتوفى: ٥٠٥هـ)، دار المعرفة بيروت.
- ٣. أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، محمد الأمين بن محمد بن المختار الجكني الشنقيطي،١٣٩٣هـ، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع بيروت لبنان، ١٤١٥هـ هـ ١٩٩٥م.
- ٤. الأم محمد بن إدريس الشافعي أبو عبد الله (ت٢٠٤) الناشر: دار المعرفة/سنة النشر ١٣٩٣) مكان النشر بيروت.
- البحر المحيط البحر المحيط في التفسير/ أبو حيان محمد بن يوسف بن علي بن يوسف بن حيان أثير الدين الأندلسي (المتوفى: ٧٤٥هـ)، تحقيق: صدقي محمد جميل، دار الفكر بيروت، ١٤٢٠هـ
- 7. تحرير المعنى السديد وتنوير العقل الجديد من تفسير الكتاب المجيد/محمد الطاهر بن محمد بن محمد الطاهر بن عاشور التونسي (المتوفى: ١٣٩٣هـ)، الدار التونسية للنشر -تونس١٩٨٤م.
- ٧. التعريفات/علي بن محمد بن علي الجرجاني، دار الكتاب العربي بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٥هـ، تحقيق: إبراهيم الأبياري.
- ٨. تفسير القرآن العظيم/ أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي تحقيق سامي بن محمد سلامة، دار طيبة للنشر والتوزيع، الطبعة الثانية ٢٠٤١هـ ١٩٩٩م.
- 9. التفسير البسيط/ أبو الحسن علي بن أحمد بن محمد بن علي الواحدي، النيسابوري، الشافعي (المتوفى: ٢٦٨هـ)، تحقيق: أصل تحقيقه في (١٥) رسالة دكتوراة بجامعة الإمام محمد بن سعود، ثم قامت لجنة علمية من الجامعة بسبكه وتنسيقه، عمادة البحث العلمي جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، الطبعة: الأولى، ٤٣٠هه.

١٠. التفسير الميسر/نخبة من أساتذة التفسير/الناشر: مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف - السعودية/ الطبعة: الثانية، مزيدة ومنقحة، ١٤٣٠هـ - ٢٠٠٩م.

١١. تهذيب اللغة محمد بن أحمد بن الأزهري الهروي، أبو منصور (المتوفى: ٣٧٠هـ) المحقق: محمد عوض مرعب، دار إحياء التراث العربي – بيروت الطبعة: الأولى، ٢٠٠١م.

11. تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان/عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله السعدي (المتوفى: ١٣٧٦هـ)، تحقيق عبد الرحمن بن معلا اللويحق، مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى ٢٠٠٠هـ - ٢٠٠٠م.

17. جامع البيان في تأويل القرآن/ محمد بن جرير بن يزيد بن كثير الآملي، أبو جعفر الطبري، (ت ٢٢٤ - ٣١٠ هـ)، تحقيق: أحمد محمد شاكر، مؤسسة الرسالة، الطبعة: الأولى، ١٤٢٠ هـ - ٢٠٠٠ م.

16. الجامع لأحكام القرآن، أبو عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري الخزرجي شمس الدين القرطبي (المتوفى: ٦٧١هـ)، تحقيق: أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش، دار الكتب المصرية – القاهرة، الطبعة: الثانية، ١٣٨٤هـ – ١٩٦٤م.

٥١. الدر المنثور في التفسير بالمأثور/ عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطى (المتوفى: ٩١١هـ) دار الفكر – بيروت.

17. روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، محمود الألوسي أبو الفضل، دار إحياء التراث العربي – بيروت.

١٧. فتح القدير \محمد بن علي بن محمد بن عبد الله الشوكاني اليمني (المتوفى: ١٢٥. هـ)، دار ابن كثير، دار الكلم الطيب - دمشق، بيروت، الطبعة: الأولى -٤١٤. هـ.

١٨. فضل علم السلف على الخلف/ عبد الرحمن بن أحمد بن رجب الحنبلي
(المتوفى: ٩٥٥هـ).

١٩. الفوائد/محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله، دار الكتب العلمية
بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٣ – ١٩٧٣.

۲۰. الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل/ أبو القاسم محمود بن عمرو بن أحمد، الزمخشري جار الله (المتوفى: ٥٣٨هـ)، دار الكتاب العربي – بيروت، الطبعة: الثالثة -٧-١٤٨هـ.

۲۱. الكليات معجم في المصطلحات والفروق اللغوية/أبو البقاء أيوب بن موسى الحسيني الكفوي، دار النشر: مؤسسة الرسالة - بيروت - ۱٤۱۹هـ - ١٤٩٩م.، تحقيق: عدنان درويش - محمد المصري

77. المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز / أبو محمد عبد الحق بن غالب بن عطية الأندلسي، دار الكتب العلمية -لبنان -١٤١٣هـ ، ١٩٩٣م، الطبعة الأولى، تحقيق: عبد السلام عبد الشافي محمد.

77. مجموع الفتاوى /تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني (المتوفى: ٧٢٨هـ) تحقيق أنور الباز –عامر الجزار، دار الوفاء، الطبعة الثالثة، ١٤٢٦هـ/ ٥٠٠٥م.

75. مختار الصحاح/ زين الدين أبو عبد الله محمد بن أبي بكر بن عبد القادر الحنفي الرازي (المتوفى: ٦٦٦هـ)، المحقق: يوسف الشيخ محمد، الناشر: المكتبة العصرية – الدار النموذجية، بيروت – صيدا، الطبعة: الخامسة، ١٤٢٠هـ/ ١٩٩٩م.

٥٦. معالم التنزيل في تفسير القرآن/ محيي السنة، أبو محمد الحسين بن مسعود بن محمد بن الفراء البغوي الشافعي (المتوفى: ١٥٠هـ)، تحقيق عبد الرزاق المهدي، دار إحياء التراث العربي —بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٠هـ.

77. معجم اللغة العربية المعاصرة/ د أحمد مختار عبد الحميد عمر (المتوفى: ١٤٢٩هـ) بمساعدة فريق عمل الناشر: عالم الكتب، الطبعة: الأولى، ١٤٢٩هـ هـ ٢٠٠٨م

٢٧. معجم مقاييس اللغة/ أحمد بن فارس بن زكريا القزويني الرازي، أبو الحسين (المتوفى: ٣٩٥هـ)، المحقق: عبد السلام محمد هارون، دار الفكر، عام النشر: ١٣٩٩هـ -١٩٧٩م.

7٨. مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين/ محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية (المتوفى: ٧٥١هـ)، المحقق: محمد المعتصم بالله البغدادي/ الناشر: دار الكتاب العربي - بيروت، الطبعة: الثالثة، ١٤١٦هـ - ١٩٩٦م

79. مفاتيح الغيب المسمى (التفسير الكبير) / الإمام فخر الدين محمد بن عمر التميمي الرازي الشافعي، دار الكتب العلمية -بيروت - ١٤٢١هـ مرد الطبعة: الأولى.

.٣٠. لسان العرب/ محمد بن مكرم بن على، أبو الفضل، جمال الدين ابن منظور الأنصاري الإفريقي (المتوفى: ٧١١هـ)، الناشر: دار صادر - بيروت، الطبعة: الثالثة - ٤١٤١هـ.