

# الآيارية القرانية

المُسْتَدَلَّ بِهَا فِي الْقُوالِيُّ الْأَرْبِ وَلَيْنَا الْأَوْلِيْنِ الْمُسْتَدِّ الْأَرْبِ وَلَيْنَا الْمُولِيْنِ الْمُولِيِّةِ الْمُ



# أ. د. فخر الدين بن الزبير المحسي

كلية الدراسات القضائية والأنظمة جامعة أم القرى – مكة المكرمة









#### شكر وتقدير



يتقدم الباحث بالشكر الجزيل لعمادة البحث العلمي، بجامعة أم القرئ، بمكة المكرمة؛ لدعمهم المتواصل؛ حيث تم تمويل هذا المشروع من جامعة أم القرئ، ممثلة في عمادة البحث العلمي؛ بموجب المنحة رقم (LEG-3-1-0002)، والفائز بها الباحث الرئيس د.فخرالدين الزبير علي.

(Acknowledgements: The authors would like to thank the Deanship of Scientific research at Umm Al-Qura University for the continuous support. This work was supported financially by the Deanship of Scientific research at Umm Al-Qura University to Dr (Grant Code: Fakhreldin El-Zubair Ali)









# مُقَرِّمَهُ

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فقد كان الناس قبل بعثة النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي جاهلية جهلاء، وضلالات عمياء، امتلأت قلوبهم بالأدران، وتلبست جوارحهم بأصناف الظلم والطغيان، حتى أرسل الله رسوله بالهدى ودين الحق، فأضاء ببعثته الأرض والسماء، وختم به الأنبياء، وأتم برسالته البناء، ﴿ هُوَ ٱلَّذِى بَعَثَ فِي ٱلْأُمِيّانَ رَسُولًا مِنْهُمُ يَتُلُوا عَلَيْهِمْ وَالنَّاء، وَوَكُمْ وَإِن كَانُواْ مِنْ قَلْ لُغِي ضَلَالِ مُّبِينٍ ﴾ [الجمعة: ٢].

وكان أعظم ما جاء به رسول الله صَ<u>لَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ</u> هو هذا القرآن، كما قال صَ<u>لَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</u>: «مَا مِنَ الأَنْبِيَاءِ نَبِيُّ إِلَّا أُعْطِيَ مَا مِثْلهُ آمَنَ عَلَيْهِ البَشَرُ، وَإِنَّمَا كَانَ الَّذِي أُوتِيتُ وَحْيًا أَوْحَاهُ اللهُ إِلَيَّ، فَأَرْجُو أَنْ أَكُونَ أَكُونَ أَكْثَرَهُمْ تَابِعًا يَوْمَ القِيَامَةِ»(١).

هذا القرآن العظيم الذي يشتمل على البيان الكامل، والتوضيح الشامل، لمعالم الشريعة التي تنفع الناس في دنياهم وأخراهم.

وحينما نتحدث عن القرآن -والحديث عنه لا ينقضي- لا بد أن نعلم متيقنين أنه ما زاغ عن منهاج الله القويم، وما تنكب صراطه المستقيم، إلا

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (٦/ ١٨٢)، كتاب فضائل القرآن، باب: كيف نزل الوحي، وأول ما نزل، رقم: (٤٩٨١)، ومسلم (١/ ١٣٤)، كتاب الإيمان، باب وجوب الإيمان برسالة نبينا محمد صَلَّتَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ إلىٰ جميع الناس ونسخ الملل بملته، رقم: (١٥٢)، عن أبي هريرة وَعَلَيْهُ عَنْهُ.





من هجر هذا الكتاب الكريم: ﴿ وَقَالَ ٱلرَّسُولُ يَنرَبِّ إِنَّ قَوْمِى ٱتَّخَذُواْ هَنذَا ٱلْقُرْءَانَ مَهْجُورًا ﴾ [الفرقان: ٣].

ولا ينبغي أن يخطر ببال أن هجر القرآن هو مجرد تخليفه في تلك الرفوف حتى يتمالأ عليه الغبار فحسب، بل هجر كتاب الله جل وعلا على مراتب كثيرة بينها أئمتنا الكرام، ومن بينهم علم الأعلام ابن القيم رَحَمَدُالله حيث قال: «هجر القرآن أنواع:

أحدها: هجر سماعه، والإيمان به، والإصغاء إليه.

والثاني: هجر العمل به، والوقوف عند حلاله وحرامه، وإن قرأه وآمن به.

والثالث: هجر تحكيمه، والتحاكم إليه في أصول الدين وفروعه، واعتقاد أنه لا يفيد اليقين، وأن أدلته لفظية لا تحصل العلم.

والرابع: هجر تدبره وتفهمه ومعرفة ما أراد المتكلم به منه.

والخامس: هجر الاستشفاء والتداوي به في جميع أمراض القلب وأدوائها، في طلب شفاء دائه من غيره، ويهجر التداوي به، وكل هذا داخل في قوله: ﴿ وَقَالَ الرَّسُولُ يَنرَبِّ إِنَّ قَوْمِي ٱتَّخَذُواْ هَنذَا الْقُرْءَانَ مَهْجُورًا ﴾ [الفرقان: ٣٠]». أهـ(١١).

فهذه خمس مراتب ترجع في جملتها إلىٰ الثلاث الأول، لا يتخلَّص المؤمن من وصمة الهجر إلا بتجنبها:

فأولاً: هجر القراءة: ويدخل في ذلك السماع، والله تعالىٰ يقول: ﴿ إِنَّمَاۤ أُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ أَنْ أَعْبُدَ رَبَّ هَمْذِهِ الْبُلْدَةِ اللَّذِي حَرَّمَهَا وَلَهُ، كُلُّ شَيْءٍ وَأُمِرْتُ أَنَ أَكُونَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ اللَّهُ وَأَنْ أَتْلُواْ اللَّهُ أَنَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ وَلَا أَعْلَى اللَّهُ وَمَن ضَلَّ فَقُلْ إِنَّمَاۤ أَنَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ [النمل: ٩١-٩٢].

<sup>(</sup>١) الفوائد، (ص ٨٢).



ورسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بين عظمة تلاوة كتاب الله جل وعلا فيقول: «مَنْ سَرَّهُ أَنْ يُحِبَّهُ اللهُ وَرَسُولُهُ فَلْيَقْرَأْ فِي الْمُصْحَفِ»(١)، وكذا يرغب رسول الله صَلَّاتُهُ عَلَيْهِ وَرَسُولُهُ فَلْيَقْرَأْ فِي الْمُصْحَفِ»(١)، وكذا يرغب رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَنَةُ، وَالحَسَنَةُ مَاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَنَةُ، وَالحَسَنَةُ بِعَشْرِ أَمْثَالِهَا»(٢)، فهذا جانب من كرم القرآن وبركته.

أما المرتبة الثانية: فهي الفهم والتدبر: وقد قال الله سُبْحَانَهُوَتَعَالَى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ اللهُ سُبْحَانَهُوَتَعَالَى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ اللهُ مُنْحَانَهُوَتَعَالَ: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ اللهُ وَاللهُ اللهُ عَلَى قُلُوبٍ أَقَفَالُهَا ﴾ [محمد: ٢٤]، وقال: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ اللهُ وَاللهُ عَلَى قُلُوبٍ أَقَفَالُهُمَا ﴾ [النساء: ٨٢].

والمرتبة الثالثة: وهي العمل بالقرآن: ويدخل في ذلك التحاكم إليه، والاستشفاء به، فليس كتاب الله جل وعلا مجرد قصص رائقة، أو ألفاظ فائقة، تتلذذ له الأسماع، وتطرب له الأفئدة فحسب، بل كتاب الله تعالى أوامر ينبغي التزامها، ونواه يجب اجتنابها، وأخبار يلزم تصديقها واعتقادها، قال التابعي الجليل أبو عبد الرحمن السلمي: «حدثنا الذين كانوا يقرئوننا القرآن -كعثمان بن عفان، وعبد الله بن مسعود، وغيرهما-: أنهم كانوا إذا تعلموا من النبي صالحة عشر آيات لم يجاوزوها حتى يتعلموا ما فيها من العلم والعمل، قالوا: فتعلمنا القرآن، والعلم، والعمل جميعاً»(٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في تفسيره (١/ ٨٠)، وأحمد (٣٨/ ٤٦٦)، رقم: (٢٣٤٨٢). وقال أحمد شاكر في تحقيقه علىٰ تفسير الطبري: «هذا إسناد صحيح متصل». أهـ



<sup>(</sup>۱) أخرجه البيهقي في: شعب الإيمان (٣/ ٥٠٧)، رقم: (٢٠٢٧). وحسّنه الألباني في: صحيح الجامع الصغير (٢/ ١٠٧٨)، رقم: (٦٢٨٩)، وانظر: السلسلة الصحيحة (٥/ ٤٥٢)، رقم: (٢٣٤٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٥/ ١٧٥)، أبواب فضائل القرآن عن رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، باب ما جاء فيمن قرأ حرفا من القرآن ماله من الأجر، رقم: (٢٩١٠)، عن ابن مسعود رَخَالِللَهُ عَنْهُ، وقال: حديث حسن صحيح غريب، وصحّحه الألباني في: صحيح الجامع الصغير (٢/ ١٠٣)، رقم: (٦٤٦٩).



وقد جمع الله تعالى في كتابه كل ما يحتاج إليه من علوم الدين إما تصريحًا أو تلويحًا، وإما تفصيلاً أو تأصيلاً، كما قال سبحانه: ﴿وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بَيْكِنَا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشُرَىٰ لِلمُسْلِمِينَ ﴾ [النحل: ٨٩]؛ لذلك لما بيّن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ ما للخيل من أجر ووزر، ثم سُئل عن الحُمُر، فقال: «مَا أَنْزَلَ اللهُ عَلَيَّ فِيهَا إِلّا هَذِهِ الآية الفَاذَّة الجَامِعة: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَكُرُ اللهُ عَلَيْ وَيهَا إِلّا هَذِهِ الآية الفَاذَة الجَامِعة: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ نَرَّةٍ لَيْكَالِكُ مَا لللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

ولكل هذه المعاني وغيرها كثير، كانت هذه الدراسة المتواضعة، والتي فيها تسليط الأضواء، وكشف الغطاء عن الآيات التي استُدِل بها في التقعيد الأصولي، دون الجانب التطبيقي، وفي هذا تحقيق للمعالم الثلاثة السابقة من حقوق القرآن، فهي تجمع بين القراءة، والتدبر، والعمل، والذي هو النتيجة الحكمية للقواعد الأصولية، ولم أتعرض للجانب التطبيقي؛ لكون جميع الآيات القرآنية لا تخلو من تطبيقات أصولية سواء في تفسيرها، أو الاستنباط منها، أو التفريع عليها.

#### أهمية الموضوع:

١ - يكفي هذا الموضوع شرفًا: أنه يتعلق بكلام الله تعالى، عكوفًا على مبانيه، وتدبراً لمعانيه، وغوصًا في خوافيه، واستنباطًا لمراميه.

٢- أنه يوقف القارئ على الدليل الأول من أدلة الشريعة سواء في أصولها أو فصولها، وكيفية تعامل العلماء مع هذا الدليل: فهماً أوَّلاً، واستدلالاً ثانياً، وبناء ثالثاً.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في: صحيحه (٦/ ١٧٥)، باب سورة ﴿إِذَا زُلْزِلَتِ ٱلْأَرْضُ زِلْزَلَهَا ﴾ [الزلزلة: ١]، رقم: (٤٩٦٢)، ومسلم في: صحيحه (٢/ ٦٨٠)، كتاب الزكاة، باب إثم مانع الزكاة، رقم: (٩٨٧) عن أبي هريرة رَضَالِلَهُ عَنهُ.

٣- أنه يبين العلاقة الوثيقة بين علم الأصول والأدلة الشرعية التي استمد منها مسائله، وأصلها القرآن الكريم، ويعيد الثقة بالكثير من القواعد الأصولية، إذا علم أنها مبنية على استدلالات قرآنية.

٤ - وفيه ردٌ على من يزعم مجانبة أصول الفقه للأدلة النقلية، وتمحّضه في الاستدلالات العقلية، وإن كان لا ينكر دخول جملة من المباحث الفلسفية، والأجنبية عن حقيقة هذا العلم، لكن أصله مستمد من دلالة النصوص الشرعية، واللغة العربية وغيرها(١).

٥- أنه يبيّن وجوه استدلال الأصوليين من القرآن الكريم، مما يقوّي الملكة التفسيرية، ومن ثم القدرة علىٰ استنباط الأحكام الشرعية، والدربة علىٰ الطرائق الاجتهادية.

#### أسباب اختيار الموضوع:

1 – رغبتي الملحة على الدوام في خدمة كتاب الله تعالى، والوقوف على علومه وآثاره، وأوامره ونواهيه وأخباره، وحقائقه وأسراره، ومن أعظم ذلك استخراج ما فيه من قواعد الشريعة، وأصول الاستدلال، ومصادر الأحكام، ومنهج التفقه، وضوابط الاجتهاد، وغيرها مما يجمعه علم الأصول، والذي هو مفتاح أبواب العلم.

٢- أنني كنت كتبت في أدلة القواعد الأصولية من السنة النبوية، فتكرر طلب جلة من الفضلاء أن أنسج على منواله ما يتعلق بأدلة الأصوليين من القرآن الكريم، فأجبتهم إلى سؤالهم، ووقفت عند مرادهم، لسان حالي ومقالي:



<sup>(</sup>١) ينظر: أدلة القواعد الأصولية من السنة النبوية للمؤلف، (ص٧).



وقادني لجمعه مَن أمرُه بالطوع مقرون فذاك قدرُه مع قلة في الزاد والبضاعة وشَعَث الخاطر في ذي الساعة ٣- استلهمت التأليف في الآيات الأصولية، بعد كتابة الأحاديث الأصولية، من تقسيم التصانيف في أدلة الأحكام الفقهية إلىٰ مادتي:

(آيات الأحكام، وأحاديث الأحكام)، وهنا أيضا: (آيات الأصول، وأحاديث الأصول)، لعله يكون بداية للطرق في هذا الباب.

٤- في هذا الكتاب متابعة لمشاريع متعددة المآخذ، حول تصفية أصول الفقه: مادة، وصورة، فمن أهم جوانب التصفية: بيان الأدلة التي بُني عليها هذا العلم؛ لتوزن قواعده، وتُسبر مسائله، فيتميز حقه من باطله، وقويه من ضعيفه، وراجحه من مرجوحه، ففيه إرجاع أصول الفقه إلىٰ مصدره المؤتمن؛ بعد أن طاله بعض الدخيل، الأجنبي عن التأصيل.

٥-إثراء المكتبة الإسلامية بقواعد الأصوليين القرآنية، والآيات الأصوليّة،
 حيث وُجِدت كتبٌ في آيات العقيدة، وهكذا في آيات الأحكام، وأخرى في آيات القصص، وكذلك آيات الأمثال، وعند المتأخرين في آيات الإعجاز العلمي،
 وغيرها كثير، ولم توجد مصنفات في آيات القواعد الأصولية(١).

#### الدراسات السابقة:

لم يُفرد مصنف استقرائي لآيات القرآن التي استدل بها الأصوليون، مع بيان وجه الدلالة على القاعدة، ومناقشتها، والترجيح فيها، وإن كانت قد وجدت بعض المحاولات في ذلك، ومما وقفت عليه منها:

<sup>(</sup>١) ومعلوم أن جميع مسائل أصول الفقه الأصلية هي في حقيقتها قواعد؛ فلذلك وجد التعبير باللفظين، ينظر: مقدمة في التعريف بالقواعد الأصولية، أ.د. خليفة بابكر، (ص ٣٤).



(۱) كتاب: الإشارات الإلهية إلىٰ المباحث الأصولية، تفسير القرآن العظيم، للإمام الطوفي، لكنه كاسمه إشارات، وهو يختلف في موضوعه عما نحن بصدده؛ فهو أقرب إلىٰ كتب التفسير، لذلك كتب في عنوانه تفسير القرآن العظيم، وقد أكثر فيه من المسائل من حيث التمثيل، ثم هو قد جمع المسائل الأصولية وقصد بها الأصول العقدية والفقهية، والأولىٰ أغلب ما في الكتاب.

قال الأستاذ الدكتور عياض السلمي - في تقويمه للكتاب ما نصه-: «والكتاب لم يرتب بحسب مباحث أصول الدين أو أصول الفقه، وإنما رتب بحسب السور، فتجده يتكلم عن مسألة في القدر، ثم ينتقل إلى مسألة في القياس، ثم يعود إلى ذكر مسألة في الإيمان باليوم الآخر، ثم إلى مسألة في العموم، وهكذا، وهذا المنهج يقلل الاستفادة منه لمن يطلب دليلا على مسألة بعينها؛ إذ لا يحصل عليه إلا بقراءة الكتاب كله.

وفي الكتاب تكرارٌ فرضه المنهج الذي سار عليه المصنف، وفيه استطراد لبيان بعض الفوائد التي لا تدخل تحت موضوعه، وفيه تفسير لبعض الكلمات الغريبة، وبيان اشتقاقها. وقد غلب على الكتاب المباحث العقدية والكلامية، حتى أصبحت مباحث أصول الفقه نقطة في بحر؛ ولذلك ُصُنِّف الكتاب ضمن كتب العقائد». أهد(١).

(٢) كتاب: استدلال الأصوليين بالكتاب والسنة على القواعد الأصولية، للأستاذ الدكتور عياض السلمي، وهو حول منهج الأصوليين في الاستدلال، وليس الاستقراء لكل ما استدل به الأصوليون، كما قال (ص ٧): "ولا أدّعي الاستقراء التام لآحاد الاستدلالات؛ لأنه ليس من هدف البحث ذلك، بل يكفي أن نقف على أنواع الاستدلالات، وأمثلة كافية لإيضاحها» ا.هـ.



<sup>(</sup>١) استدلال الأصوليين، (ص ٣٦).



ثم أفرد فصلاً في نهاية البحث كفهرسة للقواعد المستدل عليها من القرآن دون ذكر الآيات، من خلال الكتب الأصولية التسعة التي جعلها محلاً للدراسة، وكتابه تجديدي، مستحق للإشادة، ولم أهمل -إن شاء الله تعالى - في هذا الكتاب شيئاً مما ذكره من قواعد أصولية.

(٣) كتاب: سلالة الفوائد الأصولية والشواهد والتطبيقات القرآنية والحديثية للمسائل الأصولية في أضواء البيان، للدكتور عبدالرحمن السديس، وهو حول المباحث الأصولية التي تحدث عنها الإمام الشنقيطي في تفسيره، والشواهد والتطبيقات عليها، وليس عن الآيات التأصيلية، ومع ذلك لم أغفل ما تناوله من قواعد قرآنية.

#### المنهج في البحث:

- (۱) اتبعت المنهج الاستقرائي والتحليلي، بجمع ما ذكره العلماء من استدلالات، مع استنباط بعض الدلالات، ونقد بعض الوجوه.
- (٢) حرصت على الإيجاز والبيان، قدر الإمكان، فاقتصرت على التصدير بالقاعدة على الصيغة الراجحة، ثمّ ذِكرِ الآيات المستدل بها عليها(١)، ثم وضحت المراد بالقاعدة، والخلاف فيها، ووجه الاستدلال من الآية، مع المناقشة، وبيان قوّة دلالة الآيات من عدمها، وكل ذلك ليكون مستوعبًا للمهمات في المسائل.
- (٣) أوردت كل ما وقفت عليه مما استدل به الأصوليون على قواعدهم سواء كانت قواعد كلامية عقدية مقحمة في الأصول، أو لغوية، وسواء كانت مما

<sup>(</sup>۱) وهذا الترتيب مبتكر؛ لضبط الآيات، وهو أولى من الكلام عن كل آية وما تتضمنه من مسائل أصولية؛ وذلك لكثرة الآيات، ولما سيترتب عليه من تكرر المسائل، وتشتتها، وعدم تناولها في مكان واحد، بخلاف الترتيب هنا، وإن تكررت بعض الآيات؛ فذلك لتعدد الاستدلالات بها، وهو أولى من تكرر المسائل.



له ثمرة فقهية، أو ليس له ثمرة، مع بيان ذلك، فأذكر تحت القاعدة الواحدة جميع الآيات: سواء كانت وجوه دلالتها صريحة، أو ظاهرة، أو خفية، أو ضعيفة، مبينا في الشرح جميع ذلك أصولياً.

- (٤) ذكرت خُلاصة المسائل، ثم أحلت إلى مظانها من المصادر الأصلية، وحاولت استقراء أمهات الكتب الأصولية، فجرّدت أهمها؛ لأقتنص منها كل ما يشير إلى مسألةٍ مستدَلٍ لها من القرآن الكريم، وبعد ذلك مررت على بعض كتب التفسير، ثم البحوث المعاصرة المتعلقة بالاستدلال من القرآن العظيم، والتي سبق بعضها.
- (٥) لم أعتن بالجانب التفسيري للآيات إجمالياً كان أو تحليلياً؛ إذ ليس هو المقصود من البحث، وإنما بيِّنت وجه الدلالة منها على القاعدة؛ استعانة بأقوال المستدلين من الأصوليين أو المفسرين؛ لذلك صَدَّرتُ الشرح بعبارة: التحليل الأصولي.
- (٦) إذا كان تناول القاعدة متكرراً في عدة أبواب أصولية من حيث الاستدلال لها، والخلاف فيها: أذكرها في موضع واحد، ثم أشير إلى مواضع تناولها في أبوابها، وتنوع صياغاتها.
- (٧) إذا كانت الآيات المستدل بها على القاعدة كثيرة، ومتقاربة في ألفاظها، ومتوافقة في معانيها: فقد أكتفي ببعضها تحت التبويب، ثم أشير إليها في أثناء التحليل؛ فالمقصود الأول ربط الأصول بالقرآن الكريم.
  - (٨) قمت بترقيم جميع القواعد الأصولية من أول البحث إلىٰ آخره.
    - (٩) عزوت الآيات: بذكر اسم السورة، ورقم الآية.
- (١٠) خرّجت الأحاديث، فإن كانت في الصحيحين أو أحدهما اكتفيت به، وإلا بيّنت حكم الأئمة عليها مختصراً في أول ورودها.



(١١) ترجمت للأعلام اختصاراً، بحسب ما تقتضيه حاجة البحث.

(۱۲) وضعت فهارس علميّة، تشمل:

- فهرس الآيات.
- فهرس الأحاديث.
- فهرس المصادر والمراجع.
  - فهرس الموضوعات.

#### خطة البحث:

قسمته إلى القسمة المشهورة، فبدأت بهذه المقدمة، وخمسة أبواب، وخاتمة:

#### الباب الأول: المقدمات العقلية واللغوية. وفيه فصلان:

- الفصل الأول: مقدمات عقلية.
- الفصل الثاني: مقدمات لغوية.

#### الباب الثاني: الأحكام التكليفية والوضعية.

وفيه ثلاثة فصول:

- الفصل الأول: التكليف.
- الفصل الثاني: الأحكام التكليفية.
- الفصل الثالث: الأحكام الوضعية.

#### الباب الثالث: الأدلة.

وفيه فصلان:

• الفصل الأول: الأدلة المتفق عليها. وفيه أربعة مباحث:



الأول: القرآن.

الثاني: السنة.

الثالث: الإجماع.

الرابع: القياس.

• الفصل الثاني: الأدلة المختلف فيها. وفيه سبعة أدلة:

الدليل الأول: قول الصحابي.

الدليل الثاني: شرع من قبلنا.

الليل الثالث: الاستصحاب.

الدليل الرابع: العرف.

الدليل الخامس: سد الذرائع.

الدليل السادس: الاستحسان.

الدليل السابع: المصلحة المرسلة.

#### الباب الرابع: طرق استنباط الأحكام من الأدلة. وفيه سبعة فصول:

- الفصل الأول: الأمر والنهي.
- الفصل الثاني: العام والخاص.
- الفصل الثالث: المطلق والمقيد.
- الفصل الرابع: المجمل والمبين.
- الفصل الخامس: المحكم والمتشابه.
  - الفصل السادس: الظاهر والمؤول.



• الفصل الثامن: المنطوق والمفهوم.

#### الباب الخامس: الاجتهاد، والتقليد، والتعارض والترجيح، وفيه فصلان:

• الفصل الأول: الاجتهاد، والتقليد. وفيه مبحثان:

المبحث الأول: الاجتهاد.

المبحث الثاني: التقليد.

• الفصل الثاني: التعارض والترجيح.

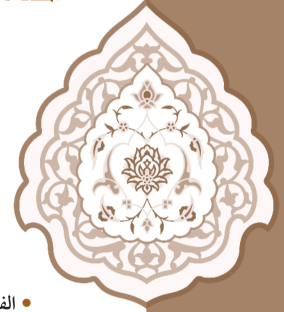
هذا وقد استفدت من توجيهات وملحوظات بعض الأساتذة، فلهم خالص الدعاء، وعاطر الثناء، وأسأل الله تعالىٰ أن يجعل أعمالنا صالحة، ولوجهه خالصة، وأن يعاملنا بواسع فضله، لا بمحض عدله، والحمد لله علىٰ توفيقه ومنّه.

راجي ربه العلي فخر الدين بن الزيبر بن على



# الباب الأول

المقدمات العقلية واللغوية



وفيه فصلان:

• الفصل الأول: مقدمات عقلية.

• الفصل الثاني: مقدمات لغوية.





#### المقدمات العقلية



### الفصل الأول

#### أول واجب على المكلف هو التوحيد وليس النظر والاستدلال

١) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَ مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِيَ إِلَيْهِ أَنَهُ وَلاَ إِلَهَ إِلَا أَنُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

٢) قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْ نَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُواْ اللَّهَ وَاجْتَ نِبُواْ
 الطَّنغُوتَ ﴾ [النحل: ٣٦].

٣) قوله تعالىٰ: ﴿ فَأَعْلَمُ أَنَّهُ, لَا إِلَهَ إِلَا ٱللَّهُ وَٱسْتَغْفِر لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ
 وَٱلْمُؤْمِنَتِ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ مُتَقَلِّبَكُمْ وَمَثُونَكُمْ ﴾ [محمد: ١٩].

٤) قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوٓاْ إِذَا قِيلَ هَكُمْ لَآ إِلَهَ إِلَّا ٱللَّهُ يَسْتَكُمْ رُونَ ﴾ [الصافات: ٣٥].

٥) قوله تعالىٰ: ﴿ أَوَلَمْ يَنظُرُواْ فِي مَلكُوتِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا خَلَقَ ٱللَّهُ مِن شَيْءٍ وَأَنْ عَسَىۤ أَن يَكُونَ قَدِ ٱقَنرَبَ أَجَلُهُم ۗ فَإِلَّي حَدِيثٍ بَعَدَهُۥ يُؤْمِنُونَ ﴾ [الأعراف: ١٣٥].

آ قوله تعالىٰ: ﴿ قُلِ ٱنظُرُواْ مَاذَا فِي ٱلسَّمَوَ تِ وَٱلْأَرْضِ ۚ وَمَا تُغْنِي ٱلْآينَ وَٱلنَّذُرُ
 عَن قَوْمٍ لَّا يُؤْمِنُونَ ﴾ [يونس: ١٠١].

٧) قوله تعالىٰ: ﴿ وَفِي ٓ أَنفُسِكُم ۚ أَفلَا تَبْصِرُونَ ﴾ [الذاريات: ٢١].





#### التحليل الأصولي:

هذه المسألة ليست داخلة في حقيقة رسم علم الأصول، لكني أوردتها هنا؟ لتتابع الأصوليين علىٰ تناولها(١)، وللاستدلال عليها بكثير من الآيات، والخلاف فيها بين أهل السنة والمتكلمين:

فذهب جمهور أهل السنة من أئمة الحديث والفقه إلى أن أول واجب على المكلف هو التوحيد والنطق بالشهادتين.

#### واستدلوا بالآيات الأول في الباب:

ففي الآيتين الأوليين ذكر سبحانه أن أول دعوة الرسل هي التوحيد، مما يدل على أنه أول ما يجب على المكلف اتباعهم فيه.

وفي قوله تعالىٰ: ﴿ فَأَعْلَمُ أَنَّهُۥ لَآ إِلَهُ إِلَّا ٱللهُ ﴾ [محمد: ١٩]: بيان لأول ما يجب العلم به وهو التوحيد، وعليه تبنىٰ بعد ذلك الأقوال التي دل عليها الأمر بالاستغفار، والأفعال المفهومة من التذكير بعلم الله تعالىٰ لمتقلبهم ومثواهم.

وكذلك قوله تعالى: ﴿إِنَّهُمْ كَانُواً إِذَا قِيلَ لَهُمْ لَاۤ إِلَهَ إِلَا ٱللَّهُ يَسۡتَكُمْرُونَ ﴾ [الصافات: ٣٥]: بيّن سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى أن السبب الرئيس في عذابهم هو ترك أصل الإيمان، وهو الإقرار بالتوحيد.

ومما يُؤيِّد هذا المعنى من السنة: قوله صَ<u>لَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</u>: «أُمِرْتُ أَنْ أُقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَشْهَدُوا أَنْ لاَ إِلَهَ إِلَّا اللهُ »(٢).

<sup>(</sup>۱) ينظر: البرهان (۱/ ۱۳۲)، والإحكام للآمدي (۱/ ۱۶)، وشرح مختصر ابن الحاجب (۱/ ۳۷۹)، وشرح الكوكب المنير (۱/ ۳۰۸).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١/ ١٤)، كتاب الإيمان، باب: ﴿فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَوُاْ ٱلزَّكَوْةَ فَخَلُّواْ سَبِيلَهُمُ ﴾ [التوبة: ٥]، رقم: (٢٥)، ومسلم (١/ ٥٣)، كتاب الإيمان، باب الأمر بقتال



وقوله: «إِنَّكَ تَقْدَمُ عَلَى قَوْمٍ مِنْ أَهْلِ الكِتَابِ، فَلْيَكُنْ أَوَّلَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَى أَنْ يُوَحِّدُوا اللهَ تَعَالَى»(۱).

وجماهير المتكلمين على أنّ أوّل واجب هو النظر والاستدلال، قبل النطق بالشهادتين.

وهي من قواعد علم الكلام التي أحدثها المعتزلة (٢)، وتبعهم فيها الأشاعرة (٣)، وأوّل من نقلها إلى علم أصول الفقه هو القاضي الباقلّاني (٤).

ومن أدلتهم علىٰ ذلك بقية آيات الباب، وهي قوله تعالىٰ: ﴿ أَوَلَمْ يَنْظُرُواْ فِي مَلَكُوتِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [الأعراف: ١٣٥]، وقوله تعالىٰ: ﴿ قُلِ ٱنظُرُواْ

الناس حتى يقولوا: لا إله إلا الله محمد رسول الله، رقم: (٢٢) عن ابن عمر وَ الله عنها.

- (١) أخرجه البخاري (٩/ ١١٤)، كتاب التوحيد، باب ما جاء في دعاء النبي صَالَتَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ أَمته إلىٰ توحيد الله تبارك وتعالىٰ، رقم: (٧٣٧٢)، ومسلم (١/ ٥١)، كتاب الإيمان، باب الدعاء إلىٰ الشهادتين وشرائع الإسلام، رقم: (١٩) عن ابن عباس رَحْالِلُهُ عَنْهُا.
- (٢) هي فرقة عقلانية سميت بذلك لاعتزال واصل بن عطاء أحد رؤوسهم مجلس الحسن البصري؛ لمخالفته في حكم مرتكب الكبيرة، لهم أصول خمسة كبار خالفوا فيها أهل السنة. مقالات الإسلاميين (١/ ٢٣٥)، الفرق بين الفرق، (ص ٢٠)، الملل والنحل (١/ ٤٣)، ينظر: كتاب المعتزلة وأصولهم الخمسة للدكتور المعتق، وقد جمعت هذه الأصول الخمسة للمعتزلة بقولي:

أصولهم في العدل والتوحيدِ والأمر بالمعروف والوعيدِ ومنزل لصاحب الكبيرة معلق والخلد في الأخيرة

- (٣) الأشاعرة مذهب عقدي منسوب إلى الإمام أبي الحسن الأشعري، لهم أصول موافقة للسنة، وخالفوا السنة في مسائل. ينظر في ذلك: تبين كذب المفتري لابن عساكر، ومن أشهر كتبهم: الإرشاد للجويني، والمحصول للرازي، والمواقف للإيجي. انظر: الملل والنحل (١/ ٩٤).
- (٤) هو أبو بكر محمد بن الطيب بن محمد بن جعفر المعروف بابن الباقلاني، من مصنفاته التقريب والتمهيد في أصول الفقه. توفي سنة: (٣٠٦ هـ). تاريخ بغداد: (٥/ ٣٧٩). وفيات الأعيان: (٣/ ٢٠٠).



مَاذَا فِي ٱلسَّمَوَرَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [يونس: ١٠١]، وقوله تعالىٰ: ﴿ وَفِي ٓ أَنفُسِكُم ۗ أَفَلَا تُبُصِرُونَ ﴾ [الذاريات: ٢١].

ووجه الدلالة عندهم: أن هذه الآيات وغيرها أمرت بالنظر في الآيات السماوية، والآيات الأرضية، وآيات الأنفس، والمقصود من النظر الاستدلال بها على ربوبية الله تعالى، وإثبات أصول الديانة.

وأجاب الأولون عن الاستدلال بهذه الآيات بأنها واردة في الحث على النظر والتفكر في السماوات والأرض فهي خطاب للجاحدين، وإلزام للمنكرين، كما أنها تثبيت للمؤمنين، وليس فيها تعرض لأول واجب، ولا لحقيقة دعوة الرسل، وإنما أوردتها؛ لبيان الشق الثاني من القاعدة، وأن الأمر بالنظر والاستدلال وارد، لكنه ليس أول الواجبات على المكلفين.

لذلك يقول الإمام أبو القاسم الأصبهاني(١): «ولم يروَ أنه دعاهم إلى النظر والاستدلال، وإنما يكون حكم الكافر في الشرع أنه يدعى إلى الإسلام، فإن أبى وسأل النظرة والإمهال لا يجاب إلى ذلك، ولكنه: إما أن يسلم أو يعطي الجزية، أو يقتل. وفي مشركي العرب على ما عرف.

وإذا جعلنا الأمر على ما قاله أهل الكلام، لم يكن الأمر على هذا الوجه، ولكن ينبغي أن يقال له: -يعني الكافر - عليك النظر والاستدلال لتعرف الصانع بهذا الطريق، ثم تعرف الصفات بدلائلها وطرقها. ثم مسائل كثيرة إلى أن يصل الأمر إلى النبوات، ولا يجوز على طريقهم الإقدام على هذا الكافر بالقتل والسبي إلا بعد أن يذكر له هذا ويمهل؛ لأن النظر والاستدلال لا يكون إلا

<sup>(</sup>۱) هو الإمام إسماعيل بن محمد بن الفضل بن علي، القرشي، التيمي، أبو القاسم، الأصبهاني، الملقب بقوّام السنة، من أعلام الحفاظ، كان إماماً في التفسير والحديث واللغة، صاحب كتاب الحجة في بيان المحجة، توفي سنة (٥٣٥هـ). شذرات الذهب (٤/ ١٠٥)، الأعلام (١/ ٣٢٣).

بمهلة، خصوصاً إذا طلب الكافر ذلك، وربما لا يتفق النظر والاستدلال في مدة يسيرة، فيحتاج إلى إمهال الكفار مدة طويلة تأتي على سنين، ليتمكنوا من النظر على التمام والكمال. وهذا خلاف إجماع المسلمين». أهـ(١).

ثم إنّ مخاطبة المسلمين بهذه المسألة مما لا معنى له؛ لأنهم وحدوا الله وعرفوه وآمنوا به، فيكون النّظر في حقهم ليس أولَ واجب قطعاً، وإنّما هو من مكمّلات إيمانهم، فإيجاب النظر فضلاً عن جعله أولَ ما يجب على المسلم ممّا لا أصل له.

قال ابن السمعاني (٢): «أنكر أهل الحديث وكثيرٌ من الفقهاء قولَ أهل الكلام: إنّ أوّل واجب هو معرفة الله تعالىٰ الكلام: إنّ أوّل واجب هو النظر، وقالوا: إنّ أوّل واجب هو معرفة الله تعالىٰ علىٰ ما وردت به الأخبار، ولو قال المتأخر: أمهلوني لأنظر فأبحث فإنّه لا يمهل ولا ينظر، ولكن يقال له: أسلم في الحال.. قال: ولا أعرف في ذلك خلافاً بين الفقهاء». أهـ(٣).





<sup>(</sup>١) الحجة في بيان المحجة (٢/ ١٢٣).

<sup>(</sup>٢) هو أبو المظفر منصور بن محمد بن عبدالجبار السمعاني الشافعي توفي سنة (٤٨٩هـ)، من مؤلفاته التفسير والانتصار لأصحاب الحديث وقواطع الأدلة في أصول الفقه والاصطلام. انظر: طبقات الشافعية (٥/ ٣٣٥)، سير أعلام النبلاء (١١٦/١١).

<sup>(</sup>٣) قواطع الأدلة (٢/ ٦٨).



## التحسين والتقبيح قد يدركان بالعقل، لكن الثواب والعقاب متوقف على الشرع

- .
- ١) قوله تعالىٰ: ﴿وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّىٰ نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾ [الإسراء: ١٥].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَّهِ حُجَّةُ أَبَعَدَ ٱلرُّسُلِ ﴾ [النساء: ١٦٥].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّي ٱلْفَوَحِشَ مَاظَهَرَ مِنَّهَا وَمَابَطَنَ ﴾ [الأعراف: ٣٣].
  - ٤) قوله تعالىٰ: ﴿قُلْ إِنَ ٱللَّهَ لَا يَأْمُرُ بِٱلْفَحْشَآءِ ﴾ [الأعراف: ٢٨].
- ٥) قوله تعالىٰ: ﴿ يَأْمُرُهُم بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهَا لَهُمْ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَيُحِلُ لَهُمُ الطَّيِبَتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْخَنْبَيْثَ ﴾ [الأعراف: ١٥٧].
  - ٦) قوله تعالىٰ: ﴿ لَا يُسْتَلُعَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْتَلُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢٣].

#### التحليل الأصولي:

هذه المسألة كثر تداولها في كتب الأصول عند الكلام عن الحكم، ويقصد بالتحسين والتقبيح معرفة حسن الشيء وقبحه؛ هل هو ذاتي يدركه العقل؟

أم أنه اعتباري نسبي، وليست الأشياء في ذاتها حسنة ولا قبيحة؟

وهل يترتب عليها الثواب والعقاب بمجرد تحسينها وتقبيحها العقليين؟

أم أن ذلك إلى الشرع ولا مجال للعقل فيه؟(١)

وهذه من المسائل الكلامية التي أُدخلت في علم الأصول؛ لترتب بعض المباحث الأصولية عليها: كحكم الأعيان المنتفع بها، وسيأتي الكلام عنها(٢).

<sup>(</sup>١) انظر: المحصول للرازى (١/ ١/ ١٥٩).

<sup>(</sup>٢) المسائل المشتركة للعروسي، (ص ٧٥)، آراء المعتزلة الأصولية (١/ ١٦٥).

والراجح في هذه المسألة ما دلت عليه القاعدة، وهو: أن العقل قد يدرك حسن الأشياء وقبحها، كحسن الصدق والعدل، وقبح الكذب والظلم، ولكن الثواب والعقاب، وتفاصيل ذلك لا يعرف إلا بالشرع، وأدلتهم على إدراك العقل للحسن والقبح هي:

قوله تعالىٰ: ﴿قُلْ إِنَ ٱللّهَ لَا يَأْمُنُ بِأَلْفَحُشَآهِ ﴾ [الأعراف: ٢٨]، أي لا يأمر بما هو فاحشة عند العقول المستقيمة، والفطر السليمة، فسماها فاحشة قبل بيان حكمها.

قوله تعالىٰ: ﴿ قُلَ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّي ٱلْفَوَحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ ﴾ [الأعراف: ٣٣]. فأخبر أنها فاحشة قبل نهيهم عنها.

قوله تعالىٰ: ﴿يَأْمُرُهُم بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَيُحِلُ لَهُمُ الطّيبَنتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْخَبَيْثِ ﴾ [الأعراف: ١٥٧]، فالمأمور به كان قبل الأمر به موصوفاً بأنه معروف، والمنهي عنه كان قبل النهي عنه موصوفاً بالمنكر، وهكذا الطيب والخبيث.

وأما أدلتهم علىٰ توقف التفاصيل والثواب والعقاب على الشرع فهي: قوله تعالىٰ: ﴿وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَقَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾ [الإسراء: ١٥]، وقوله تعالىٰ: قوله تعالىٰ: ﴿لِتَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللّهِ حُجَّةُ أُبعَدَ ٱلرُّسُلِ ﴾ [النساء: ١٦٥]، وغيرها من الآيات الدالة علىٰ أن الحجة في الشرع، فلا مؤاخذة إلا بعد النذارة، ولا اعتبار لحكم العقل في الثواب والعقاب.



وهذاالقول ذكره الحنفية عن الإمام أبي حنيفة والماتريدي (١)، وهو قول الزنجاني (٢) من الشافعية، وأكثر الحنابلة ومنهم ابن تيمية وابن القيم (٣)، وجماعة من محققي متأخري الأصوليين.

وذهب جمهور الأشاعرة من مختلف المذاهب إلى أنه ليس للأفعال حسن ولا قبح لذاتها، وإنما هي معان إضافية اعتبارية غير حقيقية.

واستدلوا بالآيتين السابقتين، وهي قوله تعالىٰ: ﴿وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَىٰ نَعْتَ رَسُولًا ﴾ [الإسراء: ١٥]، وقوله تعالىٰ: ﴿لِتَلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَّهِ حُجَّةُ أَبَعَدَ الرُّسُلِ ﴾ [النساء: ١٦٥]، ووجه الدلالة فيها: أن الحكم كله للشرع والحجة فيه، وليس للعقل أي مدخل في الثواب والعقاب، ولا في تحسين الأشياء وتقبيحها.

وهذا القول ترده الآيات التي ذكرناها، في إثبات قبح المنكرات عقلاً وفطرة، بل قد أوصل الإمام ابن القيم مجموع الأدلة التي ترد على هذا القول إلى نحو ستين دليلا ووجها(٤).

<sup>(</sup>٤) مفتاح دار السعادة لابن القيم (٢/ ٦٢ – ١١٨).



<sup>(</sup>۱) هو الإمام أبو منصور الماتريدي محمد بن محمد بن محمود السمرقندي تنسب إليه فرقة من الحنفية، متكلم أصولي صاحب مؤلفات. توفي سنة (۳۲۳هـ). مفتاح دار السعادة (۲/ ۸٦). معجم المؤلفين (۱۱/ ۳۰۰).

<sup>(</sup>٢) هو أبو القاسم سعد بن علي بن محمد بن علي بن الحسين الزنجاني أصولي وفقيه شافعي. ولد سنة (٣٨٠هـ). كان حافظاً عابداً قال عنه الذهبي: شيخ الحرم. توفي سنة (٤٧١هـ). سير أعلام النبلاء (١٨/ ٥٣٨). العبر (٣/ ٢٧٦). البداية والنهاية (١٢/ ١٢٠).

<sup>(</sup>٣) هو الإمام شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد بن حريز الزرعي ثم الدمشقي الحنبلي، الفقيه المفسر النحوي الأصولي. ولد سنة (١٩٦هـ)، وكان ذا عبادة واسع الإطلاع والتأليف. توفي سنة (٥١هـ). شذرات الذهب (٦/ ١٦٨). كشف الظنون (٦/ ١٥٨).

قال الإمام الشوكاني<sup>(۱)</sup>: «وإنكار مجرد إدراك العقل لكون الفعل حسناً أو قبيحاً مكابرة ومباهتة... ولا تلازم بين هذا، وبين كونه متعلقاً للثواب والعقاب».أه<sup>(۲)</sup>. وذهب المعتزلة، وجمهور الحنفية، وأبي بكر الأبهري<sup>(۳)</sup> من المالكية، والصيرفي<sup>(۱)</sup> والقفال<sup>(۱)</sup> من الشافعية إلىٰ أن الحسن والقبح وصفان ذاتيان يمكن إدراكهما بالعقل، وأن من لم يحقق مقتضىٰ دليل العقل يعاقب، ولو لم يأته رسول، فيرتبون الثواب علىٰ فعل الحسن، والعقاب علىٰ فعل القبيح عقلا، وإنما جاء الشرع كاشفا مؤيدا لها.

قالوا: ولذلك يستوي جميع الناس في استحسان مكارم الأخلاق، واستقباح الظلم، ولو لم يقروا بالشرع<sup>(٢)</sup>، ويدل علىٰ دلالة العقل عندهم الآيات الأولىٰ التي استدل بها أصحاب القول الأول فهي دالة علىٰ تحسين العقل للمعروف، وتقبيحه للمنكر.

<sup>(</sup>۱) هو الإمام محمد بن علي بن محمد بن عبد الله الشوكاني الصنعاني، محدث فقيه مفسر مؤرخ. بلغ الاجتهاد وولي قضاء صنعاء. له مؤلفات شهيرة، منها: نيل الأوطار في الحديث والسيل الجرار في الفقه، وإرشاد الفحول في الأصول. توفي سنة (۱۲۰۷هـ). البدر الطالع (۲/ ۲۱۶). الأعلام (۷/ ۱۹۰).

<sup>(</sup>٢) إرشاد الفحول، (ص ١٤). ينظر: رسالة الاحتجاج بالقدر لابن تيمية ضمن مجموع الفتاوى (٢) إرشاد الفحول، (ص ١٤). مدارج السالكين لابن القيم (١/ ٣٣٣).

<sup>(</sup>٣) هو محمد بن عبد الله بن محمد أبو بكر شيخ المالكية بالعراق كان حافظا فقيها أصوليا. له مؤلفات منها: المختصر الكبير والصغير وإجماع أهل المدينة، توفي سنة (٣٥٧هـ). شذرات الذهب (٣/ ٨٥)، شجرة النور الزكية، (ص ٩١).

<sup>(</sup>٤) هو الإمام محمد بن عبد الله الصيرفي الشافعي، فقيه أصولي، له شرح الرسالة وغيره، تـوفي سنـة: (٣٢٥هـ). طبقات الشافعية، (ص ١١١)، شذرات الذهب (٢/ ٣٢٥).

<sup>(</sup>٥) هو أبو بكر محمد بن إسماعيل بن عياش الشاشي، كان فقيها محدثا أصوليا ذا طريقة حميدة وتصانيف نافعة. توفي سنة (٣٦هـ). شذرات الذهب (٣/ ٥١).

<sup>(</sup>٦) ينظر: آراء المعتزلة الأصولية للدكتور الضويحي، (ص ١٧٠).



لكنها كما هو ظاهر أدلة في إثبات أصل الحسن والقبح العقليين، لا تعلق الثواب والعقاب على هذا الحسن أو القبح دون الشرع.

وذهب بعض الأصوليين كالغزالي والرازي في ثاني قوليه إلى أن التحسين والتقبيح عقليان في أفعال العباد، دون أفعال الله تبارك وتعالى.

قال ابن تيمية: «ولذا اختار الرازي في آخر أمره أن الحسن والقبح العقليين ثابتان في أفعال العباد، دون أفعال الله». أهـ(١).

واستدلوا علىٰ ذلك بالآية الأخيرة، وهي قوله تعالىٰ: ﴿ لَا يُسْتَكُلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْتَكُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢٣]؛ فالله تعالىٰ يفعل ما يشاء فلا توصف الأفعال في حقه بقبح و لا حسن لذاتها، بل قد يعذب الطائع، ويكرم العاصى و لا يعد قبيحاً.

وأما أفعال العباد فالعلم بحسنها وقبحها عقلي، واستدلوا على قولهم هنا بالآيات التي استدل بها كل من أصحاب القول الأول والمعتزلة(٢).

والجواب أن الأدلة لم تدل على هذا التفريق، بل في قوله تعالى: ﴿قُلَ إِنَ اللَّهَ لَا يَأْمُنُ بِٱلْفَحْشَآءِ ﴾ [الأعراف: ٢٨]، ما يرد على هذا القول؛ لأنه سبحانه إذا كان لا يأمر بها، وينزه عنها قولاً، فيعلم قطعا تنزيهه عن أن تنسب إليه فعلاً.

وآية: ﴿ لَا يُشْتَالُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمَّ يُسْتَأُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢٣]، يمكن حملها في هذه المسألة على ما لا يدركه العقل من مقاصد بعض الأحكام، وعلى ترتب الثواب والعقاب، فتكون متوافقة مع مقتضى القاعدة.



<sup>(</sup>١) الردّ علىٰ المنطقيين، (ص ٤٢٢).

<sup>(</sup>٢) المسائل المشتركة للعروسي، (ص ٧٩).





#### الأشياء قبل ورود الشرع على الإباحة

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾ [البقرة: ٢٩].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ قُلُ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّي ٱلْفَوَحِشَ مَاظَهَرَ مِنْهَا وَمَابَطَنَ ﴾ [الأعراف: ٣٣].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ قُل لَا أَجِدُ فِي مَا أُوحِى إِلَى مُحَرَّمًا عَلَىٰ طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَإِلَّا أَن يَكُونَ مَيْ اللهِ عَالَىٰ اللهُ عَلَىٰ طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَإِلَّا أَن يَكُونَ مَيْ اللهُ عَام : ١٤٤].
- ٤) قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَ هَ ٱللَّهِ ٱلَّتِيَ آَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَٱلطَّيِّبَاتِ مِنَ ٱلرِّزْقِ ﴾ [الأعراف: ٣٢].
- ٥) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِبِينَ ﴾
   [الدخان: ٣٨].
- آ قوله تعالى: ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَكُمْ عَبَثًا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ﴾ [المؤمنون: ١١٥].
  - ٧) قوله تعالىٰ: ﴿ يَسَّعُلُونَكَ مَاذَآ أُحِلَّ لَهُمْ ﴾ [سورة المائدة: ٤].
- ٨) قوله تعالىٰ: ﴿ قُلْ أَرْءَ يُتُحْمِ مَّا أَنزَلَ اللَّهُ لَكُمْ مِن رِّزْقٍ فَجَعَلْتُ مِ مِنْ لُهُ حَرَامًا
   وَحَلَلًا قُلْ ءَاللَّهُ أَذِن لَكُمُ أَمْرَ عَلَى اللَّهِ تَفْتَرُون ﴾ [يونس: ٥٩].

#### التحليل الأصولي:

هذه المسألة مبنية على التحسين والتقبيح كما سبق، والمراد بها معرفة حكم الأشياء قبل ورود الشرع؛ هل هي على الإباحة أو التحريم؟

والراجح أنها على الإباحة، وهو قول أكثر الحنفية، وبعض الشافعية



كالأصبهاني(١)، وأكثر المعتزلة(٢)، واستدلوا على قولهم بأدلة كثيرة، ومنها آيات الباب:

فقوله تعالى: ﴿ هُوَ اللَّذِى خَلَقَ لَكُم مَّا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾ [البقرة: ٢٩]. في مقام الامتنان، ولا يمتن إلا بمباح، والآيات في هذا السياق كثيرة، وكلها دالة على أن الأصل الإباحة، قال الهراسي في أحكام القرآن: «يدل على إباحة الأشياء في الأصل، إلا ما ورد فيه دليل الحظر». أهـ (٣).

وقوله تعالى: ﴿ قُلَ إِنَّمَاحَرَّمَ رَبِّيَ ٱلْفَوَكِحِشَ مَاظَهَرَ مِنْهَا وَمَابَطَنَ ﴾ [الأعراف: ٣٣]، وهي دالة على حصر المحرمات، ومفهومه إباحة ما عداها؛ إذ هي الأصل.

ومثلها في وجه الدلالة: قوله تعالىٰ: ﴿ قُل لَّا أَجِدُفِ مَاۤ أُوحِىَ إِلَىَّ مُحَرَّمًا ﴾ [الأنعام: ١٤٤].

ومن الأدلة: قوله تعالى: ﴿ قُلُ مَنْ حَرَّمَ زِينَهَ ٱللَّهِ ٱلَّتِيَ أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَٱلطَّيِّبَتِ مِنَ ٱلرِّزْقِ ﴾ [الأعراف: ٣٢]، فهي تدل على إباحة كل زينة ومنفعة للعباد، وفيها ذم لمن حرم ذلك بغير برهان من الله.

أما آيات الحكمة من الخلق فقد ذكر الرازي وجهها فقال: "إن الله تعالىٰ خلق الأعيان إما لا لحكمة أو لحكمة: والأول باطل؛ لقوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِينِكَ ﴾ [الدخان: ٣٨]، وقوله: ﴿ أَفَحَسِبْتُمُ أَنَّمَا خَلَقْنَكُمُ عَبَثًا وَأَنَّكُمُ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ﴾ [المؤمنون: ١١٥]؛ ولأن الفعل الخالي عن الحكمة عبث،

 $<sup>(\</sup>Upsilon)$  أحكام القرآن لكيا الهراسي  $(1/\Lambda)$ .



<sup>(</sup>۱) هو: شمس الدين أبو الثناء محمود بن عبد الرحمن بن أحمد الشافعي، صاحب بيان المختصر وشرح المنهاج، توفي سنة (۹ ۷۷هـ). طبقات الشافعية (٦/ ٢٤٦). الدررالكامنة (٤/ ٣٢٧). شذرات الذهب (٦/ ١٦٥).

<sup>(</sup>٢) المحصول (١/ ١/ ٢٠٩)، التمهيد لأبي الخطاب (٤/ ٢٦٩)، تيسير التحرير (٢/ ١٦٨).

والعبث لا يليق بالحكيم، وأما إن كان خلقها لحكمة فتلك الحكمة إما عود النفع إليه أو إلينا: والأول محال؛ لاستحالة الانتفاع عليه، فتعين أنه تعالىٰ إنما خلقها لينتفع بها المحتاجون، وهذا يقتضي أن يكون المقصود من الخلق نفع المحتاج، وإذا كان كذلك كان نفع المحتاج مطلوب الحصول أينما كان، فإن منع منه فإنما يمنع؛ لأنه بحيث يلزمه رجوع ضرر إلىٰ محتاج، فإذا نهانا الله تعالىٰ عن بعض الانتفاعات علمنا أنه تعالىٰ إنما منعنا منها لعلمه باستلزامها للمضار إما في الحال أو في المآل، ولكن ذلك علىٰ خلاف الأصل، فثبت أن الأصل في المنافع الإباحة». أهد(۱).

القول الثاني: أنها على التحريم، وهو قول الأبهري من المالكية ومعتزلة بغداد. واستدلوا بأدلة، منها:

قوله تعالىٰ: ﴿ يَسْعَلُونَكَ مَاذَآ أُحِلَ لَهُمْ ﴾ [سورة المائدة: ٤]، فمفهومه أنّ الأصل قبل الحل التحريم.

وأجيب بأن السؤال هنا كان خاصاً؛ كما ثبت في سبب النزول: «أن النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لما أمر بقتل الكلاب قالوا: يا رسول الله ماذا يحل لنا من هذه الأمة التي أمرت بقتلها؟ فنزلت هذه الآية»(٢)، كما أن السؤال عن الإباحة في الآية المستدل بها لا يدل على أن الأصل التحريم، بل غاية ما فيه السؤال عن حكم شرعى.

القول الثالث: التوقُّف، قال ابن السمعاني: «قال كثير من أصحابنا -أي الشافعية-: إنها على الوقف، لا نقول: إنها مباحة ولا محظورة». أهـ(٣).



<sup>(1)</sup> المحصول (٦/ ١٤١ – ١٤٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم (٢/ ٣١١) عن أبي رافع، وصححه، ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٣) قواطع الأدلة (٣/ ٤٠٨).



وهو قول الأشعري، والظاهرية (١)، واختاره الغزالي والرازي والآمدي (٢). وهو قول الأشعري، والظاهرية (١)، واختاره الغزالي والرازي والآمدي (٢). ويستدل لهم بقوله تعالى: ﴿ قُلْ أَرْءَيْتُم مَّا أَنْزَلُ اللَّهُ لَكُمْ مِّن رِّزْقٍ فَجَعَلْتُم مِّنَهُ حَرَامًا وَحَلَلًا قُلْ ءَاللَّهُ أَذِن لَكُمُ أَمْ عَلَى اللَّهِ تَفْتَرُون ﴾ [يونس: ٥٩]، ففيها أن الأصل عدم الحكم بالتحريم أو الإباحة إلا بالشرع.

ولكن قد يجاب عنها بأنها إنكار علىٰ المشركين في تحريمهم وتحليلهم من عند أنفسهم (٣).

ولهم في تفسير الوقف معنيان:

الأول: أنَّ الحكم متوقف على ورود الشرع.

الثاني: أنَّ لها حكما غير معلوم لنا(٤).

قال الإمام الرازي: «وهذا الوقف تارة يفسر بأنه لا حكم، وهذا لا يكون وقفا بل قطعا بعدم الحكم، وتارة بأنا لا ندري هل هناك حكم أم لا؟». أهـ(٥).

ولا مانع من تجويز التفسيرين للوقف؛ لأن الوقف: إما لعدم العلم، وإما لعدم ورود الشرع، وهذه التسوية ذهب إليها الفتوحي الحنبلي<sup>(٦)</sup>.

<sup>(</sup>۱) الظاهرية نسبة إلى الظاهر، وهي طائفة بالغت في الأخذ بظواهر النصوص حتى نفت كثيرا من الأقيسة والمفاهيم. ينسبون إلى داود الظاهري. من أبرز أئمتهم: الإمام ابن حزم الذي نصر هذا المذهب وأصَّل له وشهره. انظر: معجم لغة الفقهاء د. قلعجي، (ص ٢٩٥).

<sup>(</sup>٢) المستصفىٰ (١/ ٦٣)، والمحصول (١/ ١٨٢)، والإحكام (١/ ١٢٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير البغوي (٤/ ١٣٨).

<sup>(</sup>٤) الإحكام لابن حزم (١/ ٤٧)، البحر المحيط للزركشي (١/ ٢٠٥).

<sup>(</sup>٥) المحصول للرازي (١/ ٤٧).

<sup>(</sup>٦) هو العلامة محمد بن أحمد بن عبد العزيز بن علي الفتوحي الحنبلي، المعروف بابن النجار. ولد بمصر سنة (٨٩٨هـ)، وانتهت إليه رياسة المذهب الحنبلي، له مؤلفات فقهية وأصولية.

والقول بالوقف: لا يختلف مع القول بالإباحة؛ لأن الوقف عدم ترتب الثواب ولا العقاب، وهذا هو حقيقة الإباحة فيمكن أن يرجع القولان إلىٰ قول واحد، والله أعلم.

والثمرة الفقهية لهذه القاعدة: استصحاب الإباحة عند عدم الدليل المعيّن علىٰ مسألة معيّنة: كحكم لحم الفيل، أو الزرافة، أو أكل التراب، ونحوها(١).



توفي سنة (٩٧٢هـ)، تنظر ترجمته في: مقدمة شرح الكوكب المنير (١/ ٥)، وقوله في (١/ ٣٢٤). (١) تنظر المسالة في: الإحكام لابن حزم (١/ ٤٧)، البحر المحيط (١/ ٢٥)، روضة الناظر مع النزهة (١/ ٢٠٠)، إتحاف ذوي البصائر (٢/ ٤٤).



#### شكر المنعم يجب بالسمع

١) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّىٰ نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾ [الإسراء: ١٥].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَّهِ حُجَّةُ أَبَعْدَ ٱلرُّسُلِ ﴾ [النساء: ١٦٥].

#### التحليل الأصولي:

هذه المسألة الثانية المبنية على التحسين والتقبيح، وهي: هل شكر المنعم -وهو الله تبارك وتعالى - واجب عقلاً أم شرعاً؟

والمراد بالشكر هنا: معناه العام الشامل لجميع العبادات، والذي بينه الناظم بقوله:

الشكر بذل العبد ما أولاهُ مولاه من نعماه في رضاهُ

وجماهير الأصوليين على أنه لا يجب بالعقل، بل بإيجاب السمع.

واستدلوا على قولهم بما استدلوا به في مسألة التحسين والتقبيح، كآيتي الباب؛ ففيهما تعليق التكليف ببعثة الرسل، فالحجة تقوم بهم، ولا مؤاخذة قبل إرسالهم.

وعليه فما قيل في التحسين والتقبيح يقال هنا، فالعقل يدرك امتنان الله تعالىٰ علىٰ عباده بالنعم، واستحقاقه للشكر، لكن ذلك لا ينبني عليه ثواب ولاعقاب إلا بورود الشرع(١٠).

وذهب المعتزلة إلى أن ذلك واجب عقلاً قبل ورود السمع، حتى قال القاضي عبد الجبار: «فلو أنه تعالى حرم شكر النعمة ما كان يصير محرماً؛ لتقدم المعرفة بوجوبه». أهـ(٢)، وهذه الصياغة تفتقر إلى الأصول الشرعية، والدلائل النقلية.

<sup>(</sup>١) المسائل المشتركة بين أصول الفقه وأصول الدين، د. العروسي، (ص ٧٤- ٨٦).

<sup>(</sup>٢) المغنى لعبد الجبار المعتزلي (١٧/ ١٤١). انظر: آراء المعتزلة الأصولية، (ص ٢٠٠).

\*\*

واستدل المعتزلة على قولهم بالوجوب العقلي بأدلة عقلية، فعارضوا الآيات بمحض العقول كما هي طريقتهم، وهو عين ما استدلوا به في التحسين والتقبيح العقليين؛ لذلك عدّ الإمام الزركشي هذه المسألة عين مسألة التحسين والتقبيح العقليين، وليست مفرعة عليها، ونقل ذلك عن ابن برهان (۱)، فقال: «فلأن الشكر هو اجتناب القبيح، وارتكاب الحسن، وهو عين مسألة التحسين والتقبيح، فكيف يقال إنها فرعها؟!»، وقال: «فقد تبين بهذا التفسير أن هذه هي عين مسألة التحسين والتقبيح، حذو القذة بالقذة». أه (۱)، ثم اعتذر لمن اعتبرها فرعا عنها.





<sup>(</sup>۱) هو أحمد بن علي بن محمد المعروف بابن برهان الفقيه الشافعي الأصولي المحدث، كان حنبليا ثم انتقل إلى مذهب الشافعي، عرف بالحفظ. من آثاره: البسيط، والوسيط، والأوسط، والوجيز. توفي سنة (۵۱۸هـ). وفيات الأعيان، (ص ۸۲۱۱). طبقات الشافعية للسبكي (٦/ ٣٠).

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط (١/ ٢١٠).



## لا يجب على الله تعالى إلا ما أوجبه على نفسه تفضلاً

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿وَلَكِكُنْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ مِنِي لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ
   أَجْمَعِينَ ﴾ [السجدة: ١٣].
  - ٢) قوله تعالىٰ: ﴿كُتَبُرَبُكُمْ عَلَىٰ نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةُ ﴾ [الأنعام: ٥٤].
    - ٣) قوله تعالىٰ: ﴿وَكَانَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصْرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الروم: ٤٧].
- ٤) قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّمَا ٱلتَّوْبَةُ عَلَى ٱللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسُّوءَ بِجَهَلَةٍ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ ﴾ [النساء: ١٧].
- ٥) قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِنَ ٱلصَّلِاحَتِ وَهُو مُؤْمِثُ فَلَا يَخَافُ ظُلْمًا وَلَا هَضْمًا ﴾ [طه: ١١٢].
  - ٦) قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ٤٩].
  - ٧) قوله تعالىٰ: ﴿ مَا يُبَدَّلُ ٱلْقَوْلُ لَدَىَّ وَمَآ أَنَا بِظَلَّنِهِ لِلْعَبِيدِ ﴾ [ق: ٢٩].

#### التحليل الأصولي:

هذه مسألة عقدية أيضا يتناولها الأصوليون في مصنفاتهم، ومذهب جماهير المتكلمين أنّه لا يجب على الله شيءٌ ولا يحرم: لا شرعًا، ولا عقلاً، وأوجبه المعتزلة عقلاً؛ بناء على التحسين والتقبيح، ووجوب الصلاح والأصلح عندهم.

واختار عامة أهل السنة أنّه لا يجب عليه شيء بمجرّد العقل، وأمّا شرعًا فيجب ما أوجبه على نفسه بفضله وكرمه؛ فإنّه لا يخلف الميعاد؛ استدلالاً بكثير من الآيات، ومنها آيات الباب:



ففي قوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ وَلَكِكِنْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ مِنِي ﴾ [السجدة: ١٣]: يقول الإمام مالك مؤكداً هذا المعنى: «فلا بدأن يكون ما قال الله تعالىٰ». أهـ(١٠).

وقوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿كُتَبَرَبُكُمْ عَلَى نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةَ ﴾ [الأنعام: ٥٥]، قال ابن كثير: «أي: أوجبها علىٰ نفسه الكريمة، تفضلا منه وإحسانًا وامتنانًا». أهـ(٢)، وذكر نحوه في تفسير قوله: ﴿وَكَانَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصْرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الروم: ٤٧].

وأما قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّمَا ٱلتَّوْبَاتُهُ عَلَى ٱللَّهِ ﴾ [النساء: ١٧]: ففيها عدة معان:

الأول: وهو ما يدل على القاعدة أن الله تعالى أوجب على نفسه تفضلاً منه قبول التوبة الصادقة التي تكون قبل الموت، فتكون (على) هنا على بابها.

الثاني: «على» بمعنى: عند، أي التوبة عند الله، كما نقل عن الحسن البصري، فلا يكون في الآية دليل على هذا التفسير.

الثالث: على بمعنى: من، أي التوبة من الله تعالى، فعليه لا تصلح للدلالة مذا التوجيه (٣).

ويدلُّ علىٰ القاعدة من السنة: قوله صَّالَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لمعاذ بن جبل رَضَالِكُهُ عَنْهُ: «هَلْ تَدْرِي مَا حَقُّ اللهِ عَلَى الْعِبَادِ؟ قَالَ: قُلْتُ: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالَ: فَإِنَّ حَقُّ اللهِ عَلَى الْعِبَادِ؟ قَالَ: قُلْتُ: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالَ: «هَلْ تَدْرِي مَا حَقُّ الْعِبَادِ عَلَى الْعِبَادِ أَنْ يَعْبُدُوهُ، وَلَا يُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا»... ثم قال: «هَلْ تَدْرِي مَا حَقُّ الْعِبَادِ عَلَى اللهِ إِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ؟ قَالَ: قُلْتُ: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالَ: أَنْ لَا يُعَذِّبَهُمْ» (٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: (٩/ ١١٤)، كتاب التوحيد، باب ما جاء في دعاء النبي صَلَّلَتُعَيِّمُوسَكُم أمته إلىٰ توحيد الله تبارك وتعالىٰ، رقم: (٧٣٧٧)، ومسلم (١/ ٥٨)، كتاب الإيمان، باب من لقي الله بالإيمان وهو غير شاك فيه دخل الجنة وحرم علىٰ النار، رقم: (٣٠).



<sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في الحلية (٦/ ٣٢٦) عن ابن وهب أنه سمعه من مالك.

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر (۳/ ۲۲۲).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الكشف والبيان للثعلبي (٣/ ٢٧٣).



وأما التحريم: فكما في قوله تعالىٰ: ﴿وَمَن يَعْمَلُ مِنَ ٱلصَّلِحَاتِ وَهُوَ مُؤْمِنُ فَكُمْ مُؤْمِنُ فَكَا يَخَافُ ظُلْمًا وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ فَلا يَخَافُ ظُلْمًا وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ٤٩]، وقوله تعالىٰ: ﴿وَمَا آنَا بِظَلَيْمِ لِلْعَبِيدِ ﴾ [ق: ٢٩] (١).

فهذه الآيات دالة على نفي الظلم عن الله تعالى، وهو خبر منه جل وعلا، وأخباره سبحانه صادقة: ﴿وَمَنْ أَصَدَقُ مِنَ ٱللّهِ حَدِيثًا ﴾ [النساء: ٨٧]، ﴿وَمَنْ أَصَدَقُ مِنَ ٱللّهِ عَدِيثًا ﴾ [النساء: ٨٧]، ﴿وَمَنْ أَصَّدَقُ مِنَ ٱللّهِ قِيلًا ﴾ [النساء: ١٢٢]، وكلها تتضح بقوله صَلَّاللَّهُ عَلَى نَفْسِي ... (٢). عن ربه في الحديث القدسي: (يَا عِبَادِي، إِنِّي حَرَّمْتُ الظُّلْمَ عَلَى نَفْسِي ... (٢).

فهذه أدلة ظاهرة على أن الله تعالى يتصف بذلك فضلاً منه وإحساناً، لا راد لقضائه، ولا معقب لحكمه، وهو العزيز الحكيم، الغفور الرحيم.



<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٤/ ١٩٩٤)، كتاب البر والصلة والآداب، باب تحريم الظلم، رقم: (٢٥٧٧)، عن أبي ذر رَخِيَلِتُهَمَنهُ.



<sup>(</sup>١) ينظر: المستصفىٰ (١/ ٨٧)، المسودة، (ص ٦٣)، شرح الكوكب المنير (١/ ٥١٦).



## علم الله تعالى يتجدُّد عند وجود المعلوم

- ا قوله تعالىٰ: ﴿وَمَا جَعَلْنَا ٱلْقِبْلَةَ ٱلَّتِي كُنتَ عَلَيْهَاۤ إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَتَبِعُ ٱلرَّسُولَ
   مِمَّن يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ ﴾ [البقرة: ١٤٣].
- ٢) قوله تعالى: ﴿ وَتِلْكَ ٱلْأَيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ ٱلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ ٱللهُ ٱلَّذِينَ اَلمَنُواْ
   وَيَتَخِذَ مِنكُمْ شُهَدَاءَ ﴾ [آل عمران: ١٤٠].
- ٣) قوله تعالى: ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ وَلَمَّا يَعْلَمِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ جَلهكُواْ
   مِنكُمْ وَيَعْلَمَ ٱلصَّدِيرِينَ ﴾ [آل عمران: ١٤٢].
- ٤) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا أَصَابَكُمْ يَوْمَ الْتَقَى ٱلْجَمْعَانِ فَبِإِذْنِ ٱللَّهِ وَلِيَعْلَمَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾
   [آل عمران: ١٦٦].
- ٥) قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ فَتَنَّا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِم ۖ فَلَيَعْلَمَنَّ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَّ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَّ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ﴾ [العنكبوت: ٣].
- 7) قوله تعالىٰ: ﴿ وَقُلِ أَعْمَلُواْ فَسَيْرِي اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ، وَٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ [التوبة: ١٠٥].
- ٧) قوله تعالىٰ: ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَكُمُ خَلَيْهِ فَ ٱلْأَرْضِ مِن ٰ بَعَدِهِم لِنَنظُر كَيْفَ تَعْمَلُونَ ﴾ [يونس: ١٤].

### التحليل الأصولي:

علم الله تعالىٰ صفة من صفاته، ومن لوازم ذاته، والخلاف في هذه المسألة خلاف عَقَدي مبني علىٰ إثبات الصفات الاختيارية المتعلقة بمشيئة الله تعالىٰ كما هو معتقد أهل السنة.

وقد ذكرها بعض الأصوليين في مصنفاتهم: كالزركشي والشيرازي وابن عقيل وغيرهم (١).

<sup>(</sup>١) ينظر: شرح اللمع (١/ ٨٦)، البحر المحيط (١/ ١٤٥).



ومعنى القاعدة: أنّ الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى يعلم كلّ شيءٍ أزلاً قبل وجوده، وأنّه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عند وجود المسموع والمرئي والمعلوم لا يكون هذا السماع والرؤية والعلم هو عين ما كان موجوداً قبل ذلك، فالعلم يتجدّد بعد حدوث الحوادث، وهذا قول المحققين كابن قتيبة وابن تيمية وابن القيّم وغيرهم من أئمّة السنة (۱).

وخالف في ذلك نفاة الصفات الاختيارية، فعندهم أنّ علم الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ قديمٌ أزليّ لا يتجدّد عند تجدّد المعلومات والحوادث، وقالوا: إنّ هذا التجدّد من صفات النقص؛ لأنّه يستلزم تغيّر الأحوال وتكثّر علم الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ، وهذا مذهب أكثر الأصوليين وعامّة المتكلّمين (٢).

وظواهر آيات الباب وغيرها مما هو على نسقها تدل على القاعدة:

ففي قوله سُبْحَانَهُ وَتِعَالَىٰ: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا ٱلْقِبْلَةَ ٱلَّتِي كُنتَ عَلَيْهَاۤ إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَتَّبِعُ ٱلرَّسُولَ مِمَّن يَنقَلِبُ عَلَىٰ عَقِبَيْهِ ﴾ [البقرة: ١٤٣]، يقول السمعاني: «وإنما أراد بهذا: العلم الذي يتعلق به الثواب والعقاب، وهو العلم بوجود الاتباع؛ فإن كونه موجوداً إنما يعلم بعد الوجود». أهـ (٣)، فالله سبحانه موصوف بالعلم أزلاً، والعلم بالشيء موجوداً ليس هو العلم بالشيء مقدّراً؛ إذ إن العلم هنا تعلق بالموجود، والعلم في الأزل تعلق بالمقدر.

هذا وقد ورد أثر عن علي بن أبي طالب رَخَالِلُهُ عَنْهُ في بيان هذه المسألة، فعن النزال بن سبرة، قال: «قيل لعلي: يا أمير المؤمنين، إن ههنا قومًا يقولون: إن الله لا يعلم ما يكون حتى يكون؟ فقال: ثكلتهم أمهاتهم من أين قالوا ذلك؟ قيل: يتأوَّلون القرآن في قوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿وَلَنَبَلُونَكُمْ حَتَّى نَعْلَمُ الْمُجَلِمِدِينَ مِنكُرُ وَالصَّنبِينَ وَنَبَلُوا القرآن في قوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿وَلَنَبَلُونَكُمْ حَتَّى نَعْلَمُ الْمُجَلِمِدِينَ مِنكُرُ وَالصَّنبِينَ وَنَبَلُوا القرآن في قوله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى: ﴿وَلَنبَلُونَكُمْ حَتَّى نَعْلَمُ الْمُجَلِمِدِينَ مِنكُرُ وَالصَّنبِينَ وَنَبَلُوا القرآن في قوله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى: ﴿وَلَنبَلُونَكُمْ حَتَّى نَعْلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ واعملوا به، وعلموه، ومن فحمد الله، وأثنى عليه، ثم قال: أيها الناس، تعلموا العلم واعملوا به، وعلموه، ومن

<sup>(</sup>١) ينظر: تأويل مشكل القرآن، (ص ٣١١)، فتاوى ابن تيمية (٨/ ٤٩٦).

<sup>(</sup>٢) ينظر: البحر المحيط (١/ ١٤٥).

<sup>(</sup>٣) تفسير القرآن للسمعاني (١/ ١٥٠).

\*\*

أشكل عليه شيء من كتاب الله فليسألني عنه، إنه بلغني أن قومًا يقولون: إن الله لا يعلم ما يكون حتى يكون لقوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَلَنَبَلُونَكُمْ حَتَى نَعَلَمَ ٱلْمُجَهِدِينَ مِنكُو ﴾ [محمد: ٣١]، الآية، وإنما قوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى حتى نعلم: يقول: حتى نرى من كتب عليه الجهاد والصبر إن جاهد وصبر على ما نابه وأتاه مما قضيت عليه (۱).

وقد وضَّح الشيخ ابن عثيمين عبارات المتقدمين توضيحاً شافياً، فقال: «المراد علم ظهور، أو علم يترتب عليه الجزاء؛ لأن علم الله الكائن في الأزل لا يترتب عليه الجزاء حتى يُمتحن العبد، ويُنظر.

أو علم ظهور: أي علم بأن الشيء حصل، فيعلمه أنه حاصل؛ وأما العلم به قبل وقوعه فهو علم بأنه سيحصل؛ وفرق بين العلم بالشيء أنه سيحصل، والعلم بأنه قد حصل؛ وقد قال بعض أهل المعاني: إن: (لنعلم) هنا بمعنىٰ الماضي: أي إلا لعلمنا؛ والمعنىٰ: وما جعلنا القبلة التي كنت عليها إلا لعلمنا من يتبع الرسول ممن ينقلب علىٰ عقبيه؛ وهذا وإن كان له وجه من حيث اللفظ، وهو أن يعبر بالمضارع عن الماضي أحيانا، لكنه ضعيف هنا من حيث المعنىٰ؛ إذ لا حكمة من ذلك؛ لأنه يكون معنىٰ الآية: وما جعلنا هذا إلا لأننا قد علمنا من يتبع الرسول ممن ينقلب علىٰ عقبيه؛ وحينئذ يقال: إذاً ما الفائدة؟!

لأنه لا يناسب أن الله ما جعل هذه القبلة إلا لأنه قد علم من يبقى على دينه، ومن لا يبقى؛ فالصواب الوجهان الأولان؛ وأحسنهما أن يكون المراد بالعلم هنا الذي يترتب عليه الجزاء؛ لأنه الواضح، وليس فيه تكلف». أهـ(٢).

وما قيل في هذه الآية يقال في غيرها من الآيات الدالة على أنه تعالىٰ يعلم علماً أزليّاً؛ يتجدّد بوقوع المعلوم، وإظهاره وحدوثه (٣).



<sup>(</sup>١) جامع بيان العلم وفضله لابن عبدالبر (١/ ٤٦٥).

<sup>(</sup>۲) کتب ورسائل ابن عثیمین (۹/ ۸۸).

<sup>(</sup>٣) ينظر: فتاوى ابن تيمية (٨/ ٤٩٦).



### المعلوم يتفاوت

قوله تعالىٰ: ﴿ كُلَّا لَوْتَعَلَمُونَ عِلْمَ ٱلْيَقِينِ ۞ لَتَرَوُّتَ ٱلْجَحِيمَ ۞ ثُمَّ لَتَرَوُّتَ ٱلْجَحِيمَ ۞ ثُمَّ لَتَرَوُّنَّهَا عَيْنَ ٱلْيَقِينِ ﴾ [التكاثر: ٥-٧].

### التحليل الأصولي:

هذه أيضاً مسألة نظرية يتحدث عنها الأصوليون، ولها تعلق بأصل عقدي، وهو زيادة الإيمان ونقصانه.

وهي تتداخل مع قاعدة تفاوت العلم التي يستدل لها بأدلة زيادة الإيمان ونقصانه(۱).

وتفاوت العلم والمعلوم ممّا قضت به الضرورة، وذهب إلى مقتضاه المحققون، وعن الإمام أحمد روايتان:

أصحهما حصول ذلك، فالفرق ظاهر بين علمنا بأنّ الواحد نصف الاثنين، وبين ما يُعلم تواتراً، وبين ما يُرئ عياناً، مع كون اليقين حاصلاً في الجميع (٢).

وهذه الآية فرقت بين علم اليقين، وعين اليقين، وهي صريحة الدلالة على تفاوت العلم والمعلوم، فذكرت الآية مرتبتين لليقين:

الأولى: علم اليقين: وهو التصديق الجازم الذي لا يعرض له شك.

والثانية: عين اليقين: وهو اليقين الحاصل بالمعاينة والمشاهدة، وهو أكثر جزماً وتأكيداً، وطمأنينة من الأول.

<sup>(</sup>١) ينظر: الإشارات الإلهية للطوفي، (ص ٣٢٣)، المسائل المشتركة للعروسي، (ص ٤٥).

<sup>(</sup>٢) ينظر: شرح الكوكب المنير (٢/ ٣٣٧).



ويدل عليه حديث: «لَيْسَ الْخَبَرُ كَالْمُعَايَنَةِ»(١).

فالعلم بوحدانية الله تعالىٰ إن كان بمقتضىٰ الفطرة فقط كان يقينيا، فإذا انضم معه الدليل العقلي والنقلي ازداد اليقين جزماً.



<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في المسند (٣/ ٣٤١)، رقم: (١٨٤٢)، وصححه ابن حبان كما في الموارد، (ص ٥١)، والألباني كما في صحيح الجامع. ينظر: فيض القدير (٥/ ٣٥٧)، وكشف الخفاء (٢/ ١٦٨).





### الله تعالى قادر على ما لا يكون

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿ بَكِي قَدِرِينَ عَلَىٰ أَن نُّسُوِّي بَنَانَهُۥ ﴾ [القيامة: ٤].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَوْشِئْنَا لَا نَيْنَا كُلَّ نَفْسٍ هُدَاهَا وَلَاكِنْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ مِنِي لَأَمْلَأَنَّ
   جَهَنَّ مَ مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴾ [السجدة: ١٣].
- ٣) قوله تعالى: ﴿ قُلْ هُو الْقَادِرُ عَلَىٰ أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِن فَوْقِكُمْ أَوْ مِن تَحْتِ أَرَجُلِكُمْ أَوْ يَلْسِكُمْ شِيعًا وَيُذِيقَ بَعْضَكُمْ بَأْسَ بَعْضٍ النَظْرُ كَيْفَ نُصَرِّفُ الْأَيْنَ لَعَلَّهُمْ يَقْفَهُونَ ﴾ [الأنعام: ٦٥].

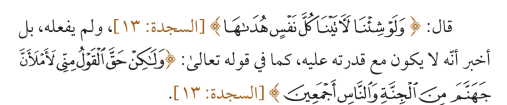
### التحليل الأصولي:

هذه من المسائل الكلاميّة المتعلقة بالصفات والقدر، ولا ثمرة لها في التقعيد ولا في التفريع، وقد تكلّم فيها المعتزلة والأشاعرة في كتب أصول الفقه (۱)؛ فكان لا بد من بيان وجه الصواب فيها من خلال النظر في الآيات الدالة عليها، وخلاصة القول فيها كما يلى:

اتّفق أهل السنة وجماهير المتكلمين على أنّ الله تعالى قادر على كلّ شيء: ما علم وقوعه، أو علم عدم وقوعه، والشيء هو الممكن الموجود أو المعدوم، وأدلتهم على ذلك كثيرة، منها:

قوله: ﴿ بَلَىٰ قَدِرِينَ عَلَىٰ أَن نُسُوِّى بَنَانَهُ ﴾ [القيامة: ٤]، ولم يفعله سبحانه، فكل بنان يختلف عن الآخر، مع إثبات قدرته عليه، وهو ممكن الوقوع، ولا استحالة فيه.

<sup>(</sup>١) ينظر: البحر المحيط للزركشي (١/ ٨٦٣).



وقوله تعالىٰ: ﴿ قُلْ هُوَ ٱلْقَادِرُ عَلَىٰ أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا ﴾ [الأنعام: ٦٥]:

فقد ثبت في الحديث: «لَمَّا نَزَلَتْ هَذِهِ الآيَةُ: ﴿ قُلْ هُوَ الْقَادِرُ عَلَىٰٓ أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَابًامِّن فَوْقِكُمْ ﴾، قَالَ النَّبِيُّ صَلَّلَتُهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: أَعُوذُ بِوَجْهِكَ، قَالَ: ﴿ أَوْ مِن تَحَتِ أَرْجُلِكُمْ ﴾، فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّلَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: أَعُوذُ بِوَجْهِكَ، قَالَ: ﴿ أَوْ يَلْسِكُمْ شِيعًا ﴾ تَحَتِ أَرْجُلِكُمْ ﴾، فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّلَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: هَذَا أَيْسَرُ » (١٠). [الأنعام: ١٥]، فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّلَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: هَذَا أَيْسَرُ » (١٠).

وزعم طوائف من أهل الضلال أنّ خلاف المعلوم ممتنع لا تتعلق به القدرة. وقولهم: ممتنع: إن قصدوا به أنه يستحيل؛ لعدم تعلق المشيئة به فقد يكون قريبًا في التأويل، وأمّا إن قصدوا أنّه لا يقدر عليه؛ فهو في غاية الفساد والضلال والانحراف لما سبق من الأدلة(٢).



<sup>(</sup>۲) ينظر: مقالات الإسلاميين للأشعري (۲/ ۲۷۸)، البحر المحيط للزركشي (۱/ ۸٦٣)، ومجموع الفتاوي لابن تيمية (۸/ ۲۹۲).



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه: (٦/ ٥٦)، كتاب تفسير القرآن، باب قوله: ﴿ قُلْ هُوَ ٱلْقَادِرُ عَلَيْ أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِّن فَوْقِكُمْ أَوْ مِن تَحَتِّ أَرْجُلِكُمْ ﴾ [الأنعام: ٦٥]الآية، (٤٦٢٨) عن جابر رَحَالِسُّعَنهُ.



## الحرام من رزق الله تعالى

- ا) قوله تعالىٰ: ﴿وَمَا مِن دَابَتَةِ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ رِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْنَقَرَهَا وَمُسْنَقَرَهَا
   وَمُسْتَوْدَعَهَا كُلُّ فِي كِتَنِ مُّبِينٍ ﴾ [هود: ٦].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ وَكَأَيِّن مِن دَانَّةٍ لَا تَحْمِلُ رِزْقَهَا ٱللهُ يَرْزُقُهَا وَإِيَّاكُمُ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ [العنكبوت: ٦٠].
  - ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ ﴾ [الذاريات: ٥٨].
- ٤) قوله تعالىٰ: ﴿ لَقَذَ كَانَ لِسَبَإِ فِي مَسْكَنِهِمْ ءَايَةً ۚ جَنْتَانِ عَن يَمِينِ وَشِمَالًا كُلُواْ
   مِن رِّزْقِ رَبِّكُمْ وَٱشْكُرُواْ لَهُ. بَلْدَةٌ طَيِّبَةٌ وَرَبُّ عَفُورٌ ﴾ [سبأ: ١٥].
- ٥) قوله تعالىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُلُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَقَٰنَكُمْ وَٱشْكُرُواْ
   لِلَّهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ [البقرة: ١٧٢].

### التحليل الأصولي:

تحدَّث جماعة من العلماء كالإمام القرطبي، والطوفي (١) حول هذه المسالة رداً على المعتزلة حيث خاضوا فيها، فزعموا أن الحرام ليس من رزق الله تعالى؛ بناء على أصلهم بأن المعاصي ليست داخلة في خلق الله تعالى، بل عندهم أن العبد هو الذي يخلق فعله، وزعموا أنه الذي يقتضيه العدل (٢).

واستدل الجمهور بأن كل شيء من رزق الله تعالى -الحرام والحلال-بعمومات الآيات المذكورة، كقوله تعالىٰ: ﴿وَمَا مِن دَابَّةٍ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ رِزْقُهَا﴾ [هود: ٦]، ويدخل في هذه الدواب الإنسانُ، ومعلوم أنه ليس كل ما

<sup>(</sup>١) ينظر: الجامع لأحكام القرآن للقرطبي (١/ ٢٢٤)، الإشارات الإلهية للطوفي، (ص ٣٥).

<sup>(</sup>٢) كما سبق في أصولهم الخمسة.



### يأكله بنو آدم مما أحله الله تعالى (١).

كما استدلوا بقصة سبأ حيث ذكرهم الله تعالى برزق ربهم، والعادة قاضية بأنهم لم يسلموا من الحرام مع كثرتهم وكفرهم (٢).

كما استدلوا بالآية الأخيرة، ففيها الأمر بالأكل من الرزق الحلال، ومفهومها: لا تأكلوا من حرام ما رزقناكم، فيكون الرزق شاملاً لهما(٣).

وأما المعتزلة فقالوا: إن المنفق من رزق الله تعالى ممدوح كما في قوله تعالى: ﴿وَمَارَنَقُهُمُ يُفِقُونَ ﴾ [البقرة: ٣]، ونحوها من الآيات، والمنفق من الحرام لا ليس بممدوح بالإجماع؛ فلا يكون منفقاً من رزق الله تعالى، كما أن الحرام لا يصح تملكه والرزق لا يكون إلا بمعنى الملك (٤٠).

وأُجيب عنه بأن المنفق من الحرام مذموم من جهة اكتساب الحرام، ممدوح من جهة الإنفاق والبذل، وحينئذ إن أردتم: أنه ليس بممدوح من جهة كسب الحرام: سلمنا بذلك، لكنه لا يؤدي إلى قولكم.

وإن أردتم: أنه ليس بممدوح من جهة الإنفاق: منعنا ذلك فلا يتم دليلكم. وعليه فيكون كل ما في الكون هو من رزق الله تعالىٰ.

وكذلك فإن الرزق ليس بمعنىٰ الملك ولذلك دخل فيه البهائم كما سبق.



<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن للقرطبي (١/ ٢٢٥).



<sup>(</sup>٢) الإشارات الإلهية للطوفي، (ص ٥٥- ٣٦).

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، (ص ٧٦).

<sup>(</sup>٤) الجامع لأحكام القرآن للقرطبي (١/ ٢٢٤).



### المقدمات اللغوية



## الفصل الثاني

## مبدأ اللغات توقيفي ثم أصبحت اصطلاحية

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿ وَعَلَّمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَآءَ كُلُّهَا ﴾ [البقرة: ٣١].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ عَلِينَ بَيِّنَ لَهُمْ ﴾ [إبراهيم: ٤].

### التحليل الأصولي:

يُراد بهذه المسألة النظر في بداية اللغة، هل هي توقيفية - أي نزلت من السماء، وعلمها الله تعالىٰ لآدم؟ - أم أنها اصطلاحية، أي اتفق الأولون فيما بينهم علىٰ إطلاق هذه الألفاظ عند إرادة تلك المعاني؟

والراجح: أن القدر الذي يكفي به التعريف توقيفي، وما زاد عليه فهو يحتمل كونه اصطلاحياً، وهو اختيار أبي إسحاق الإسفراييني (۱)، كما جزم به الزركشي (۲)، واستدلوا بالآية الأولىٰ علىٰ أصل التوقيف، فهي صريحة في تعليم الله تعالىٰ لآدم جميع الأسماء، قال قتادة: «علمه اسم كل شيء، هذا جبل، وهذا بحر، وهذا كذا، وهذا كذا، لكل شيء» (۳).

<sup>(</sup>١) هو الأستاذ أبو إسحاق إبراهيم بن محمد بن إبراهيم بن مهران بن ركن الدين الشافعي، أحد أئمة الأصول والفروع، له مؤلفات في أصول الدين وأصول الفقه توفي سنة (١٨ هـ).

تهذيب الأسماء واللغات (٢/ ١٦٩)، شذرات الذهب (٣/ ٢٠٩)، البداية والنهاية (١٢/ ٢٤).

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط للزركشي (٢/ ٢٤١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق في تفسيره (١/ ٢٦٦)، رقم: (٣٨)، وابن أبي حاتم في تفسيره: (١/ ٨٠)،



واستدلوا على الاصطلاح بعد ذاك بقوله تعالى: ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلُنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ عَلَىٰ الاصطلاح بعد ذاك بقوله تعالىٰ: ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلُنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ عَلِيْ بَيِّنَ لَهُمُ ﴾ [إبراهيم: ٤].

ووجه الدلالة: أنّ لكلّ قوم لغتَهم التي اصطلحوا عليها قبل الرسل، فأرسلت هذه الرسل باللغات التي كان أقوامهم قد اصطلحوا عليها.

وفي هذا التقعيد جمع بين الأدلة التي فيها تعليم الله تعالى لآدم، والتي قد يفهم منها الاصطلاح، كما هو الواقع.

وهناك خلاف بين الأصوليين في هذه المسألة على أقوال، وخلاصتها ما يلي: القول الأول: أنها علم علمها الله تعالى آدم عليه السلام، فهي توقيفية، وهو مذهب الأشعري والظاهرية وبعض الفقهاء (١٠).

وهؤلاء استدلوا بالآية الأولى، كما استدلوا بقوله تعالى: ﴿ إِنَّ هِمَ إِلَا اللَّهُ مِنَ اللَّهُ مِنَ سُلُطَنٍ ﴾ [النجم: ٢٣]، فلو كانت اصطلاحية لما أنكر عليهم تسميتهم.

قلت: وفي هذا الاستدلال بعد لا يخفى ؛ لأن الإنكار ليس لمجرد التسمية، وإنما لادعائهم ألوهيتها، وعبادتهم لها من دون الله تعالىٰ.

القول الثاني: أنها اصطلاحية، أي أن الأوائل اجتمعوا على وضع هذه الألفاظ

<sup>(</sup>۱) المسودة لآل ابن تيمية، (ص ٥٦٢)، إرشاد الفحول، (ص ١٢)، العضد على ابن الحاجب (١٢). (١٤٤/١).



رقم: (٣٤٠)، والطبري في تفسير: (١/ ٤٨٤)، رقم: (٢٥٦)، بسند حسن، كما في التفسير الصحيح لحكمت بشير (١/ ١٣٧).



للمعاني، ثم انتقلت منهم إلى من بعدهم، وهو مذهب أبي هاشم المعتزلي (١)، وجماعة من المتكلمين (٢)، ومن أدلتهم الآية الثانية.

القول الثالث: التوقف؛ أي أن الجميع ممكن الوقوع، وهو قول جماعة من الأصوليين (٣).

وهذه المسألة مما لا ثمرة له في أصول الفقه كما قال الزركشي (٤): وقيل: الخلاف فيها طويل الذَّيل، قليل النَّيل، ولا يترتّب على معرفتِه عمل من أعمال الشريعة. وقيل بل ثمة فروع مبنية عليها، لكنها لا تخلو من أخذ ورد، فلا نطيل بذكرها (٥).



<sup>(</sup>٥) ينظر تفصيل المسألة في: المستصفىٰ للغزالي (١/ ٣١)، والإحكام للآمدي (١/ ٧٣)، والتمهيد للإسنوي، (ص ٣١)، المسودة، (ص ٥٦٢)، وشرح العضد (١/ ١٩٤).



<sup>(</sup>۱) هو أبو هاشم عبد السلام بن محمد بن عبد الوهاب الجبائي المعتزلي من كبار منظريهم. أخذ عن والده أبي علي. توفي سنة (۲/ ۳۵۵). طبقات المعتزلة، (ص ۱۰۰)، وفيات الأعيان (۲/ ۳۵۵).

<sup>(</sup>٢) المحلى علىٰ جمع الجوامع (١/ ٢٦٩)، الخصائص لابن جني (١/ ٤٠).

<sup>(</sup>٣) انظر تفصيل ذلك في: المستصفىٰ للغزالي (١/ ٣١٨)، المحصول للرازي (١/ ٢٤٤)، الإحكام للآمدي (١/ ٧٣)، التمهيد للأسنوي، (ص ٣١)، فواتح الرحموت شرح مسلم الثبوت (١/ ١٨٣).

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق (٢/ ٢٤٥).



## قد تُطلق الكلمة، ويُراد بها الجملة

11

قوله تعالىٰ: ﴿لَعَلِّى آَعْمَلُ صَلِحًا فِيمَا تَرَكُثُ كَلَّا ۚ إِنَّهَا كَلِمَةُ هُوَ قَابِلُهَا ۗ وَمِن وَرَآيِهِم بَرُزَخُ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾ [المؤمنون: ١٠٠].

### التحليل الأصولي:

الكلمة قد تُطلق ويراد بها الكلام والجملة، فهو من تسمية الشيء باسم بعضه، وقيل: لما ارتبطت أجزاء الكلام بعضها ببعض حصل له بذلك وحدة، فشابه به الكلمة، فأطلق عليه كلمة(١).

والشاهد من الآية: أن الله تعالىٰ حكىٰ قول الخاسرين عند الموت، وأنهم يتمنون الرجعة إلىٰ حياتهم لعمل الصالحات، واغتنام الأوقات، وتدارك ما فات، ثم يرد الله تعالىٰ عليهم بأن قولهم هذا مجرد كلمة لا يمكن تحققها، فمن ورائهم حاجز بين الموت والبعث.

وهذا له شواهد كثيرة في الشرع واللغة، وهذا المبحث لغوي، لا تبنى عليه قاعدة أصولية، والله أعلم.

#### استطراد:

هذه الأمنيات بالرجوع إلى الحياة تتكرر لهم في خمسة مواطن، مع هذا الموطن، وهي كما يلي:

<sup>(</sup>١) ينظر: الإحكام للآمدي (١/ ٧٢) جمع الجوامع (١/ ٢٩)، شرح الكوكب المنير (١/ ١٢١).



٢ - إذا وقفوا على النار، ورأوا ما فيها من عظيم الأهوال: قال تعالى: ﴿ وَلُو تَرَى ٓ إِذْ وُقِفُواْ عَلَى ٱلنَّارِ فَقَالُواْ يَلْيَنْنَا نُرَدُّ وَلَا نُكَذِّبَ بِعَايَنتِ رَبِّنَا وَنَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الأنعام: ٢٧].

٣- إذا وقفوا على ربهم، وعرضوا عليه، وهم ناكسو رؤوسهم بين يديه: قال تعالىٰ: ﴿ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذِ ٱلْمُجْرِمُونِ كَاكِسُواْ رُءُوسِهِمْ عِندَ رَبِّهِمْ رَبَّنَآ أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا فَأَرْجِعْنَا نَعْمَلْ صَلِحًا إِنَّا مُوقِنُونَ ﴾ [السجدة: ١٢].

٤ - وهم في غمرات الجحيم، والعذاب الأليم: قال تعالىٰ: ﴿ وَهُمْ يَصْطُرِخُونَ فِهَا رَبِّنَآ أَخْرِجْنَا نَعْمَلُ صَلِحًا غَيْرَ ٱلَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ أُولَمْ نُعَيِّرَكُم مَّا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرُ وَجَاءَكُمُ ٱلنَّذِيرُ ﴾ [فاطر: ٣٧](١).



<sup>(</sup>١) ينظر: معارج القبول (٢/ ٧٠٩)، ومختصره.





## يأتي الظن في القرآن بمعنى اليقين

- ١) قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُم مُّلَقُواْ رَبِّهِمْ وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ رَجِعُونَ ﴾ [البقرة: ٤٦].
  - ٢) قوله تعالىٰ: ﴿إِنِّ ظَنَنتُ أَنِّ مُكَتِّي حِسَابِيَهُ ﴾ [الحاقة: ٢٠].
- ٣) قوله تعالى: ﴿ وَرَءَا ٱلْمُجْرِمُونَ ٱلنَّارَ فَظَنُّواْ أَنَّهُم مُّوَاقِعُوهَا وَلَمْ يَجِدُواْ
   عَنْهَا مَصْرِفًا ﴾ [الكهف: ٥٣].
- ٤) قوله تعالىٰ: ﴿ وَضَلَ عَنْهُم مَّاكَانُواْ يَدْعُونَ مِن قَبْلُ ۖ وَظَنَّواْ مَا لَهُم مِّن تَجِيصٍ ﴾ [فصلت: ٤٨].

#### التحليل الأصولى:

فالآية الأولى والثانية في وصف المؤمنين: فهم يظنون أنهم سيلاقون الله تعالى، وسيحاسبون على أعمالهم، وهذا الظن لا يوصف صاحبه بالإيمان إلا إذا كان بمعنى اليقين.

والآية الثالثة والرابعة في وصف الكافرين: فهم يوم القيامة يظنون أنهم معذبون، وأنه لا مخلص لهم، وهذا الظن بمعنى تيقن العذاب حيث شاهدوه بأعينهم.

قال الطوفي: ﴿ اللَّذِينَ يَظُنُّونَ ﴾ [البقرة: ٤٦]، أي: يعلمون أو يعتقدون، وإلا فالظن المجرد لا يكفي في العقائد، والفرق بين الثلاثة:

أن العلم: جازم، لا يقبل التشكيك، كالعلم بأن الواحد نصف الاثنين. والظن: غير جازم، ويقبل التشكيك، كظن أن النية شرط في الوضوء.

والاعتقاد: جازم، لكنه يقبل التشكيك؛ ولهذا ينتقل أهله عنه، كالقدري يصير جبريًا، والمعتزلي يصير أشعريًا، ونحوه.



والظن لغة: الاعتقاد غير الجازم، راجحاً كان أو مرجوحاً؛ لأنهم قالوا: الظن خلاف العلم، وهو يتناول ذلك.

وفي الاصطلاح: وهو الحكم الراجح في أحد الاحتمالين.

والمرجوح: وهم، والمساوي: شك(١).

وقال الرازي: «قالوا: إنما أطلق لفظ الظن على العلم ههنا لوجهين:

أحدهما: التنبيه على أن علم أكثر الناس في الدنيا بالإضافة إلى علمه في الآخرة كالظن في جنب العلم.

والثاني: أن العلم الحقيقي في الدنيا لا يكاد يحصل إلا للنبيين والصديقين الذين ذكرهم الله تعالى في قوله تعالى: ﴿ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ عَثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوا ﴾ [الحجرات: ١٥]». أهـ(٢).

وقد فُسّرت الآيات بوجوه أخرى فيها الظن علىٰ بابه، لكن ما ذكر هو المشهور(٣).



<sup>(</sup>٣) ينظر: الجامع لأحكام القرآن للقرطبي (١/ ٣٧٦).



<sup>(</sup>١) الإشارات الإلهية، (ص ٥٢).

<sup>(</sup>۲) مفاتيح الغيب (۲/ ۱۹۰).



### الحقيقة الشرعية واقعة

14

١) قوله تعالىٰ: ﴿فَعَامَنَ لَهُ أُلُوطُ ﴾ [العنكبوت: ٢٦].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿ أَنُومِنُ لِبِشَرِينِ مِثْلِنَا ﴾ [المؤمنون: ٤٧].

٣) قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ عَثُمَّ لَمْ يَرْتَابُواْ وَجَنهَ دُواْ
 بِأَمُولِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَكِيلِ ٱللَّهِ أَوْلَيْهِكَ هُمُ ٱلصَّندِقُونَ ﴾ [الحجرات: ١٥].

٤) قوله تعالىٰ: ﴿وَمَاكَانَ ٱللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَنَّكُمْ ﴾ [البقرة: ١٤٣].

### التحليل الأصولي:

وهذه أيضاً قاعدةٌ لغويّة تداخلت مع المباحث العقديّة، وذكرها المتكلمون من الأصوليين للتأصيل لمفهوم الإيمان عندهم، ثم طردوا ذلك في بقية مصطلحات الشرع، كالصلاة والزكاة والصوم والحج ونحوها.

وحاصل المسألة: هل الإيمان اسم منقول من معناه اللغوي، أو باقٍ على وضعه، وهو التصديق؟

وظاهر القرآنِ والسنة، والذي عليه سلف الأمة هو: أنَّ الإيمان في الشرع اعتقاد، وقول، وعمل، كما تدل عليه الآية الثالثة؛ حيث ذكر الجهاد مع حقيقة الإيمان.

وأما الآية الرابعة: فالمراد بقوله تعالى: ﴿إِيمَنْكُمْ ﴾ [البقرة: ١٤٣]: صلاتكم، بالاتفاق، كما قال ابن عبدالبر: «لم يختلف المفسرون أنه أراد صلاتكم إلىٰ بيت المقدس، فسمىٰ الصلاة إيمانا». أهـ(١).

والمعنىٰ اللغوي للإيمان ليس مجرد التصديق، بل هو التصديق والإقرار، ومما يدلّ عليه آيات الباب؛ فمعنىٰ: ﴿فَعَامَنَ لَهُ رُلُوطٌ ﴾ [العنكبوت: ٢٦]، أي:

<sup>(</sup>١) التمهيد (٩/ ٢٤٥).



أقرّ وصدّق، وكذلك الآية الثانية فمعنى: ﴿أَنْوُمِنُ لِبَشَرَيْنِ مِثْلِنَا﴾ [المؤمنون: ٤٧]، أي: نقر لهما.

قال ابن تيمية: «وإذا كان الله إنّما أنزل القرآن بلغة العرب فهي لا تعرف التصديق والتكذيب وغيرهما من الأقوال إلا ما كان معنى ولفظاً، أو لفظاً يدل علىٰ معنىٰ، ولهذا لم يجعل الله أحداً مصدقًا للرسل بمجرّد العلم والتصديق الذي في قلوبهم حتى يُصدّقوا بألسنتهم، ولا يوجد في كلام العرب أنْ يقال: فلان صدَّق فلانا أو كذُّبه إذا كان يعلم بقلبه أنَّه صادق أو كاذب، ولم يتكلِّم بذلك، كما لا يقال: أمره أو نهاه إذا قام بقلبه معنىٰ الأمر أو النهي، ما لم يقترن به من لفظ أو إشارة أو نحوهما». أهـ(١).

ومذهب الأشاعرة، وبعض المرجئة(٢): أنَّ الإيمان هو التصديق؛ فهو محمولٌ على حقيقته اللغوية عندهم.

والنصوص كما سبق متوافرة على أنّ الإيمان الشرعى: اعتقاد بالقلب، وقول باللسان، وعمل بالجوارح، وتفصيلها عقديًا في كتب العقائد.

فالمعنىٰ اللغوي للإيمان خُصِّص بلوازم شرعيّة أصبح بها هو المعنىٰ المراد عند الإطلاق، وهذا يقال في بقيّة الاصطلاحات الشرعيّة، فالصلاة مثلا في

مجموع الفتاوي (٧/ ١٣٢).

<sup>(</sup>٢) المرجئة من الإرجاء أي التأخير: وهم الذي يؤخرون العمل عن الإيمان، ويجعلون الإيمان هو مجرد التصديق وبعضهم يجعله المعرفة بالله سبحانه، ومنهم من يقول: إنه لا يدخل النار أحد من أهل القبلة مهما ارتكب من المعاصى. ينظر: مقالات الإسلاميين للأشعري (١/ ٢١٣ - ٢٣٤)، الملل والنحل للشهرستاني (١/ ١٣٩ - ١٤٦)، الفرق بين الفرق للبغدادي، (ص ۲۰۲ – ۲۰۷).

\*

اللغة الدَّعاء، ثم خصِّص هذا المعنىٰ بأركان وشروط أصبحت بمجموعها هي المعنىٰ المراد عند الإطلاق، ومثله الصيام، وهو في اللغة: الإمساك، وفي الشرع: إمساك عن أمور مخصوصة في أوقات مخصوصة، وهكذا الحجّ، هو في اللغة: القصد، وفي الشرع: قصد مخصوص للبيت والمشاعر، له أركانه وشروطه(۱).



<sup>(</sup>۱) ينظر: مقالات الإسلاميين (۱/ ۲۱۹)، المحصول (٤/ ٦٣)، الإحكام للآمدي (١/ ٥٨)، كشف الأسرار (٣/ ١٣١).



12

## لا يُسمَّى حديث النفس كلاماً حقيقة

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا كَانَ لِبِ شَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ أَللهُ إِلَّا وَحْيًا أَوْ مِن وَرَآيِ جِابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِى بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ إِنَّهُ عَلِيُّ حَكِيمٌ ﴾ [الشورىٰ: ٥١].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ وَإِنْ أَحَدُّ مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَّىٰ يَسْمَعَ كَلَامَ ٱللَّهِ ثُمَّ ٱلْبِغَهُ مَأْمَنَهُۥ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [التوبة: ٦].
- ٣) قوله تعالى: ﴿ وَقَدْ كَانَ فَرِيقُ مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلَمَ ٱللَّهِ ثُمَّ يُحَرِّفُونَهُ وَمِنْ بَعْدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٧٥].
- ٤) قوله تعالىٰ: ﴿ تِلْكَ ٱلرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ مِنْهُم مَّن كَلَمَ ٱللهُ ﴾ [البقرة: ٢٥٣].
- ٥) قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَمَّا جَآءَ مُوسَىٰ لِمِيقَائِنَا وَكَلَّمَهُ وَبُّهُ وَقَالَ رَبِّ أَرِنِي أَنظُر إِلَى الْجَبَلِ فَإِنِ السَّتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَانِي ﴾ [الأعراف:١٤٣].
  - ٦) قوله تعالىٰ: ﴿وَنَكَ يُنَّهُ مِن جَانِبِ ٱلظُّورِ ٱلْأَيْمَنِ وَقَرَّبَنَّهُ نِجِيًّا ﴾ [مريم: ٥٦].
- ٧) قوله تعالىٰ: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَهِ كَاةِ إِنِي جَاعِلُ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوٓا أَتَجُعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَآءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالُوا أَتَجُعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَآءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالُوا إِنِي ٓ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٣٠].
- ٨) قوله تعالىٰ: ﴿وَنَادَعُهُمَا رَبُّهُمَاۤ أَلَةِ أَنْهَكُماعَن تِلْكُما ٱلشَّجَرَةِ وَأَقُل لَكُمآ إِنَّ الشَّيْطِنَ لَكُما عَدُوُّ مُّبِينٌ ﴾ [الأعراف: ٢٢].
- ٩) قوله تعالىٰ: ﴿ وَيَقُولُونَ فِي ٓ أَنفُسِمٍ مَ لَوَلَا يُعَذِّبُنَا أَللَّهُ بِمَا نَقُولُ ﴾ [المجادلة: ٨].



#### التحليل الأصولي:

هذه القاعدة ظاهرها خلاف لغوي، لكنَّ المقصود منها التأصيل العقديّ لمسألة الكلام التي كثر فيها النزاع، وهي: هل كلام الله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى معنى قائم بنفسه كما يقوله المتكلِّمون، أو هو حرف وصوت يسمعه الخلق كالملائكة ومن شاء من خلقه، كما دلّت عليه نصوص الكتاب والسنة، وقال بمقتضاها الأئمة ؟(١).

فهي مسألة عقدية ذكرت في علم الأصول، وقد بنيت عليها قواعد أصولية عديدة ستأتي في مواضعها: كتعلق الخطاب، وحقيقة القرآن، وصيغ الأمر، وغيرها.

فهذه الآيات تدلُّ علىٰ أنَّ الكلام في اللغة التي نزل بها الخطاب هو الحرف والصوت، وأنه يسمع.

يقول الطوفي في قوله تعالى: ﴿وَمَاكَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ ٱللَّهُ إِلَّا وَحْيًا ﴾ [الشورى: ٥١]: «يحتج به من يرى أن الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى يتكلم بحرف وصوت؛ لأنه حصر تكليمه للبشر في ثلاثة أحوال:

أحدها: الوحي: وهو الإلهام وخلق الكلام في النفس، كقوله صَلَّاتَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «وَإِنَّ الرُّوحَ الْأَمِينَ قَدْ نَفَتَ فِي رَوْعِيَ... »(٢) الحديث.

الثاني: أن يرسل رسولاً فيوحي بإذنه كجبريل إلى الأنبياء.

الثالث: التكليم من وراء حجاب، كما كلم موسى ولم يره موسى بل سأله الرؤية، فقال: ﴿ لَن تَرَكِني ﴾ [الأعراف: ١٤٣]، وهذه الحال ليست وحياً، ولا

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في الشعب (١١٤١) بإسناد صحيح، كما في السلسلة الصحيحة (٢٨٦٦).



<sup>(</sup>۱) البرهان (۱/ ۱۹۹)، المستصفىٰ (۱/ ۱۰۰)، مجموع الفتاویٰ (۷/ ۱۳۵)، شرح الکوکب المنیر (۱/ ۱۳۰).



بواسطة رسول؛ لأنها قسيم لهما، فاستحال أن تكون إحداهما، فهي حال ثالثة، وليس إلا التكليم بحرف وصوت». أهد(١).

ثم ذكر أجوبة الخصم، التي لا تخلو من تأويلات متكلفة، وتحريفات متعسفة. وفي قوله: ﴿ يَسْمَعُ كُلُمَ ٱللَّهِ ﴾ [التوبة: ٦]، وقوله: ﴿ يَسْمَعُ وَنَ كُلُمَ ٱللَّهِ ﴾ [البقرة: ٧٥]: دلالة ظاهرة على أن ما يقرأ ويسمع هو كلام الله تعالى بحروفه، وليس عبارة أو حكاية عنه.

وفي الآيات التي فيها كلام الله تعالىٰ لموسىٰ، وكلامه للملائكة، وكلامه لآدم: ما يدل علىٰ أن هذا الكلام بحرف مفهوم، وصوت مسموع، والتعبير بالمناداة التي للبعيد والمناجاة التي للقريب تأكيد لذلك، كما في قوله تعالىٰ: ﴿وَنَدَيْنَهُ مِن جَانِبِ ٱلظُّورِ الْأَيْمَنِ وَقَرَبْنَهُ نَجِيًا ﴾ [مريم: ٥٢]، وغيرها.

ووردت أحاديث تدل على أنَّ حديث النفس لا يسمَّىٰ كلاما كقوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ﴿إِنَّ اللهَ تَجَاوَزُ لِأُمَّتِي مَا حَدَّثَتْ بِهِ أَنْفُسَهَا، مَا لَمْ يَتَكَلَّمُوا، أَوْ يَعْمَلُوا بِهِ (۲)، فحديث النفس لا يؤاخذ عليه العبد إلا إذا تكلم، وفيه: التفريق بين ما يقوم في النفس وما يتكلم به.

وقوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إنَّ صلاتَنا هذه لا يَصْلُحُ فيها شيءٌ مِن كلام النَّاسِ»(٣).

<sup>(</sup>١) الإشارات الإلهية، (ص ٥٦٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣/ ١٤٥)، كتاب العتق، باب الخطإ والنسيان في العتاقة والطلاق ونحوه، ولا عتاقة إلا لوجه الله، رقم: (٢٥٢٨)، ومسلم (١/ ١١٦)، كتاب الإيمان، باب تجاوز الله عن حديث النفس والخواطر بالقلب، إذا لم تستقر، رقم: (١٢٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (١/ ٣٨١)، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب تحريم الكلام في الصلاة، ونسخ ما كان من إباحته، رقم: (٥٣٧).

\*\*

فحديثُ النفس لا يُبطل الصلاة ما لم يُخرج المصلي كلاماً بحرف وصوت بالإجماع.

أماالآية الأخيرة، وهي قوله تعالى: ﴿وَيَقُولُونَ فِي أَنفُسِمِ مُ لَوَلاَ يُعَذِّبُنَا اللَّهُ بِمَا نَقُولُ ﴾ [المجادلة: ٨]: فقد استدل بها من يقول بالكلام النفسي، مع أنها ظاهرة في التقييد الذي ينفي الإطلاق؛ فقوله: (في أنفسهم) دليل على أن الأصل في القول أنه ليس في النفس، لذلك ذكر التقييد المبين للمراد.

وتفصيل المسألة والأدلة عليها كثيرة، وذكرها مع الاعتراضات والأجوبة يطول، وهي ليست من مسائل علم الأصول، وقد فصَّل فيها شيخ الإسلام بما يشفي ويكفي (١).



<sup>(</sup>١) كما في كتابه التسعينية، ففيه ما يقارب التسعين دليلا في الرد على القائلين بالكلام النفسي.





10

## (الواو) لمطلق الجمع إلا بقرينة تدل على الترتيب

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿وَآدُخُلُواْ ٱلْبَابِ سُجَّكَدًا وَقُولُواْ حِطَّلٌّ ﴾ [البقرة: ٥٨].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ وَقُولُوا حِطَّتُ وَأَدْخُلُوا ٱلْبَابَ سُجَّكًا ﴾ [الأعراف: ١٦١].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ يَنَمَرْيَهُ ٱقْنُتِي لِرَبِّكِ وَأُسْجُدِي وَأَرْكِعِي مَعَ ٱلزَّكِعِينَ ﴾ [آل عمران: ٤٣].
  - ٤) قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرُوَّةَ مِن شَعَآبِرِ ٱللَّهِ ﴾ [البقرة: ١٥٨].

### التحليل الأصولي:

ذهب بعض الشافعية والحنابلة إلى أنّ الواو لمطلق الجمع، ولا تدل على الترتيب إلا بقرينة، ومن أدلتهم:

مجموع الآيتين: الأولى والثاني: فإن الله تعالى أمر بني إسرائيل بأمرين: دخول الباب وقول: (حطّة)، فقدم دخول الباب في الآية الأولى وأخره في الثانية مما يدل على أن الواو ليست للترتيب، وإلا لزم كذب أحد الخبرين.

لكن يجاب عن ذلك: بأنها قد تكون للجمع في إحداهما، وللترتيب في الأخرى، فيبقى النزاع (١).

وفي الآية الثالثة: قدَّم السجود على الركوع، مما يدل على أن المقصود مطلق الجمع.

وأجيب بأنه ربما كانت الصلاة كذلك في شرعهم (١)، أو الترتيب لشرف السجود.

<sup>(</sup>١) ينظر: استدلال الأصوليين، (ص٥٥).

<sup>(</sup>٢) الإشارات الإلهية، (ص ١٣٣).

\*\*

كما استدلوا بقوله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «لا تَقُولُوا ما شَاءَ اللهُ وشِئْتَ، ولكِنْ قُولُوا ما شَاءَ اللهُ وشِئْتَ، ولكِنْ قُولُوا ما شاءَ اللهُ، ثُمَّ شئتَ»(۱)، فنهى النبيُّ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَن يجمع بينه وبين الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَىٰ فِي المشيئة بالواو، وأرشدهم إلى استخدام حرف (ثمّ) الذي يفيد الترتيب؛ مما يدلّ على أنّ الواو ليست للترتيب(۱).

وذهب بعض المتكلمين إلىٰ أن الواو للترتيب.

ومن أدلتهم:

الآية الرابعة: حيث استدل جماعة من الأصوليين كالرازي والآمدي بالآية مع قوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «أبدأُ بما بدأَ الله بهِ»(٣)، وفيه الترتيب بين الصفا والمروة، وإلا لو كانت لمطلق الجمع لخيرهم النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

وأجيب بأنّ الترتيب استفيد من قول النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، وليس من ترتيب الآية، وإلا لما تردد الصحابة في البدء بالصفا لو كانت الواو للترتيب(٤).

وذكر الزركشي حديث البراء أن رجلا قال: «يا رسولَ اللهِ، أُقاتِلُ وأُسْلِم؟ قال: أُسلِمْ ثُمَّ قاتِلُ»(٥)، ووجه الدلالة فيه ظاهر فإنَّ النبيِّ صَلَّلَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فهم

<sup>(</sup>۱) صحيح. أخرجه أحمد (٥٥/ ٤٣)، رقم (٢٧٠٩٣)، والنسائي (٧/ ٦)، كتاب الأيمان والنذور، الحلف بالكعبة، رقم: (٣٧٧٣)، وفي لفظ النسائي: «عن قُتَيْلَةَ، امْرَأَةٍ مِنْ جُهَيْنَةَ: أَنَّ يَهُودِيًّا أَتَىٰ النَّبِيَّ صَلَّتَلَامَعَيْهِ وَقَالَ: إِنَّكُمْ تُنَدِّدُونَ، وَإِنَّكُمْ تُشْرِكُونَ تَقُولُونَ: مَا شَاءَ اللهُ وَشِئْت، وَتَقُولُونَ: وَالْكَعْبَةِ، «فَأَمَرَهُمُ النَّبِيُّ صَلَّتَلَامَتَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا أَرَادُوا أَنْ يَحْلِفُوا أَنْ يَقُولُونَ: وَرَبِّ الْكَعْبَةِ، وَيَقُولُونَ: مَا شَاءَ اللهُ ثُمَّ شِئْت». وانظر: السلسلة الصحيحة (١٣٦).

<sup>(</sup>٢) العدة لابي يعليٰ (١/ ١٩٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: (٢/ ٨٨٦)، كتاب الحج، باب حجة النبي صَّ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، رقم: (١٢١٨) عن جابر رَخِاللهُ عَنهُ.

<sup>(</sup>٤) المحصول للرازي (١/ ١٦٢)، الإحكام للآمدي (١/ ١٦٧).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في صحيحه: (٢٠ /٢)، كتاب الجهاد والسير باب: عمل صالح قبل القتال، رقم: (٢٠٨) عن البراء رَضَالِلُهُ عَنهُ.



الترتيب، ودلَّه علىٰ الصحيح منه، ويمكن الجواب عنه بأنه صَاَّلَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أر اد التأكيد<sup>(۱)</sup>.

فالراجح أنها لمطلق الجمع، وقد تفيد معاني أخرى بحسب القرائن.





### (الفاء) للتعقيب إلا بقرينة

17

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿ ٱلَّذِي خُلُقُكَ فَسَوَّنكَ فَعَدَلُكَ ﴾ [الانفطار: ٧].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ وَنَادَىٰ نُوحُ رَّبُّهُ و فَقَالَ رَبِّ إِنَّ آبنِي مِنْ أَهْلِي ﴾ [هود: ٥٥].
  - ٣) قوله تعالىٰ: ﴿فَوَكَرْهُۥ مُوسَىٰ فَقَضَىٰ عَلَيْهِ ﴾ [القصص: ١٥].
- ٤) قوله تعالىٰ: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِلَحًا مِن ذَكِرٍ أَوْ أَنْ يَى وَهُوَ مُؤْمِنُ فَلَنُحْيِينَــُهُۥ
   حَيْوةً طَيِّـبَةً ﴾ [النحل: ٩٧].
  - ٥) قوله تعالىٰ: ﴿ وَأَمَّا ٱلسَّآبِلَ فَلاَ نَنْهُرْ ﴾ [الضحيٰ: ١٠].

#### التحليل الأصولي:

(الفاء) تفيد التعقيب أي أن وقوع الثاني عقب الأول، وهو الذي عليه جماهير أهل اللغة والأصول، حتى نقله الرازي إجماعًا عن أهل اللغة، فقال: «وإنما قلنا إنها للتعقيب؛ لإجماع أهل اللغة عليه»(١).

وتعقب بمخالفة الفراء وغيره (٢).

ومنهم من استدل عليه بأنها لو لم تكن للتعقيب لما دخلت على الجزاء إذا لم يكن بلفظ الماضي والمضارع؛ لكنها تدخل فيه فهي للتعقيب.

وبيان الملازمة: أن جزاء الشرط قد يكون بلفظ الماضي، كقوله: من دخل داري أكرمته، وقد يكون بلفظ المضارع، كقوله: من دخل داري يكرم، وقد يكون لا بهاتين اللفظتين: وحينئذ لا بد من ذكر الفاء، كقوله: من دخل داري فله درهم.



<sup>(</sup>١) المحصول (١/ ٣٧٣).

<sup>(</sup>٢) نهاية السول للإسنوي (١/ ٣٤٢).



وإذا وجب دخول الفاء على الجزاء، وثبت أن الجزاء لا بد أن يحصل عقيب الشرط علمنا أن الفاء تقتضى التعقيب(١).

وشواهده كثيرة جداً، وهذه الآيات شواهد متنوعة عليه؛ فقوله تعالىٰ: ﴿ اللَّذِي خَلَقَكَ فَسَوَّنِكَ فَعَدَلُكَ ﴾ الترتيب فيها معنوى؛ فالمعنىٰ دال عليه.

وقوله تعالى: ﴿ وَنَادَىٰ نُوحٌ رُبَّهُۥ فَقَالَ رَبِّ إِنَّ البِّي مِنْ أَهِلِي ﴾ [هود: ٥٤]: ترتيب لفظي فهو يتضمن عطف مفصل على مجمل، وقوله تعالى: ﴿ فَوَكَزَهُۥ مُوسَىٰ فَقَضَىٰ عَلَيْهِ ﴾ [القصص: ١٥] فيه السببية، وهي دالة على الترتيب، وقوله تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِيحًا مِن ذَكِرٍ أَوْ أُنثَىٰ وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِينَّهُۥ حَيَوٰةٌ طَيّبةٌ ﴾ [النحل: ١٩]: عَمِلَ صَلِيحًا مِن ذَكِرٍ أَوْ أُنثَىٰ وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِينَّهُۥ حَيَوٰةٌ طَيّبةً ﴾ [النحل: ١٩]: الفاء هنا للشرط، وما بعدها يقع عقب ما قبلها، وقوله تعالىٰ: ﴿ وَأَمَّا السَّآبِلَ فَلَا نَنْهُرٌ ﴾ [الضحىٰ: ١٠]: هي في معنى الشرط، وكل هذه التراكيب دالة علىٰ التعقيب، ولكل آية منها عشرات الآيات علىٰ وزانها.

وذهب بعض الأصوليين إلىٰ أنها لا تفيد التعقيب.

واستدلوا لذلك بأنها جاءت بغير معنىٰ التعقيب، كما في قوله تعالىٰ: ﴿لَا تَفۡتَرُواْ عَلَى ٱللّهِ كَذِبًا فَيُسۡحِتَكُم بِعَذَابِ ﴾ [طه: ٦١].

والإسحات لا يقع عقيب الافتراء بل قد يتراخى إلى الآخرة، وربما عجل في الدنيا.

وقوله تعالىٰ: ﴿وَإِن كُنتُمْ عَلَىٰ سَفَرٍ وَلَمْ تَجِدُواْ كَاتِبًا فَرِهَنُ مَّقْبُوضَةٌ ﴾ [البقرة: ٢٨٣]، مع أن ذلك قد لا يحصل عقيب المداينة.

وأجاب الجمهور عن الاستدلال بالآيات بأن هذه من معاني الفاء، وليس هو معناها الأصلي (٢).

<sup>(</sup>٢) المحصول للرازي (١/ ٥٢٤)، نهاية السول للإسنوي (١/ ٣٤٢).



<sup>(</sup>١) المحصول للرازي (١/ ٥٢٣)، وما بعدها.

# الباب الثاني

الأحكام الشرعية



وفيه ثلاثة فصول:

- الفصل الأول: التكليف.
- الفصل الثاني: الأحكام التكليفية.
- الفصل الثالث: الأحكام الوضعية.





#### التكليف



## الفصل الأول:

### الجهل مانع من التكليف

17

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَّهِ حُجَّةُ أَبِغَدَ ٱلرُّسُلِ ﴾ [النساء: ١٦٥].
  - ٢) قوله تعالىٰ: ﴿لِأُنذِرَكُم بِهِۦوَمَنْ بَلَغَ ﴾ [الأنعام: ١٩].
  - ٣) قوله تعالىٰ: ﴿وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّىٰ نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾ [الإسراء: ١٥].
- ٤) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ ﴾ [النساء: ١١٥].
- ٥) قوله تعالىٰ: ﴿ فَإِن زَلَلْتُ مِنْ بَعْدِمَا جَآءَتْكُمُ ٱلْبَيِّنَتُ فَأَعْلَمُوٓا أَنَّ اللهَ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٠٣].

### التحليل الأصولي:

العلم شرط في التكليف، وعليه فالجهل من عوارض الأهلية، فالآيات دالة على أن الحجة بالبلاغ، ومن لم يبلغه الخطاب معذور بجهله، ولا يعذب الله تعالى من لم تبلغه الرسالة.

قال ابن تيمية: «والأظهر أنّه لا يجب قضاء شيء من ذلك، ولا يثبت الخطاب إلا بعد البلاغ؛ لقوله تعالى: ﴿لِأُنذِرَكُم بِهِ وَمَنَ بَلَغَ ﴾ [الأنعام: ١٩]، وقوله: وقوله تعالى: ﴿وَمَا كُنّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾ [الإسراء: ١٥]، وقوله: ﴿لِئَلّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللّهِ حُجَّةُ أَبعَدَ ٱلرُّسُلِ ﴾ [النساء: ١٦٥]. ومثل هذا في القرآن متعدد». أهر (١٠).

مجموع الفتاوي (۲۲/ ٤١).



وفي قوله تعالى: ﴿مِنْ بَعَدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ﴾ [النساء: ١١٥]: دلالة على أن المشاقة بعد العلم وبلوغ الحجة، قال الواحدي(١): «وذلك أنَّه ظهر له من الآية ما فيه بلاغ بما أطلع الله سبحانه على أمره، فعادى النبي صَلَّلَتُهُ عَلَيْهُ وَسَلَّم بعد وضوح الحجَّة، وقيام الدليل». أهـ(٢).

وفي الآية الأخيرة: ﴿ فَإِن زَلَلْتُكُم ﴾: يقول الطبري: «فإن أخطأتم الحق، فضللتم عنه، وخالفتم الإسلام وشرائعه، من بعد ما جاءتكم حُجَجي وبيِّنات هداي، واتضحت لكم صحة أمر الإسلام بالأدلة التي قطعت عذركم أيها المؤمنون: فاعلموا أن الله ذو عزة، لا يمنعه من الانتقام منكم مانع، ولا يدفعه عن عقوبتكم على مخالفتكما أمره ومعصيتكم إياه دافع». أهـ(٣).

ويبين دلالة هذه الآيات ما ثبت في السنة من سقوط اللوم عن عديٍّ بن حاتم رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ في قصة الخيطين (٤)، كما استدلّ به ابن حزم وابن تيمية (٥)، ولم يأمره بإعادة الصوم الذي جهل حكمه، فأفطر في أوله.

<sup>(</sup>۱) هو الإمام أبو الحسن علي بن أحمد بن محمد بن علي الواحدي، النيسابوري، الشافعي، المفسر، صَنّف التفاسير الثَّلاَّتَة (الْبَسِيط)، و(الْوَسِيط)، و(الوجِيْز) وَبِتِلْكَ الأَسْمَاء سمَّىٰ الغزَالِيُّ تَوَالِيفه الثَّلاَثَة فِي الفِقْه. وله كِتَاب (أُسبَاب التُّزُول)، المتوفى سنة: ٢٨ هـ. سير أعلام النبلاء (١٨/ ٣٤٠).

<sup>(</sup>٢) الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، (ص ٢٨٩).

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري (٤/ ٢٥٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٣/ ٢٨)، كتاب الصوم، باب قول الله تعالىٰ: ﴿وَكُلُواْ وَاشْرَبُواْ حَتَىٰ يَتَبَيَّنَ لَكُوْ الله تعالىٰ: ﴿وَكُلُواْ وَاشْرَبُواْ حَتَىٰ يَتَبَيَّنَ لَكُوْ الله تعالىٰ: ﴿وَكُلُواْ وَاشْرَبُواْ حَتَىٰ يَتَبَيَّنَ لَكُوْ اللّهِ عَالَىٰ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُ الأكل وغيره حتىٰ يطلع الفجر، وبيان صفة الفجر الذي تتعلق به الأحكام من الدخول في الصوم، ودخول وقت صلاة الصبح وغير ذلك، رقم: (١٠٩٠).

<sup>(</sup>٥) الإحكام لابن حزم (١/ ٦٨٨)، مجموع الفتاوي (٢٢/ ٤١).

\*\*

ومثله حديث من لم يحسن صلاته (۱)، حيث أمره صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بإعادة الصلاة في الوقت؛ تعليمًا له، ولم يكلِّفْه بقضاء صلواته السابقة مع عدم صحتها لجهله بأركانها.

وكذلك المستحاضة، وهي: حَمنة بنت جحش؛ أمرها النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ بالصلاة زمن الاستحاضة (٢)، ولم يأمرها بقضاء صلواتها التي تركتها؛ لكثرة دمها.

فبمجموع هذه الأدلة ثبت أنَّ الجهل عارض للأهلية، ومع هذا يؤاخذ من يفرِّط في تحصيل العلم العيني مع تمكُّنِه منه، وقدرته عليه، وتوفر أسبابه (٣).





<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱/ ۱۵۲)، كتاب الأذان، باب وجوب القراءة للإمام والمأموم في الصلوات كلها، في الحضر والسفر، وما يجهر فيها وما يخافت، رقم: (۷۵۷)، ومسلم (۱/ ۲۹۸)، كتاب الصلاة، باب وجوب قراءة الفاتحة في كل ركعة، وإنه إذا لم يحسن الفاتحة، ولا أمكنه تعلمها قرأ ما تيسر له من غيرهارقم (٣٩٧) عن أبي هريرة وَ مَرْاَلِلُهُمَانُهُ.

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبوداود: (۱/ ۲۷)، كتاب الطهارة، باب من قال: إذا أقبلت الحيضة تدع الصلاة، رقم: (۲۸۷)، والترمذي: (۱/ ۲۲۱)، أبواب الطهارة عن رسول الله صَلَّتَهُ عَلَيْوَسَلَّم، باب في المستحاضة أنها تجمع بين الصلاتين بغسل واحد، رقم: (۱۲۸)، وابن ماجه: (۱/ ۲۰۰)، كتاب الطهارة وسننها، باب ما جاء في البكر إذا ابتدئت مستحاضة، أو كان لها أيام حيض فنسيتها، رقم: (۲۲۷)، وصححه أحمد والترمذي (۱/ ۲۲۱).

<sup>(</sup>٣) ينظر: البحر المحيط (٢/ ١٧٢)، طريق الهجرتين، (ص ٤١٢).



### الترك فعل

14

- ا) قوله تعالىٰ: ﴿ لَوُلَا يَنْهَا لَهُمُ ٱلرَّبَانِيُّونَ وَٱلْأَحْبَارُ عَن قَوْ لِمِمُ ٱلْإِثْمَ وَٱكْلِهِمُ ٱلسَّحْتَ لِبَئْسَ مَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ ﴾ [المائدة: ٦٣].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿كَانُواْ لَا يَـتَنَاهَوْنَ عَن مُّنكَرِ فَعَلُوهُ لَبِئْسَ مَا
   كَانُواْ يَفْعَلُونَ ﴾ [المائدة:٧٩].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ وَقَالَ ٱلرَّسُولُ يَكرَبِّ إِنَّ قَوْمِى ٱتَّخَذُواْ هَلذَا ٱلْقُرَّءَانَ مَهُجُورًا ﴾ [الفرقان: ٣٠].

### التحليل الأصولي:

ذهب جماهير الأصوليين إلى مقتضى القاعدة، وأن الترك فعل (١)؛ فيكون التكليف في المنهي عنه تكليفًا بفعل، سواء قيل: فعل ضد المنهي عنه، أو قيل: كف النفس؛ فمؤدى العبارتين واحد، وإن اعتبرهما بعض الأصوليين قولين مختلفين (٢).

ومن أدلتهم: آيات الباب: ففي قوله تعالى: ﴿ لَوَلاَ يَنْهَاهُمُ ٱلرَّبَيْنِيُّونَ وَٱلْأَحْبَارُ عَن قَوْلِهِمُ ٱلرَّبَيْنِيُّونَ وَٱلْأَحْبَارُ نهي عَن قَوْلِهِمُ ٱللَّهِمُ ٱللَّحْتَ ﴾، وجه الدلالة أن ترك الربانيين والأحبار نهي أقوامهم عن قول الإثم وأكل السحت: سمّاه الله جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة صنعًا، في قوله: ﴿لَيْشَلَ مَاكَانُواْ يَصَنعُونَ ﴾ [المائدة: ٣٦]، أي: تركهم النهي المذكور، والصنع أخصّ من مطلق الفعل، فهو فعل بهيئة، فهو أصرح دلالة عليه.

<sup>(</sup>۱) أصول السرخسي (۱/ ۷۹)، الكشاف للزمخشري (۱/ ۲۳۲)، المستصفىٰ (۱/ ۹۰)، المحصول للرازي (۱/ ۵۰۰)، تيسير التحرير لأمير بادشاه (۲/ ۱۳۵)، مختصر ابن الحاجب مع شرح العضد (۲/ ۱۶۶) شرح مختصر الروضة للطوفي (۲/ ۲۶۲).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تشنيف المسامع بجمع الجوامع للزركشي (١/ ٢٩٢)، شرح الكوكب المنير (١/ ٤٩٢).



وأنشأ له الذم بلفظ (بئس) التي هي فعل جامد لإنشاء الذمّ في قوله: ﴿لَبِئُسَ مَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ ﴾ [المائدة:٧٩]، وهو تركهم التناهي عن كل منكر فعلوه (١١).

وكذلك في قوله تعالى: ﴿إِنَّ قَوْمِى ٱتَّخَذُواْ هَنذَا ٱلْقُرْءَانَ مَهُجُورًا ﴾ [الفرقان: ٣٠]: استدل بها بعض الأصوليين علىٰ أن الترك فعل، حيث أنكر عليهم مجرد هجرهم للقرآن، وتركهم له (٢٠).

ويدل عليه من السنة حديث:

«المسْلِمُ مَنْ سَلِمَ المسلِمونَ مِنْ لِسانِهِ ويَدِهِ»(٣)، حيث وَصَف النبيّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَدِمُ مَنْ سَلِمَ المسلم بأنَّه من ترك أذى غيره، فتركه فعل وجودي استحق به وصف الإسلام.

وكذلك حديث: «فَأَعْطُوا الطَّرِيقَ حَقَّهُ، قالوا: وما حقه؟ قالَ غَضُّ الْبَصَرِ، وَكَفُّ الْأَذَى»(٤٠).

<sup>(</sup>٤) متفق عليه. أخرجه البخاري: (٣/ ١٣٢)، كتاب المظالم والغصب، باب أفنية الدور والجلوس فيها، والجلوس على الصعدات، رقم: (٢٥ ٢٥)، ومسلم: (٣/ ١٦٧٥)، كتاب اللباس والزينة، باب النهى عن الجلوس في الطرقات وإعطاء الطريق حقه، رقم: (٢١٢١).



<sup>(</sup>١) ينظر: أضواء البيان (٦/ ٤٩)، مقاصد المكلفين للأشقر (١/ ٣٣٩).

<sup>(</sup>٢) ينظر: غمز عيون البصائر في شرح الأشباه والنظائر، لشهاب الدين الحموي (١/ ٩٥).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه. أخرجه البخاري: (١/ ١١)، كتاب الإيمان، باب: المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده، رقم: (١٠)، ومسلم: (١/ ٦٥)، كتاب الإيمان، باب بيان تفاضل الإسلام، وأي أموره أفضل، رقم: (٤٠).



وفي حديث آخر: «تَكُفَّ شرَّكَ عن الناس»(١١).

ففيهما وُصِف الكفُّ عنِ الشرِّ والأذى بأنَّه فعل يُثابُ عليه، ولم يشترط القصد. وهذه أدلة ظاهرة وغيرها كثير (٢).

وذهب أبو هاشم الجبائي<sup>(۳)</sup> من المعتزلة إلىٰ أن الترك ليس بفعل، فكف النفس عن المنهي عنه ليس بفعل ولا حركة فيه، فقد يترك الزنا مثلا مع الغفلة عن ضده، وقد يقتضي كف النفس فيكون فعلا، وقد يقتضي أن لا يفعل، ولا يقصد التلبس بضده (<sup>3)</sup>، فرأيه مبني علىٰ أن متعلق التكليف في باب النهي هو العدم الأصلي.

فالجمهور يقولون بأنه تكليف بفعل يكون ضد المنهي عنه، وهو الامتناع وهذا أمر وجودي، إلا أن الثواب إنما يكون في الكف المقصود به أداء الواجب، كترك الأكل والشرب في الصوم، أو كف النفس عن المحرم امتثالاً كترك الزنا(٥٠).

وقد اعتبر الإمام الزركشي هذا التفصيل قولا آخر، ونسبه للغزالي وابن تيمية (٢)، مع أن الجميع يشترط القصد في الترك لحصول الثواب، وإن لم يصرح به في تقرير مذهبه.

<sup>(</sup>١) متفق عليه. أخرجه البخاري: (٣/ ١٤٤)، كتاب العتق، باب: أي الرقاب أفضل، رقم: (١٥١٨)، ومسلم: (١/ ٨٩)، كتاب الإيمان، باب بيان كون الإيمان بالله تعالى أفضل الأعمال، رقم: (٨٤).

<sup>(</sup>٢) التحقيقات على متن الورقات، (ص ٨٠).

<sup>(</sup>٣) هو عبد السلام بن محمد بن عبدالوهاب الجبائي من كبار المعتزلة، وتنسب إليه طائفة البهشمية، ولد سنة ٢٤٧هـ، وتوفي سنة ٢٣١هـ الملل والنحل للشهرستاني (١/ ٧٨).

<sup>(</sup>٤) شرح الأصول الخمسة (٦٣٨)، نهاية السول (٢/ ٣٠٥).

<sup>(</sup>٥) ينظر: الضروري في أصول الفقه لابن رشد (١/ ١٧)، تشنيف المسامع (١/ ٢٩٤)، التمهيد للإسنوي، (ص ٩٨)، شرح الكوكب المنير (١/ ٤٩٢).

<sup>(</sup>٦) ينظر: تشنيف المسامع (١/ ٢٩٢)، شرح الكوكب المنير (١/ ٤٩٢).



## الكفار مخاطبون بأحكام الشريعة وإن لم تقبل منهم

19

- ١) قوله تعالى: ﴿ مَاسلَكَ كُمْ فِ سَقَرَ ﴿ ثَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَالْمُلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ وَوَيْلُ لِلمُشْرِكِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَالَىٰ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللللَّا اللَّا اللَّهُ الللللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ وَلِلّهِ عَلَى ٱلنّاسِ حِبُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللّهَ غَنِيُ عَن ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [آل عمران: ٩٧].
- ٤) قوله تعالى: ﴿ وَمَا مَنْعَهُمْ أَن تُقْبَلَ مِنْهُمْ نَفَقَتُهُمْ إِلَّا أَنَّهُمْ صَفَرُواْ
   بِاللَّهِ وَبِرَسُولِهِ ﴾ [التوبة: ٤٥].
- ٥) قوله تعالىٰ: ﴿ وَقَدِمْنَآ إِلَىٰ مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَــُهُ هَبِــَآءُ مَّنتُورًا ﴾ [الفرقان: ٢٣].

#### التحليل الأصولي:

يتكلّم الأصوليّون عن هذه المسألة عند كلامهم عن شروط التكليف، فيقولون: إنَّ حصول الشرط لا يشترط في توجيه التكليف؛ فلا يُشترط في توجيه التكليف فلا يُشترط في توجيه التكليف بالصّلاة: أن يكون المكلَّف قد حصَّل شرطها وهو الطهارة، وهنا كذلك هل يقع التكليف بالفروع لمن لم يحصّل شرطَه وهو الإيمان؟

وقد اختلفوا في المسألة على أقوال: أشهرها المنصوص في القاعدة، وهو أنّهم مخاطبون بفروع الشريعة، وهو قول الجمهور؛ استدلالاً بعمومات الآيات



الدالّة على تعذيب الكفار لتركهم الامتثال بالفروع (١)؛ كما في قوله تعالى: ﴿مَاسَلَكَكُمْ فِي سَقَرُ ﴿ ثَا فَالُوا لَمْ نَكُ مِنَ ٱلْمُصَلِّينَ ﴿ ثَا وَلَمْ نَكُ فُطُعِمُ ٱلْمِسْكِينَ ﴿ ثَا وَكُنّا فَكُمْ مَا الْمُعَلِّينَ ﴿ ثَا الْمَدْثُرِ: ٤٢ - ٤٤]، حيث أنكر عليهم تُرك الصلاة والإطعام، وكذلك قوله تعالىٰ: ﴿ وَوَيَلُ لِللَّمُشْرِكِينَ ﴾ [فصلت: ٦].

واعترض على هذا الدليل بأن المقصود من الزكاة هنا تزكية النفس من الشرك؛ لأن الآية مكية، والزكاة لم تفرض إلا في المدينة.

وأجيب بأن الأصل حمل اللفظ على معناه الشرعي، كما أنه لا مانع من حمله على المعنيين (٢).

وبالعمومات في الخطابات الشرعيّة التي تخاطب جميع الناس، وليس المؤمنين فقط، كقوله تعالىٰ: ﴿وَلِللّهِ عَلَى ٱلنّاسِ حِبُّ ٱلْبَلَيْتِ ﴾ [آل عمران: ٩٧]، فهذا يدل علىٰ دخول جميع الناس في الخطاب بالحج<sup>(٣)</sup>.

وهي لا تقبل منهم حال كفرهم بدلالة الآيتين الأخيرتين.

وأما من قال بأنّهم غيرُ مخاطبين، كما في قولٍ عند الحنابلة والشافعية وأكثر الحنفيّة؛ فعلل لذلك بهذه العلة، وهي أنّهم لا يصحُّ منهم الامتثال حال كفرهم ولا تقبل منهم؛ استدلالا بالآيتين، كما لا يجب عليهم القضاء بعد إسلامهم (٤).

<sup>(</sup>١) وهذا مبني علىٰ أن الصلاة والزكاة والحج داخلة في مصطلح الفروع بالقسمة الثنائية المشهورة عند المتكلمين، حيث تجعل الأصول هي الاعتقاديات والفروع هي العمليات، وسيأتي الكلام علىٰ ذلك.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الاعتراضات علىٰ الدليلين وأجوبتها في استدلال الأصوليين، (ص ٨٦- ٨٧).

<sup>(</sup>٣) ينظر: نفائس الأصول (٢/ ٦٩٦)، إحكام الفصول، (ص ٢٢٤)، الفروق (١/ ٢١٨)، البحر المحيط (١/ ٤٠١)، شرح الكوكب المنير (١/ ٥٠٠)، القواعد والفوائد الأصوليّة، (ص ٤٩).

<sup>(</sup>٤) البرهان للجويني (١/ ١٠٧)، تيسير التحرير (٢/ ١٤٨)، كشف الأسرار (٤/ ٣٤٣)، شرح تنقيح الفصول، (ص ١٦٦).



## وبتأمّل القولين يَظهر أنّ الجميع يتّفقون على ما يلي:

- ١ عدم صحّة الفروع من الكفّار حالَ كفرهم.
  - ٢- عدم إلزامهم بالقضاء بعد إسلامهم.
- ٣- أنَّه يُعاقَب على كفره، ويتفاوت عذابه بحسب عمله.
- ٤ أنّه مطالب بالفروع بشرط تحصيل شرطها وهو الإيمان، كما يخاطب المحدث بالصلاة، وإن كانت لا تصح منه دون طهارة.

وبناء على اتفاقهم في هذه المسائل يرتفع الخلاف في القاعدة، ويكون أقرب إلى اللفظي، كما نصّ عليه المحققون من الأصوليين، إلا أن جماعة من الأصوليين ذكروا فروعا كثيرة (١)، منها:

- ١ إذا زني الذِّمِّيُّ؛ فإن في وجوب الحد عليه وجهين عند الفقهاء.
- ٢ إذا نذر شيئا حال كفره ثم أسلم: فقيل: لا يلزمه، وقيل: يلزمه إذا أسلم.
- وكلا هذين الفرعين بُنيا علىٰ أحاديث خاصة، وليست علىٰ القاعدة فقط.
  - ٣- أنه هل يمنع من تعظيم المسلم بحنى الظهر، إذا منعنا المسلم منه؟
  - ٤ إذا أسلم فهل له أن يصلي على قبر من مات من المسلمين في كفره؟
- ٥- جواز إعانة المسلم له على ما لا يحل عندنا، كالأكل والشرب في نهار رمضان بضيافة أو غيرها.
- ٦- إذا قتل الحربي مسلمًا، أو أتلف عليه مالا، ثم أسلم فهل عليه ضمان؟

<sup>(</sup>۱) المحصول (۱/ ۲/ ۲۰۰۶)، وروضة الناظر مع النزهة (۱/ ۲۳۱)، والتلويح (۱/ ۲۱۳)، وفواتح الرحموت (۱/ ۲۲۳)، وينظر: إتحاف ذوي البصائر (۲/ ۱۲۰).





٧- إذا جاوز الكافر الميقات مريداً للنسك، وأسلم وأحرم دونه، فهل
 يجب عليه الدم؟

٨- إذا قتل الكافر صيداً في الحرم فهل تجب الكفارة عليه؟ (١)
 وغيرها من الفروع الكثيرة التي ألحقت بهذه المسألة، وفيها أخذ ورد،
 وجزر ومد، وإنما استطردت في ذلك للتجاذب القوي في نوع الخلاف (٢).



<sup>(</sup>٢) ينظر تحقيقه في: الخلاف اللفظي عند الأصوليين (١/ ٢٤٩).



<sup>(</sup>١) التمهيد في تخريج الفروع علىٰ الأصول للإسنوي (١/ ١٣١).



## لا يجوز التكليف بالمحال

ا) قوله تعالىٰ: ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ۚ لَهَا مَا كُسَبَتُ وَعَلَيْهَا مَا

آكُتَسَبَتُّ رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذُنَآ إِن نَسِينَآ أَوْ أَخْطَأَنَا ۚ رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلُ عَلَيْنَآ إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِنَا ۚ رَبَّنَا وَلَا تُحَمِّلْنَا مَا لَاطَاقَةَ لَنَا بِدِء ﴾ [البقرة: ٢٨٦].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿وَمَاجَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ [الحج: ٧٨].

٣) قوله تعالىٰ: ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْعُسْرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥].

### التحليل الأصولي:

هذه المسألة أخذت مساحة من علم الأصول، وهي من المسائلِ الكلاميّةِ المقحمة في هذا العلم، لذلك ذكر الشهرستاني أنّ أوَّل من تكلّم بها الجهم بن صفوان(١)، ثمّ نقلها المتكلِّمون(٢).

ومما يدل على عدم التكليف بالمحال أنه «لما نزل قوله تعالى: ﴿ وَإِن تُبَدُوا مَا فِي آَنَهُ ﴾ [البقرة: ٢٨٤]، اشتد وَالِن تُبَدُوا مَا فِي آَنَهُ وَاللهِ: لا نطيقُها، فقال صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: أَثْريدُونَ أَنْ تَقُولُوا كَما فلك على الصحابة، وقالوا: لا نطيقُها، فقال صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: أَثْريدُونَ أَنْ تَقُولُوا كَما قَالَ أَهْلُ الكِتابَيْنِ مِنْ قَبْلِكُم: سَمِعْنا وعَصَيْنا؟ قولوا: سَمِعْنا وأطَعْنا، فلما فعلوا ذلك نسخها الله تعالى، فأنزل: ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللّهُ نَفْسًا إِلّا وُسْعَهَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦]،



<sup>(</sup>۱) الجهم بن صفوان بن محرز، قال عنه الذهبي: المبتدع الضال رأس الجهمية، هلك في زمان صغار التابعين، وما علمته روئ شيئًا، وقد زرع شراً عظيمًا، فقد نفي عن الله الأسماء والصفات، وقال بالجبر، وخلق القرآن، وغير ذلك من الأفكار المنحرفة. ميزان الاعتدال (١/ ٤٤١).

<sup>(</sup>٢) الملل والنحل للشهرستاني (١/ ٨٧).



وقال: قَدْ فَعَلْتُ»(١).

فالحديث مع الآيات دليل على أنّ الله تعالى لا يكلّف بما لا يطاق، ولو أمكن المكلّف فعله بمشقة وثقل؛ فضلاً عن أن يُكلّف بالمحال.

وكذلك قوله تعالى: ﴿وَمَاجَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ [الحج: ٧٨]، وما لا يطاق فيه حرج شديد، فكيف بالمحال؟! (٢)

ومثلها الآيات الدالة على التيسير ورفع العنت، فكلها دالة على عدم التكليف بالمحال؛ إذ هو أعظم من مجرد المشقة والعسر.

ويدل عليه أيضا قوله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إذا أَمرْ تُكُم بِأَمْرٍ فأْتوامِنْه مااسْتَطَعْتُم» (٣)، وهو صريح في أنّ التكليف بحسب الاستطاعة (٤).

واستدل المجوزون بالآية نفسها على التكليف بما لا يطاق، قالوا: لأنه لو كان يستحيل التكليف بما لا يطاق لما سأل المؤمنون دفعه (٥).

ولكن ضعّفه الغزالي (٢)؛ لأن المراد به ما يشق ويثقل علينا، أي هم لم يسألوا عدم التكليف بالمست حيل، وإنما عدم تكليف ما يشق عليهم.

<sup>(</sup>٦) المستصفىٰ (١/ ٨٦).



<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: (١/ ١١٥)، كتاب الإيمان، باب بيان قوله تعالىٰ: ﴿ وَإِن تُبَدُّوا مَا فِي ٓ أَنفُسِكُمْ أَوْ تُحَفِّفُوهُ ﴾ [البقرة: ٢٨٤]، رقم: (١٢٥) عن أبي هريرة رَحْالِلَهُ عَنهُ.

<sup>(</sup>٢) الإحكام للآمدي (١/ ١٣٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٩/ ٩٤)، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب الاقتداء بسنن رسول الله صَلَّتَهُ عَلَيْهُ وَرك مَا لِللهِ عَلَى اللهُ عَمَا لا ضرورة إليه، أو لا يتعلق به تكليف وما لا يقع، ونحو ذلك، رقم: (١٣٣٧).

<sup>(</sup>٤) البحر المحيط (١/ ٣٧١).

<sup>(</sup>٥) البحر المحيط (٢/ ١١٢)، الإرشاد للجويني، (ص ٢٢٢٦).



#### والمحال على نوعين:

النوع الأول: المحالُ لذاته: كاجتماع الضدَّين، ونظر الأعمى، ووجود الشيء في مكانين مختلفين ونحوه.

فهذا النّوع قالت الأشاعرة بإمكانيّة التكليف به على أصلهم في أنّ التكليف لمجرّد الابتلاء، لكنهم اختلفوا في وقوعه:

فزعَم الرّازي أنّه وقع، كما في تكليف أبي لهب بأنْ يؤمن بأنّه لن يؤمن، فقد أمره الله تعالىٰ بالإيمان كما في قوله تعالىٰ: ﴿ يَنّا أَيُّهَا ٱلنّاسُ أَعْبُدُواْ رَبَّكُمُ ﴾ [البقرة: ٢١]، وأخبره بعدم الإيمان كما في سورة المسد، فهو من اجتماع الضدين (١١).

كمااستدلوابقوله: ﴿وَأُوحِى إِلَىٰ نُوحِ أَنَّهُ اللهِ يُومِ مَن قُومِكَ إِلّا مَن قَدْ ءَامَنَ ﴾ [هود: ٣٦]: ووجه الدلالة بينه الطوفي بقوله: «يحتج به من يرى تكليف ما لا يطاق، وتقريره: أن نوحا أخبر أن قومه لن يؤمن في المستقبل أحد منهم، وخبر الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى صدق، ومتعلقه جازم لا خلف فيه، ثم إنهم مع ذلك لم ينقطع الخطاب التكليفي عنهم، حينئذ هم مأمورون بالإيمان مع استحالة وقوعه منهم، وهو تكليف ما لا يطاق، أو تكليف بالمحال». أهد (٢).

لكنّ الصحيح أنّ كلا المثالين من النوع الثاني.

النوع الثاني: المحال لغيره: وهو غير المستحيل لذاته، لكنه تعلّق علم الله به أنّه لا يوجد فأصبح محالاً من هذه الجهة، وذلك كالأمر بالإيمان لمن علم الله تعالىٰ أنّه لا يؤمن كما في قصّة أبي لهب وقصة نوح (٣).

<sup>(</sup>٣) الإرشاد للجويني، (ص ٢٢٦)، المستصفىٰ (١/ ٨٦)، البحر المحيط (٢/ ١١٢).



<sup>(</sup>١) المعالم في أصول الفقه للرازي (١/ ٣٠٤)، عن المسائل المشتركة، (ص ١٤١).

<sup>(</sup>٢) الإشارات الإلهية، (ص ٣٤٠).



فهذا النوع الثاني متَّفق على وقوعه، لكن نازع أئمة السنَّة في تسميته محالًا؟ فهو ممكن في حق المأمور، ولا يقال بأنّه لا يطيقه؛ لجهله بما في علم الله تعالىٰ (١٠). والخلاف في المحال بنوعيه كما هو ظاهر ليس في الوقوع، وإنما في الجواز وعدمه؛ فالمأخذ عقدي كما تبين، والله أعلم.







## للتشريع حكم ومقاصد كثيرة

41

- ١) قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَالْحَيَوْةَ لِيَبْلُوكُمُ أَيْكُمُ أَيْكُمُ أَحْسَنُ عَمَلًا وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْغَفُورُ ﴾ [الملك: ٢].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّاجَعَلْنَا مَا عَلَى ٱلأَرْضِ زِينَةً لَمَّا لِنَبْلُوَهُرْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴾ [الكهف: ٧].
- ٣) قوله تعالى: ﴿ وَتِلْكَ ٱلْجَنَّةُ ٱلَّتِيَ أُورِثْتُمُوهَا بِمَا كُنتُمُ تَعْمَلُونَ ﴾
   [الأعراف: ٤٣].
- قوله تعالىٰ: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِلَحًا مِّن ذَكِرٍ أَوْ أُنثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِينَـٰهُۥ
   حَيْوةً طَيِّبَةً ﴾ [النحل: ٩٧].
- ٥) قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَىٰ ٓ ءَامَنُواْ وَٱتَّقَوْاْ لَفَنَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَتِ مِّنَ ٱلسَّكَاآءِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [الأعراف: ٩٦].
- ٦) قوله تعالىٰ: ﴿وَأَلَّوِ ٱسْتَقَامُواْ عَلَى ٱلطَّرِيقَةِ لَأَسْقَيْنَاهُم مَّآءً غَدَقًا ﴾ [الجن: ١٦].

### التحليل الأصولي:

هذه مسألة أصولية مبنية علىٰ أن جميع الأحكام الشرعية تكاليف، أي فيها مشقة وكلفة، ثم عللوا الحكمة من تشريعها بأحد أمرين:

-إما مجرد الابتلاء: وهو قول الأشاعرة، وهذا مبنيٌّ على قولهم في نفي الحِكم والعِلل، والنصوص متوافرة في إثبات الغاياتِ والحِكم في الأحكام، ومن أدلتهم: قوله تعالىٰ: ﴿ٱللَّذِى خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْحَيْوَةَ لِيَبْلُوكُمُ أَيْكُمُ أَحُسُنُ عَمَلًا ﴾ [الملك: ٢]، ومثلها الآيات الأخرى الدالة علىٰ الابتلاء وأنه المقصود من التكليف.

- وإما مجرد التعويض، فالثوابُ عِوضٌ عن مشقّة التكليف، وهو قول



المعتزلة، واستدلّوا بالعمومات الدالّة علىٰ أنّ دخول الجنّة بالأعمال؛ كقوله تعالىٰ: ﴿وَنُودُوۤا أَن تِلُكُمُ ٱلْجَنَّةُ أُورِثَتُمُوهَا بِمَاكُنتُم تَعَمَلُونَ ﴾ [الأعراف: ٤٣]، فجعلوا الباء هنا للتعويض وليست للسببية (١٠).

والذي عليه المحققون أنَّ التشريع له مقاصد كثيرة، وحكم عظيمة، ومنافع زائدة على مجرَّد الابتلاء؛ كما دلت عليه بقية الآيات الأخرى، من الحياة الطيبة، والطمأنينة، وعمارة الأرض، وحصول البركات والرزق وغيرها من الأسرار؛ لذلك جاء في معنى الحياة الطيبة التي تثمرها الطاعة أقوال، منها: أنه الرزق الحلال، القناعة، توفيقه إلى الطاعات فإنها تؤديه إلى رضوان الله، السعادة، العافية والكفاية، المعرفة بالله، وصدق المقام بين يدي الله، الاستغناء عن الخلق والافتقار إلى الحق، الرضا بالقضاء (٢)، وكلها داخلة في مطلق اللفظ.

وأما القول بالتعويض: فإن عمل العبد لا يقابل ثوابَ الله تعالى، ولا يعادله؛ فنعم الله سبحانه سابغة، والعمل إنّما هو سبب لدخول الجنّة، وهو فضل من الله تعالى؛ جزاء لعمله، ومكافأة عليه، فالباء الواردة في الآيات هي باء السببيّة لا التعويض.

لذلك كان من رحمة الله وفضله أنه يُدخل أقواماً الجنّة بغير عمل، فهنا لا معاوضة ولا مقابلة، بل هي محضُ رحمة وفضل، وإحسان من الكريم المنان.

أمّا المشقّة: فقد تتعلَّق بالعمل فيزداد الثواب بها كما في حديث: «أَجْرُكِ عَلَى قَدْرِ نَصَبِك»(٣).

<sup>(</sup>١) التلخيص للجويني (١/ ١٥٣)، مجموع الفتاوي (١/ ٢٥، ٦٢٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الجامع لأحكام القرآن للقرطبي (١٠/ ١٧٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٣/ ٥)، أبواب العمرة، باب أجر العمرة علىٰ قدر النصب، رقم: (١٧٨٧)، ومسلم: (٢/ ٨٧٦)، كتاب الحج، باب بيان وجوه الإحرام، وأنه يجوز إفراد الحج والتمتع والقران، وجواز إدخال الحج علىٰ العمرة، ومتىٰ يحل القارن من نسكه، رقم: (١٢١١)، عن عائشة كَائشَة وَعَائشَة وَعَائشَة وَعَائشَة وَعَائشَة وَعَائشَة وَعَائشَة المناري: «ولكنها علىٰ قدر نفقتك أو نصبك».



فالمشقة ليست مقصودة لذاتها؛ لذلك إذا زادت المشقة خُفِّفَ الحكم؛ إذ شريعتنا مبنيّة على التيسير، ورفع الحرج، ووضع الآصار والأغلال التي كانت فيمن قبلنا.





## يصحُّ الخطاب للمعدوم

قوله تعالىٰ: ﴿لِأُنذِرَّكُم بِهِ ـ وَمَنْ بَلَغَ ﴾ [الأنعام: ١٩].

### التحليل الأصولي:

هذه المسألة متعلقة بمباحث الخطاب من علم الأصول، وهي مقدمة للتكليف، ولكنها في أصلها كلامية، أوردها المعتزلة على الأشاعرة الذين يقولون بأنّ الكلام أزلي، فقالوا: هل يصحُّ أن يخاطب الله تعالى المعدوم بشرط وجوده، أم لا يصح أن يخاطبه إلا بعد وجوده؟(١)

فذهب عبد الله بن كُلَّاب (٢)، شيخُ الأشعري إلى أنّ الكلامَ الأزليَّ لا يتصف بكونه أمراً، أو نهياً، أو خبراً إلّا عند وجود المخاطبين، فالمعدوم غير مخاطب إلا بعد إيجاده.

وخالفه الأشعري وذهب إلى أنّ الكلام الأزلي متصف بكونه أمراً ونهياً وخبراً، والمعدوم مخاطب بالأمر الأزلى على تقدير وجوده (٣).

أمّا المعتزلة: فعندهم أنّ القرآن مخلوق أصلاً وقت الخطاب؛ فلا ترِدُ عليهم المسألة، لذلك ألزموا الأشاعرة بأحد القولين السابقين، وحكموا عليهم بالاضطراب، وأكثر المثبتة من المتكلّمين علىٰ قول الأشعري، وهو أنّ المعدوم

<sup>(</sup>١) المسائل المشتركة، (ص ١٤٩).

<sup>(</sup>٢) محمد عبد الله بن سعيد بن كلاب التميمي البصري، كانت بينه وبين المعتزلة مناظرات، ولشدة مجالدته وجذبه للخصم بحجته لقب بابن كلاب؛ لا لأن كلابا جده، لذلك يصح أن يقال (الكلابي). توفي سنة ٢٤٠ هـ. والكلاب هو المهماز أي الحديدة التي توضع على حافر الخيل وغيره. انظر: السير (١١/ ١٧٤)، طبقات السبكي (٢/ ٢٩٩).

<sup>(</sup>٣) البرهان (١/ ٢٧٤)، البحر المحيط (٢/ ٨٧٥).



مخاطب بشرط وجوده.

والصَّواب: أنَّ كلام الله تعالىٰ قديم النوع، متجدد الآحاد كما في الصفات الاختيارية، وأمَّا تقدَّم الخطاب مشروطًا بوجود المخاطب: فهذا صحيح؛ لعموم الآية، وهي قوله تعالىٰ: ﴿لِأَنذِرَكُم بِهِ وَمَنْ بَلَغَ ﴾ [الأنعام: ١٩](١)، وتفسيرها: أن هذا القرآن فيه النذارة لكم أيها المخاطبون، وكل من بلغه القرآن إلىٰ يوم القيامة (٢)؛ لذلك أورد ابن جرير عن محمد بن كعب قوله: «من بلغه القرآن، فكأنما رأى النبي صَاِّلتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ )(٣).

وهذا القول واضح وفطري، يغني عن كثير من التكلفات، والأجوبة، والاعتراضات التي يوردها الأصوليون في هذه المسألة (٤).





<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۸/ ۱۸۵).

<sup>(</sup>٢) تفسير السمعاني (٢/ ٩٣)، تفسير السعدي (٢٥٢).

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري (١١/ ٢٩١).

<sup>(</sup>٤) ينظر مثال ذلك في: نهاية السول للإسنوي (١/ ١٤٣) وما بعده.



## أهلية الأداء لا تثبت إلا بالتمييز والتمكن من الفعل

74

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كُسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا
   ٱكْتَسَبَتْ ﴾ [البقرة: ٢٨٦].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿مَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِّنْ حَرَجٍ ﴾ [المائدة: ٦].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿وَيَضَعُ عَنْهُمُ إِصْرَهُمْ وَٱلْأَغْلَالُ ٱلَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ ﴾
   [الأعراف: ١٥٧].

### التحليل الأصولي:

حتى تتبين لنا علاقة الآيات بالمسألة لا بد من تقدمة حول الأهلية، وهي اختصارا كما يلي:

الأهلية في اللغة: هي الصلاحية، وفي الاصطلاح: لها عدة تعريفات متقاربة، منها: صلاحية الإنسان لوجوب الحقوق المشروعة له، وعليه.

والأهلية على قسمين: أهلية الوجوب: وهي ثابتة لكل إنسان، وأهلية الأداء: وهي المتعلقة بقدرة الفهم وقدرة العمل، وهي محل البحث (١).

وأهلية الأداء نوعان: قاصرة، وكاملة.

فالأهلية القاصرة باعتبار قوة البدن، وذلك ما يكون للصبي المميز قبل أن يبلغ، أو المعتوه بعد البلوغ؛ فإنه بمنزلة الصبي من حيث إن له أصل العقل، وقوة العمل بالبدن، وليس له صفة الكمال في ذلك حقيقة ولا حكماً.

والأهلية الكاملة تبنى على قدرتين:

<sup>(</sup>١) ينظر خلاصة المبحث في: عوارض الأهلية للجبوري، (ص ٧٠، ٩٢، ٩١٤).



- قدرة فهم الخطاب، وذلك يكون بالعقل.
  - وقدرة العمل به، وذلك بالبدن.

ثم يبنى على الأهلية القاصرة: صحة الأداء، وعلى الكاملة: وجوب الأداء وتوجه الخطاب به؛ لأن الله تعالى قال: ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦]، وقبل التمييز والتمكن من الفعل لا وجه لإثبات التكليف بالأداء؛ لأنه تكليف ما لا يطاق، وقد نفى الله تعالى ذلك بهذه الآية، كما أنه لا تصور للأداء على الوجه المشروع، وهو أن يكون على قصد التقرب إلى الله تعالى إلا بالعقل.

ولو وجد أصل العقل قبل كماله بالبلوغ لم يلزم بالتكليف؛ لأن في إلزامه حرجًا عليه، وهذا وجه الدلالة من قوله تعالىٰ: ﴿مَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيَكُمُ مِّ مَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيَكُمُ مِّ مَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيَكُمُ مِّ مَّ اللَّاعَالَىٰةَ: ٢]، وقوله تعالىٰ: ﴿وَيَضَعُ عَنْهُمُ إِصْرَهُمْ وَٱلْأَغْلَالُ ٱلَّتِي مِّنْ حَرَجٍ ﴾ [المائدة: ٢]، وقوله تعالىٰ: ﴿وَيَضَعُ عَنْهُمُ إِصْرَهُمْ وَٱلْأَغْلَالُ ٱلَّتِي كَانَتُ عَلَيْهِمْ ﴾ [الأعراف: ١٥٧]، وفي إلزام خطاب الأداء قبل اكتمال العقل من معنىٰ الإضرار والحرج ما لا يخفىٰ (١٠).





<sup>(</sup>١) أصول السرخسي (٢/ ٣٤٠- ٣٤١).



### الاستطاعة تكون قبل الفعل ومعه

قوله تعالىٰ: ﴿ وَلِلّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ﴾
 [آل عمران: ٩٧].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿مَا كَانُواْ يَسْتَطِيعُونَ ٱلسَّمْعَ وَمَا كَانُواْ يُبْصِرُونَ ﴾ [هود: ٢٠].

### التحليل الأصولي:

هذه المسألة متعلِّقة بالتكليف، لكنها من المسائل المبنية على القدر؛ ولذلك صرح أبوالحسين البصري المعتزليّ (١) بأجنبية هذه المسألة عن علم الأصول، فقال: «وأما الكلام في تقدم العلم والقدرة والإرادة، وأقسام الآلات المتقدمة، والمقارنة: فليس مما يحتاج إليه في أصول الفقه» (١).

والمراد بالمسألة: أنه هل المكلف يكون قادراً قبل الفعل، أم لا يكون قادراً إلا بإيقاعه للفعل؟

فقول المحققين من أهل السنة كابن تيمية وغيره: أنَّ للاستطاعة معنيين:

المعنى الأول: وهو سلامة الجوارح، وقدرة البدن، وعدم الموانع، فهذه تكون قبل الفعل ويتعلّق بها التكليف، وقد تقارن الفعل، وهي المقصودة في قوله تعالىٰ: ﴿وَلِلّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِبُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسۡتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ﴾ [آل عمران: ٩٧]، فلا يجب الحج إلا علىٰ من كان مستطيعًا قبل وقت يسع لأدائه.

<sup>(</sup>۱) أبو الحسين محمد بن علي الطيب البصري (توفي سنة (٤٣٦هـ). أصولي متكلم. كان من أئمة المعتزلة. له تصانيف عديدة منها: غرر الأدلة، شرح الأصول الخمسة، والمعتمد في أصول الفقه. ينظر: تاريخ بغداد للخطيب البغدادي (٣/ ١٠٠).

<sup>(</sup>٢) المعتمد لأبي الحسين البصري (١/ ١٧٨).

\*\*

والمعنى الثاني: الاستطاعة المقارنة للفعل، وهي القوّة التي يوفّق الله بها العبد، فيقع الفعل بها.

فقد توجد الاستطاعة الأولى، وهي المصحِّحة للفعل، لكن لا توجد الثانية وهي الموجبة للفعل؛ كما في قوله تعالىٰ: ﴿مَا كَانُواْ يَسْتَطِيعُونَ ٱلسَّمْعَ وَمَا كَانُواْ يَسْتَطِيعُونَ ٱلسَّمْعُ وَمَا كَانُواْ يَسْتَطِيعُونَ ٱلسَّمْعُ وَلَا بصر أصلاً لما استحقوا الذم عليه (۱).

### وهناك في المسألة قولان آخران:

الأول: إنّ الاستطاعة تكون مع الفعل، وهو قول الأشاعرة، قالوا: لو كانت قبله أو بعده وقع الفعل بلا قدرة (٢٠).

الثاني: أنَّ الاستطاعة لا تكون إلا قبل الفعل، وهو قول المعتزلة، وقالوا: ليس للعبد إلَّا قدرة واحدة يقدر بها علىٰ الفعل والترك<sup>(٣)</sup>.

والتحقيق في المسألة هو ما سبق في القول الأول، وبه تجتمع الأدلة.



<sup>(</sup>٣) ينظر: المعتمد لأبي الحسين البصري (١/ ١٧٨)، مجموع الفتاوي (١٤/ ١٠٣).



<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي (١٤/ ١٠٣).

<sup>(</sup>٢) الإنصاف للباقلاني، (ص ٤٦)، البرهان (١/ ١٠٢)، المستصفى (١/ ٨٦).



40

## لا يُكلّف المخطئ والناسي والنائم والمكره

١) قوله تعالىٰ: ﴿رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذُنَآ إِن نَّسِينَآ أَوۡ أَخْطَأُنَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦].

٢) قوله تعالى: ﴿ مَن كَفَرَ بِأَللَّهِ مِنْ بَعَدِ إِيمَـٰنِهِ ۚ إِلَّا مَنْ أُكَـٰرِهَ وَقَلْبُهُ.
 مُطْمَيِنُ ٰ بِٱلْإِيمَـٰنِ ﴾ [النحل: ١٠٦].

### التحليل الأصولي:

حضورُ الذهنِ وقتَ تعلِّقِ الخطابِ شرطٌ في التكليفِ عند جمهور الأصوليين؛ لذلك لا يكلَّف المخطئ والنائم أو الغافل والناسي حال نسيانِه، وذلك للآية الأولى ففيها سؤال المؤمنين ربهم عدم مؤاخذتهم عليها، وقد ورد في صحيح مسلم أن الله تعالى استجاب لهم، فقال كما في الحديث القدسي: (قد فعلت)(۱).

ويدل عليه أحاديث، منها حديث: «إنّ الله وَضعَ عن أُمّتي الخطأَ والنّسيانَ وما استُكرِهُوا عليْه»(٢)، وحديث: «رُفِعَ القلمُ عَن ثلاثٍ؛ عنِ النائمِ حتَّى يستيقظَ»(٣).

<sup>(</sup>١) سبق تحريجه.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن ماجه (۱/ ۲۰۹)، كتاب الطلاق، باب طلاق المكره والناسي، رقم: (۲۰٤٥)، والحاكم في المستدرك: (۲/ ۲۱۲)، كتاب الطلاق، رقم: (۲۸۰۱)، وصححه ووافقه الذهبي، وابن حبان في صحيحه: (۲۱/ ۲۰۲)، باب فضل الأمة، ذكر الإخبار عما وضع الله بفضله عن هذه الأمة، رقم: (۷۲۱۹)، وصححه السيوطي كما في فيض القدير للمناوي (٤/ ٣٤)، والألباني. انظر: إرواء الغليل (۱/ ۲۲۳)، رقم: (۸۲).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في مسنده (٤١/ ٢٢٤)، رقم: (٢٤٦٩٤)، وأبو داود (٤/ ١٣٩)، كتاب الحدود، باب في المجنون يسرق أو يصيب حدا، رقم: (٤٣٩٨)، والنسائي (٦/ ١٥٦)، كتاب الطلاق، =

أما قضاء النّائم والنّاسي: فإنما وجب للأمر الوارد في ذلك، وهو قوله صَلَّاللَّهُ مَلَيْهِ وَسَلَمٌ: «مَنْ نامَ عَنْ صلاةٍ أو نَسِيَها فليُصَلِّها إذا ذكرَها»(١)؛ ولذلك فإنّ المجنون لا يقضي بعد إفاقته مع كونه حاضر الذهن؛ وذلك لعدم الدليل على القضاء، وكما هو مقرر في قاعدة القضاء أنّ الراجح افتقار القضاء إلى أمر جديد(٢).

أما المكره: فقد دلّت الآية الثانية على وضع التكليف عنه، مع ما سبق من الأحاديث، وهو قول الجمهور، وإنما يجوّزه من يجوّز التكليف بالمحال من الأشاعرة، على تفاصيل في بعض الفروع، كمن أكره على قتل معصوم فإنه مكلف؛ لكون حرمته ليست بأعظم من حرمة من أُكره على قتله (٣).



<sup>(</sup>٣) ينظر: المغني لابن قدامة (١٠/ ٣٥٣)، زاد المعاد (٥/ ٢٠٥)، جامع العلوم والحكم (٢/ ٣٧٢).



<sup>=</sup> باب: من لا يقع طلاقه من الأزواج، رقم: (٣٤٣٢)، وابن ماجه: (١/ ٦٥٨)، كتاب الطلاق، باب طلاق المعتوه والصغير والنائم، رقم: (٢٠٤١)، عن عائشة وَعَوَلِيَّكَ عَنَهَا، وصححه الألباني في: صحيح الجامع الصغير (١/ ٢٠٤)، رقم: (٣٥١٤).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱/ ۱۲۳)، كتاب مواقيت الصلاة، باب من نسي صلاة فليصل إذا ذكر، ولا يعيد إلا تلك الصلاة، رقم: (۹۷)، ومسلم (۱/ ٤٧٧)، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب قضاء الصلاة الفائتة، واستحباب تعجيل قضائها، رقم: (٦٨٤) عن أنس رَهَوَ اللّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٢) شرح الكوكب المنير (١/ ٥١٠)، القواعد والفوائد الأصولية، (ص ٣٥)، كشف الأسرار (٢٧٦/٤).



# الغضبانُ المغلق عليه غير مكلَّفُ

قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَمَّا رَجَعَ مُوسَىٰۤ إِلَىٰ قَوْمِهِ عَضْبَنَ أَسِفَا قَالَ بِنْسَمَا خَلَفْتُهُونِ مِنْ بَعَدِی أَعَرِمُنَ أَسِفَا قَالَ بِنْسَمَا خَلَفْتُهُونِ مِنْ بَعَدِی أَعَجِلْتُمْ أَمْ رَبِّكُمْ أَوْ أَلْقَى ٱلْأَلْوَاحَ وَأَخَذَ بِرَأْسِ أَخِيهِ يَجُرُّهُۥ إِلَيْهِ ﴾ [الأعراف: ١٥٠].

### التحليل الأصولي:

للتأصيل لهذه المسألة لا بد من بيان أقسام الغضب، وهي ثلاثة:

1-ما لا يبقىٰ معه إدراك: وهذا هو الإغلاق، واتفقوا علىٰ أنّه لا يترتب عليه أثر؛ استدلالاً بالآية؛ فإن إلقاء الألواح التي فيها هدىٰ ونور لم يؤاخذ عليه موسىٰ عليه السلام لشدة غضبه، قال أبو الدرداء: «الأسف: أشد الغضب»(۱)، وقال البغوي: «الألواح التي فيها التوراة وكان حاملاً لها، فألقاها علىٰ الأرض من شدة الغضب». أهـ(۱).

ويدل على عدم المؤاخذة أيضا قوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «لا طلاقَ ولا عتاقَ في إغلاقِ» (٣)، وهو شدة الغضب الذي يغلب على الفكر.

١ - ما يكون في بدايته: ولا يمنع من القصد وإرادة الفعل، فهذا يترتب أثره
 اتفاقًا.

<sup>(</sup>۱) ینظر: تفسیر ابن کثیر (۳/ ۲۷3).

<sup>(</sup>٢) تفسير البغوي (٣/ ٢٨٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٤٣/ ٣٧٨)، رقم: (٢٦٣٦٠)، وأبوداود (٢/ ٢٥٩)، كتاب الطلاق، باب في الطلاق على غلط، رقم: (٢١٩٣)، وابن ماجه (١/ ٦٦٠)، كتاب الطلاق، باب طلاق المكره والناسي، رقم: (٢٠٤٦) عن عائشة رَحَالِتُهُمَّة، وصححه الحاكم (٢٧٥٣) وحسّنه الألباني؛ كما في الارواء (٢٠٤٧).

(A)

٢- ما يشتدُّ بصاحبه، ويدفعه إلى فعل يندَم عليه، لكنه لا يُزيل عقله، فهذا محلُّ نزاع بينَ العلماء، واختار ابنُ القيِّم عدم ترتب الأثر(١).

وهو وإنْ كان لا يؤاخذ مع عدم وعيه؛ لكنّه يضمن ما أتلفه، كما أنّه يعاقب على جنايته؛ ففرْق بين الحكم ديانةً وقضاءً، كما هو مبسوط في كتب الفروع والقضاء (٢).





<sup>(</sup>۱) إعلام الموقعين (۳/ ٥٢)، زاد المعاد (٥/ ٢١٥)، ومعالم أصول الفقه عند أهل السنة للجيزاني، (ص ٣٥٤).

<sup>(</sup>٢) للتوسع ينظر: كتاب إغاثة اللهفان في حكم طلاق الغضبان لابن القيم.



## السكران مكلف قبل تمكن سكره لا حال السكر

قو له تعاليٰ: ﴿ يَمَا مُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَقَرَبُواْ ٱلصَّالَوْةَ وَأَنتُمْ سُكَرَىٰ حَتَّى تَعْلَمُواْ مَا نَقُولُونَ ﴾ [النساء: ٤٣].

### التحليل الأصولى:

الكلامُ هنا عن السُّكْرِ الذي يختلط معه الأمر، ويختلُّ فيه التمييز، وقد اختلف فيه العلماء فجماهير العلماء علىٰ أنَّ السكر ان المتعمِّد غير مكلُّف حال سكره، لكنه يعاقب على جناياته، ويؤاخذُ عليها.

أمّا حالَ سُكْرهِ المعذورُ عليه بنحو إكراه أو خطأ فلا يؤاخذ عليه(١).

واستدل بعض الأصوليين بالآية على تكليف السكران مطلقًا، وهي تدل علىٰ التكليف قبل تمكن السكر منه، لا حال السكر، فلا تكون دليلا لهم، قال الجويني (٢٠): «فإن قيل: أليس الرب تعالىٰ خاطب السكاريٰ بقوله تعالىٰ: ﴿ يَكَأُيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَقَرَبُوا ٱلصَّلَوْةَ وَأَنتُدُ سُكَرَىٰ حَتَّىٰ تَعْلَمُواْ مَا نَقُولُونَ ﴾ [النساء: ٤٣].

وهذا من أقوى ما يعتصمون به، وقد أكثر المحققون في تأويل الآية، والأسد منها أن يقال: إن اسم السكر ان يطلق على النشو ان الذي لا ينسل عن ربقة التمييز، كما يطلق على الطافح المغشى عليه، فيحمل السكر على ما لا ينافي التمييز.

فإن قيل: هذا التأويل ينافي سياق الآية؛ فإن الرب تعالىٰ قال: ﴿حَتَّى تَعْلَمُواْ

<sup>(</sup>۱) شرح الكوكب المنير (۱/ ٥١٠)، نهاية السول (١/ ١٧١)، مذكرة الشنقيطي، (ص ٣٢).

<sup>(</sup>٢) هو: إمام الحرمين عبد الملك بن عبد الله بن يوسف الجويني أبو المعالى. من مؤلفاته في الأصول: البرهان، والإرشاد، والورقات، والتلخيص. توفي سنة (٤٧٨). شذرات الذهب (٣/ ٥٥٣).

\*\*

مَا نَقُولُونَ ﴾ [النساء: ٤٣]، فدل ذلك على منافاة الحالة السابقة للعلم؟ قيل: قد يطلق نفي العلم في حق العالم مع تبدي أسباب الاضطراب فيه حتى لا يستبدع في التخاطب أن يقال للرجل الذي حاد من سنن الصواب: لست تعقل ما تقول. وليس المعنى به إخراجه عن أحزاب العقلاء.

وكذلك قوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿حَتَى تَعَلَمُواْ مَا نَقُولُونَ ﴾ [النساء: ٤٣]، أي حتى تنتهوا إلى حالة تعلمون فيها موجبات الخضوع والخشوع فيما تقيمونه من الصلوات». أهد(١).

وذهب المحقِّقون - كابن تيمية وابن القيم - إلى أنَّ تصرُّفاته لا تصحُّ، وهو غيرُ مؤاخذ على ما يفعله حال سكره؛ سواء كان معذوراً بسكره، أو غير معذور؛ فإنَّ العقوبة وعدمها لا تتعلَّق بصحة التصرُّفات.

وهذا قول عند الحنابلة وظاهر تبويب البخاري حيث قال: «باب الطلاق في الإغلاق، والكره، والسكران، والمجنون وأمرهما، والغلط والنسيان في الطلاق والشرك وغيره». أهـ(٢)، لقول النبي صَلَّلتُهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: «الأعمال بالنِّية، وَلِكُلِّ الطلاق والشرك وغيره».

فالسكر والجنون مانعان من التكليف؛ لعدم العقل الذي هو شرط فيه، قال ابن تيمية: «فإذا كان القلب قد زال عقله الذي به يتكلم ويتصرّف؛ فكيْف يجوز أن يجعل له أمر ونهي، أو إثبات ملك أو إزالته؟ وهذا معلوم بالعقل مع تقرير

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (١/ ٢٠)، كتاب الإيمان، باب: ما جاء إن الأعمال بالنية والحسبة، ولكل امرئ ما نوئ، رقم: (٥٤).



<sup>(</sup>١) التلخيص للجويني (١/ ١٣٧)، وانظر: الإحكام للآمدي (١/ ٢٠١).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري (٧/ ٤٥).



الشارع له». أهـ<sup>(۱)</sup>.

قال ابن القيم: «والصحيح: أنّه لا عبرة بأقوالِه من طلاقٍ وعتاق، ولا بيع ولا هبةٍ، ولا وقفٍ ولا إسْلامٍ، ولا رِدّةٍ ولا إقرارٍ؛ لبضعة عشر دليلاً ليس هذا موضع ذكرها». أهـ(٢).



<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱۰/ ۳٤٤).

<sup>(</sup>٢) إعلام الموقعين (٤/ ٤٩).



# الأحكام التكليفيت



# الفصل الثاني

### الواجب ينقسم إلى عيني وكفائي

41

ا) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا كَانَ ٱلْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُواْ كَافَةً فَاوَلَا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةِ مِنْهُمْ طَآبِفَةٌ لِيَكَ فَقَهُواْ فِي ٱلدِّينِ وَلِيُنذِرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوٓاْ إِلَيْمِمْ لَعَلَّهُمْ يَعُذُرُونَ ﴾ [التوبة: ١٢٢].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمُ أُمَّةُ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْعَرُونِ وَيَنْهَوْنَ
 عَنِ ٱلْمُنكَرِ ۚ وَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ﴾ [آل عمران: ١٠٤].

### التحليل الأصولي:

ينقسم الواجب أو الفرض باعتبارات مختلفة إلىٰ تقسيمات ثلاثة: وهي كما يلي:

التقسيم الأول: باعتبار فاعله: إلى فرض عين، وفرض كفاية.

التقسيم الثاني: باعتبار الفعل المكلف به: إلى معين، ومخير.

التقسيم الثالث: باعتبار وقته: إلى مضيق، وموسَّع (۱).

والقاعدة هنا حول التقسيم الأول:

فرض العين: هو ما فرض علىٰ كل مكلف بعينه.

وذلك مثل الصلاة المكتوبة، وصوم رمضان، والحج ونحوها.



<sup>(</sup>١) إتحاف ذوي البصائر (١/ ٣٧٨).



فرض الكفاية: هو ما فرض على جماعة من المكلفين، بحيث يسقط عن الكل إذا قام به البعض، ويأثم الكل إذا أهمل ولم يفعل، مثل العلم التفصيلي، والجهاد في أصله، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والصلاة على الميت ونحو ذلك(١).

والآية دالة على وقوع هذا القسم، قال الطوفي: "يحتج بها على أمور... الأمر الثاني: صحة فرض الكفاية: وهو إيجاب الفعل على جميع المكلفين، مع سقوطه بفعل بعضهم، وتقريره من الآية: أنه حض المؤمنين على نفير طائفة منهم للتفقه في الدين، وذلك يقتضي تكليف جميعهم بما يكفي فيه فعل طائفة منهم، وهو المطلوب.

الأمر الثالث: أن التفقه في الدين فرض كفاية، وهو واضح من الآية». أهـ(٢).

وفي وجه الدلالة من الآية الثانية يقول البيضاوي: «من للتبعيض؛ لأن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من فروض الكفاية؛ ولأنه لا يصلح له كل أحد إذ للمتصدي له شروط لا يشترك فيها جميع الأمة: كالعلم بالأحكام، ومراتب الاحتساب، وكيفية إقامتها، والتمكن من القيام بها. خاطب الجميع، وطلب فعل بعضهم؛ ليدل على أنه واجب على الكل، حتى لو تركوه رأسا أثموا جميعا، ولكن يسقط بفعل بعضهم، وهكذا كل ما هو فرض كفاية». أهـ(٣).

<sup>(</sup>٣) تفسير البيضاوي (١/ ٧٤).



<sup>(</sup>۱) ينظر: المستصفىٰ (۲/ ۱۰)، المحصول (۱/ ۳۱۰)، روضة الناظر، (ص ۱۸۰)، البحر المحيط (۱/ ۳۲۱)، شرح الكوكب المحيط (۱/ ۳۲۱)، شرح تنقيح الفصول، (ص ۱۵۰)، الإبهاج (۱/ ۲۰۰)، شرح الكوكب المنير (۱/ ۳۷٤)، فواتح الرحموت (۱/ ۳۳)، مختصر ابن الحاجب مع شرحه (۱/ ۲۳٤).

<sup>(</sup>٢) الإشارات الإلهية، (ص ٣٢٣).



# (على) تُفيد الوجوب

49

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِبُّ ٱلْبَيْتِ ﴾ [آل عمران: ٩٧].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ وَدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ ﴾ [البقرة: ١٨٤].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ وَإِنِ أَسَّ تَنْصَرُوكُم فِي ٱلدِّينِ فَعَلَيْكُمُ ٱلنَّصَّرُ ﴾ [التوبة: ٧٧].

### التحليل الأصولي:

حرف (علىٰ) يدل علىٰ تقرّر حقّ في ذمة المجرور بها(١)؛ فلذلك يُعتبر من صيغ الوجوب عند الأصوليين، ويدل عليه الوقوع كما في الآيات، فلا خلاف في وجوب الحج والفدية والنصرة، والوجوب مستفاد فيها من لفظ: (علىٰ).

وقوله: ﴿فَعَلَيْكُمُ ٱلنَّصَرُ ﴾ [التوبة: ٧٧]، أي: فواجب عليكم نصرهم، وقدَّم الخبر، وهو (عليكم)؛ للاهتمام به(٢).

ومن فروع هذه المسألة: القول بوجوب العمرة كما هو مذهب الشافعي وأحمد؛ استدلالاً بحديث عائشة - رَضَالِلَهُ عَنها - أنها قالت: «يَا رَسُولَ اللهِ، عَلَى النّسَاءِ جِهَادٌ؟ قَالَ: نَعَمْ، عَلَيْهِنَّ جِهَادٌ، لا قِتَالَ فِيهِ: الْحَبُّج وَالْعُمْرَةُ "".

قال الشيخ ابن عثيمين رَحْمَهُ ٱللَّهُ: «فقوله: (عليهن) ظاهرة في الوجوب، لأن (علي) من صيغ الوجوب كما ذكر ذلك أهل أصول الفقه». أهـ(٤).

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير (٤/ ٢٢).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق (١٠/ ٨٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٢٤/ ١٩٨)، رقم: (٢٥٣٢٢)، وابن ماجه (٢/ ٩٦٨)، كتاب المناسك، باب الحج، جهاد النساء، رقم: (٢٩٠١)، وصححه الألباني كما في الإرواء (٤/ ١٥١).

<sup>(3)</sup> الشرح الممتع (4) الشرح الممتع (4)



وقد سلَّم المخالفون بأن (علىٰ) تدل علىٰ الوجوب، لكنهم أجابوا عن الحديث بقاعدة أخرىٰ وهي: أن صيغة الأمر الواردة بعد المنع أو السؤال: إنما تقتضي الجواز لا الوجوب؛ لأن وقوعها في جواب السؤال لا ابتداء، دليل صارف عن الوجوب، إلىٰ الجواز(١٠).



<sup>(</sup>١) أضواء البيان (٢٤/ ٤٣٩).



## ما يجوز تركه لا يكون فعله واجباً

قوله تعالىٰ: ﴿فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهُرَ فَلْيَصُمْهُ ۗ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْعَلَىٰ سَفَرِ فَعِدَّةٌ مِنْ أَكِيَامٍ أُخَرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥].

### التحليل الأصولي:

هذه القاعدة ظاهرة الدلالة، فمن المعلوم أن الواجب: هو طلب الفعل على وجه الإلزام والجزم، بحيث يستحق تاركه العقاب، فلا يجوز تركه، فكل ما جاز تركه لا يكون واجبا، فالجمع بينه وبين جواز الترك متناقض، ففي الآية يقول تعالىٰ: ﴿فَلْيَصُمْهُ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْعَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةُ مُنَ أَكَامٍ أُخَرَ ﴾ يقول تعالىٰ: ﴿فَلْيَصُمْهُ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْعَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةُ مُنَ أَكَامٍ أُخَرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥]، فجواز تركهم للصيام دليل علىٰ عدم وجوبه عليهم في رمضان.

## ومع وضوح هذه القاعدة فقد خالف فيها طائفتان:

الأولى: ماذكره كثير من الفقهاء من أن الصوم واجب على المريض والمسافر والحائض، وما يأتون به عند زوال العذر يكون قضاء لما وجب، واستدلوا بقوله تعالى: ﴿فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهُرَ فَلْيَصُمُ مَنَّ ﴾ [البقرة: ١٨٥]، فقد أوجب الصوم على كل من شهد الشهر، وهؤلاء قد شهدوا الشهر فيجب عليهم الصوم.

وقال آخرون: إنه لا يجب على المريض والحائض ويجب على المسافر. وقال الرازي: إنما يجب على المسافر صوم أحد الشهرين: إما الشهر الحاضر، أو شهر آخر، وأيهما أتى به كان هو الواجب، كما في الكفارات الثلاث. وأجاب عن استدلالهم بأن الواجب هو الذي منع من تركه، وهؤلاء ما منعوا من ترك الصوم، فلا يكون واجبا عليهم، بل الحائض ممنوعة من الفعل،



والممنوع من الفعل كيف يمكن أن يكون ممنوعا من الترك؟(١).

الثانية: الكعبي وأتباعه فقد روى الأصوليون عنهم أنهم قالوا: المباح واجب، واحتجوا عليه بأن المباح ترك به الحرام، وترك الحرام واجب، فيلزم أن يكون المباح واجبا، مع أن المباح يجوز تركه.

#### وجوابه:

أن المباح ليس نفس ترك الحرام، بل هو شيء به يترك الحرام، ولا يلزم من كون الترك واجبا أن يكون الشيء المعين الذي يحصل به الترك واجبا، إذا كان ذلك الترك ممكن التحقيق بشيء آخر غير ذلك الأول، وكما هو ظاهر فإن الخلاف لفظي لاتفاق الجميع على جواز ترك المباح، وليس الكلام هنا عن خصوص قاعدة: ما لا يتم ترك الحرام إلا به فهو واجب، وإنما عن عموم المباح(٢).



<sup>(</sup>٢) ينظر: الخلاف اللفظى عند الأصوليين (١/ ٢٠٥).



<sup>(</sup>١) المحصول (٢/ ٣٥٢).



### الواجب الموسع يتعلق وجوبه بجميع الوقت

١) قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّ ٱلصَّلَوٰةَ كَانَتْ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَنَا مَّوْقُوتَا ﴾ [النساء: ١٠٣].
 ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ أَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ إِلَىٰ غَسَقِ ٱلنَّلِ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ ﴾ [الإسراء: ٧٨].

### التحليل الأصولي:

الواجب الموسّع: هو الذي يكون في وقته وسع له ولغيره كالصلوات الخمس. قال الجمهور: إن الوجوب يتعلّق فيها بجميع الوقت، والمكلّف مخيَّر في أن يوقع الفعل في أيِّ وقت منه؛ وذلك لصريح الآيتين حيث تدل الأولىٰ علىٰ أن للصلاة وقتا محددا، وبينت الآية الثانية اتساع هذه الأوقات من الدلوك وهو الزوال إلىٰ الغسق وهو ظلمة الليل، وقد فسَّرها النبي صَلَّاللَهُ كَلَيْهُ وَسَلَّمَ في صلاة جبريل وقوله: «الوقْتُ ما بيْنَ هذَينِ»(۱)، فالاستدلال بمجموع الآيات مع قول النبي صَلَّاللَهُ كَلَيْهُ وَسَلَّمَ وفعله.

وذهب بعض الشافعية والمتكلمين إلىٰ أنَّ الوجوب متعلِّق بأول الوقت، فإذا فاتَه كان فعلُه في آخرِه قضاءً؛ لحديث: «الصَّلاةُ في أوَّلِ الوقتِ رِضوانٌ،... وفي آخرِهِ عَفْوُ اللهِ» (٢)، حيث دلَّ علىٰ أنَّ آخر الوقت تفريطٌ يتطلب العفو من الله تعالىٰ. وفيه نظر فالحديث ضعيف، والاستدلال به بعيد علىٰ فرض صحته؛ إذ

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبوداود (۱/ ۱۰۷)، كتاب الصلاة، باب في المواقيت، رقم: (۳۹۳)، والترمذي (۲۱) أخرجه أبواب الصلاة عن رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، باب ما جاء في مواقيت الصلاة عن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، رقم: (۱٤٩)، وصححه.

<sup>(</sup>٢) ضعيف. أخرجه الدارقطني في سننه (١/ ٢٤٩)، والبيهقي في السنن الكبرئ (١/ ٤٣٥)، وفي إسناده يعقوب بن الوليد، وقد كذّبه أحمد وسائر الحفّاظ. انظر: الكامل لابن عدي (١/ ٢٥٥)، وبلوغ المرام للحافظ ابن حجر، رقم: (٢٢/ ١٥٩)، ونصب الراية للزيلعي (١/ ٢٤٣).



غاية ما يدل عليه أفضليّة أول الوقت.

والخلاف بين القولين لفظي لا ثمرة له؛ فالجميع يجوّزون فعلَه في آخر الوقت. قال ابن السبكي: "وقصد أصحابنا -أي الشافعية- بقولهم: تجب الصلاة في أول الوقت: كون الوجوب في أول الوقت، لا كون الصلاة في أول الوقت واجبة». أهد (۱).

وذهب بعض الحنفية والمعتزلة إلى أنَّ الوجوبَ متعلِّق بآخرِه؛ لأنه هو الوقت الذي يأثم بتأخيره (٢٠).

والرَّاجح قول الجمهور، ولا خلاف في أنَّ أوَّل الوقت هو الأفضل؛ لعمومات الأدلَّة الآمرة بالمسابقة في الخيرات، والمسارعة في الطاعات.



<sup>(</sup>۲) أصول السرخسي (۱/ ۳۰)، كشف الأسرار (۱/ ۲۱۹)، أصول البزدوي (۱/ ۲۱۹)، المعتمد لأبي الخطاب (۱/ ۲٤٠)، شرح مختصر الم وضة (۱/ ۳۳۲).



<sup>(</sup>١) الإماج (١/ ٩٦) وانظر: الخلاف اللفظى عند الأصوليين د.النملة (١/ ١١٨).



# المندوب مأمور به

47

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿وَالْفَكُلُواْ اللَّحَيْرَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ [الحج: ٧٧].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُٰلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِيتَآيِ ذِى ٱلْقُرْبِكِ ﴾
   [النحل: ٩٠].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ يَآ يُهَا الَّذِينَ ءَامَنُوٓ ا أَطِيعُوا اللّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُوْلِي الْأَمْرِ مِنكُمْ ۖ فَإِن نَنزَعُنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرَّسُولِ ﴾ [النساء: ٥٩].

## التحليل الأصولي:

ذهب الجمهور إلىٰ أنَّ المندوب مأمور به أمر استحباب، أي لا علىٰ سبيل الحتم. ولهم علىٰ ذلك أدلة كثيرة، منها هذه الآيات: ففي قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّ اللّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِ وَٱلْإِحْسَانِ وَإِيتَآيِ ذِى ٱلْقُرِّف ﴾ [النحل: ٩٠]، معلوم أن الإحسان وإيتاء ذي القربیٰ منه ما هو واجب، ومنه ما هو مندوب، بل صور الإحسان المندوبة أكثر من الواجبة.

ومثله قوله تعالىٰ: ﴿وَالْفَكُلُواْ الْخَيْرَ ﴾ [الحج: ٧٧]، فتُحمل الآية علىٰ عموم الخير، وصور الخير المستحبة لا حصر لها بخلاف الواجبات.

وكذلك الآية في الأمر بطاعته سبحانه، وطاعة رسوله صَلَّالَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ تدل على أن المندوب مأمور به؛ لأن عموم الطاعات يدخل فيها المندوبات(١).

شرح مختصر الروضة (١/ ٣٥٥).



وذهب الرازي والكرخي وكثير من الحنفية إلىٰ أنّ المندوب غير مأمور به (۱).
واستدلوا بقوله تعالىٰ: ﴿ فَلْيَحۡدَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنَ ٱمۡرِهِ ۚ أَن تُصِيبَهُمۡ فِتَ نَهُ ۗ أَوۡ يُصِيبَهُمۡ عَذَابُ ٱلِيمُ ﴾ [النور: ٦٣]، فالوعيد علىٰ ترك الأمريدل علىٰ أنه واجب، وهذا لا يتناول المندوب.

كما استدلوا بحديث: «لَوْلا أَنْ أَشُتَى عَلَى أُمَّتِي لأَمَرْتُهُم بالسِّواكِ مَعَ كُلِّ صلاقٍ»(٢).

فقالوا: إنَّ النبيَّ صَ<u>لَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</u> قد ندب إلىٰ السواك، ولم يوجبه عليهم؛ خشية المشقّة، فلو أمرهم لأصبح واجبًا عليهم؛ مما يدلُّ علىٰ أنَّ المندوبَ غيرُ مأمور به.

وأجاب الجمهور عن الآية والحديث بأنّه لا دلالة فيهما على أنّ المندوب ليس مأموراً به، وإنّما المقصودُ بالأمر هنا أمر الإيجاب؛ بقرينة الوعيد في الآية، والتعليق بالشرطِ-وهو خشية المشقة- في الحديث.

فبقيت دلالة الايات الصريحة علىٰ أن المندوب مأمور به.

والخلاف في المسألة لفظي، كما حقَّقه إمام الحرمين والمحلّي خلافًا للزركشي وابن برهان (٣).



<sup>(</sup>١) قواطع الأدلة للسمعاني (١/ ٣٥)، المحصول (١/ ٣٥٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢/ ٤)، كتاب الجمعة، باب السواك يوم الجمعة، رقم: (٨٧٧)، ومسلم (٢) أخرجه البخاري (٢/ ٤)، كتاب الطهارة، باب السواك، رقم: (٢٥٢)، عن أبي هريرة رَحَوَلِللَّعَنَهُ.

<sup>(</sup>٣) ينظر: البرهان (١/ ٢٥٠)، شرح جمع الجوامع مع حاشية البناني (١/ ٢٢)، البحر المحيط (١/ ٢٨٧)، الوصول لابن برهان (١/ ١٩٨).



# لا يلزم المندوب بالشروع فيه إلا الحج والعمرة

44

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿مَاعَلَى ٱلْمُحْسِنِينَ مِن سَبِيلٍ ﴾ [التوبة: ١٩].
  - ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ وَأَتِمُوا ٱلْحَجَّ وَٱلْعُمْرَةَ لِلَّهِ ﴾ [البقرة: ١٩٦].

#### التحليل الأصولي:

مَنْ شرع في مندوب فلا يلزمه إتمامه؛ لعدم لدليل الصريح، وهو مذهب الشافعية والحنابلة وغيرهم، فهو مخيّر بين أن يُتمَّه أو يقطعَه(١).

فالآية الأولىٰ دالة علىٰ أن المحسن ومنه المتنفل لا سبيل لإلزامه؛ إذهو متنفل بفعله، ولم أر من استدل بها علىٰ خصوص هذه المسألة، لكن العموم يقتضيها، قال الرازي: «فهذا بعمومه يقتضي أن الأصل في حال كل مسلم براءة الذمة، وعدم توجه مطالبة الغير عليه في نفسه وماله، فيدل علىٰ أن الأصل في نفسه حرمة القتل، إلا لدليل منفصل، والأصل في ماله حرمة الأخذ، إلا لدليل منفصل، وأن لا يتوجه عليه شيء من التكاليف، إلا لدليل منفصل، فتصير هذه الآية بهذا الطريق أصلا معتبراً في الشريعة، في تقرير أن الأصل براءة الذمة، فإن ورد نص خاص يدل علىٰ وجوب حكم خاص، في واقعة خاصة، قضينا بذلك النص الخاص تقديما للخاص علىٰ العام، وإلا فهذا النص كاف في تقرير البراءة الأصلية». أهر (٢).

واستدلوا بقوله صلى اله عليه وسلم: «الصّائمُ المتطوّعُ أميرُ نفسِهِ؛ إنْ شاءَ صامَ، وإن شاءَ أَفطرَ »(٣).

<sup>(</sup>١) شرح الكوكب المنير (١/ ٤٠٨).

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير (١٦/ ١٢١ - ١٢٢).

<sup>(</sup>٣) صحيح. أخرجه أحمد (٤٤/ ٦٣٤)، رقم: (٢٦٨٩٣)، والترمذي (٣/ ١٠١)، أبواب الصوم =



والخلاف في غير الحج والعمرة؛ إذ فيهما الاتفاق على وجوب إتمامهما (١)؛ لقوله تعالى: ﴿ وَأَتِمُواْ ٱلْحَجَّ وَٱلْعُمْرَةَ لِللهِ ﴾ [البقرة: ١٩٦]، فإتمامها يقتضي عدم قطعهما بلا عذر، فمن استدل بهذه الآية على عدم جواز القطع مطلقا من أصحاب القول الأول إنما استصحب الإجماع في محل الخلاف، فلا يستقيم له الاستدلال.

وذهب الأحناف والمالكيّة إلىٰ أن المندوب يلزم بالشروع فيجب إتمامه علىٰ تفصيل في بعض الفروع، واستدلّوا بأدلة منها:

قوله تعالىٰ: ﴿وَلَا نُبُطِلُواْ أَعْمَلَكُونَ ﴾ [محمد: ٣٣]، ففيها عدم جواز إبطال الأعمال، ولم تفرق بين الواجبات والمندوبات، وقطعها بعد الشروع فيها إبطال لها(٢).

وأجيب بأنّ المراد لا تبطلوها بالرياء، والمن والأذى، وغيرها من محبطات الأعمال.

وقوله تعالى: ﴿فَمَارَعَوْهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا ﴾ [الحديد: ٢٧]، قال الطوفي: «احتج به أبوحنيفة على أن النفل يلزم بالشروع؛ لأنه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ ذم أتباع المسيح علىٰ تركهم رعاية ما شرعوا فيه مما لم يكتب عليهم، وهو عين لزوم النفل المشروع». أهـ(٣).

<sup>(</sup>٣) الإشارات الإلهية، (ص ٦٢٦).



عن رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، باب ما جاء في إفطار الصائم المتطوع، رقم: (٧٣٢)، والحاكم (١/ ٤٣٩)، وصحّحه الألباني في صحيح الجامع الصغير (٢/ ٧١٧)، رقم: (٣٨٥٤).

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير (٦/ ٣٢٤)، شرح الكوكب المنير (١/ ٤٠٩).

<sup>(</sup>٢) ينظر: كشف الأسرار (٢/ ٣١١)، تفسير القرطبي (١٦/ ٢٥٥).



وهذا أحد وجوه تفسير الآية.

والوجه الثاني: أنهم لما ابتدعوا فشددوا علىٰ أنفسهم شدد الله عليهم بإلزامهم بها، وهو ثابت عن أنس رَحَوَلِتُهُ عَنَهُ (۱)، فلا يكون فيها متمسك علىٰ القاعدة، وهو أوجه من التفسير السابق، وازداد قوة بتعضيده بتفسير الصحابي، وهناك وجوه أخرى في تفسيرها (۲).





<sup>(</sup>۱) كما في سنن أبي داود (٤٩٠٤)حيث استشهد بها في هذا السياق، وانظر: التفسير الصحيح لحكمت بشير (٤/ ٤٥١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: زاد المسير لابن الجوزي (٨/ ١٧٦).

# نفي الجناح يدل على الإباحة إلا بقرينة

- ا) قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُكَاحُ أَن تَبْتَغُواْ فَضَلًا مِن رَبِّكُمْ فَا الله عَلَيْكُمْ أَن الله عَلَيْكُمْ أَن الله عَلَيْكُمْ أَن الله عَلِهَ عَلَيْكُمْ أَن الله عَلِهِ المُشَعَرِ الْبَقرة: ١٩٨].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلَا يُقِيمَا حُدُودَ ٱللَّهِ فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمَا أَفْنَدَتْ بِهِ ۦ ﴾
   [البقرة: ٢٢٩].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا عَرَّضْتُم بِهِ عِنْ خِطْبَةِ ٱلنِسَآءِ
   أَوْ أَكُنْتُمْ فِي أَنفُسِكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٣٥].
- ٤) قوله تعالىٰ: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُوْ جُنَاحٌ أَن تَدَخُلُواْ بُيُوتًا غَيْرَ مَسْكُونَةِ فِيهَا مَتَنَعٌ لَكُوْ ﴾
   [النور: ٢٩].
- ٥) قوله تعالىٰ: ﴿فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أَوِ ٱعْتَمَرَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَّوَّكَ بِهِمَا ﴾ [البقرة: ١٥٨].
  - ٦) قوله تعالىٰ: ﴿ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن نَقَصُرُواْ مِنَ ٱلصَّلَوةِ ﴾ [النساء: ١٠١].

#### التحليل الأصولي:

ورد نفي الجناح في القرآن ما يزيد على العشرين مرة، والجناح: جناح الطائر، يقال: جُنح الطائر، أي: كسر جناحه، وسمي جانبا الشيء جناحيه، فقيل: جناحا السفينة، وجناحا العسكر، وجناحا الإنسان لجانبيه، قال سُبْحَانهُ وَعَالى: ﴿وَاصْمُمْ يَدَكَ إِلَى جَنَاحِكَ ﴾ [طه: ٢٢]، أي: جانبك، والجنوح: الميل، قال تعالى: ﴿وَإِن جَنَحُوا لِلسَّلْمِ فَاجْنَحُ لَهَا ﴾ [الأنفال: ٢١]، أي مالوا، من قولهم: جنحت السفينة، أي: مالت إلى أحد جانبيها، وسُمِّي الإثم المائل بالإنسان عن



الحق: جناحًا، ثم سُمِّي كل إثم جناحا، نحو قوله تعالىٰ: ﴿ لَالْجُنَاحَ عَلَيْكُمُ ﴾ [البقرة: ٢٣٦](١).

ففي معناه العام يدل على نفي الإثم مطلقا سواء كان الحكم واجباً أو مندوباً أو مباحاً أو مكروها، ولكن أكثر استعمال الشرع له في معنى المباح، كما عليه جماهير الأصوليين (٢).

والآيات في هذا المعنى كثيرة، منها آيات الباب:

ففي قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن تَبْتَغُواْ فَضَلَا مِّن رَبِّكُمْ أَن تَبْتَغُواْ فَضَلَا مِّن رَبِّكُمْ أَن اللَّهَ عِندَ ٱلْمَشْعَرِ لَيْ الْحَرَامِ ﴾ [البقرة:١٩٨]: إباحة التجارة في الحج.

وفي قوله تعالىٰ: ﴿فَإِنْ خِفْتُمْ أَلَا يُقِيَمَا حُدُودَ ٱللَّهِ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيهَا ٱفْنَدَتْ بِهِ ـ ﴾ [البقرة: ٢٢٩]: إباحة الخلع عند وجود مسوغه الشرعي.

وفي قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمُ فِيمَا عَرَّضْتُم بِهِ عَنْ خِطْبَةِ ٱلنِسَآءِ أَوَ الْحَنَنَّمُ فِي آنفُسِكُمُ ﴾ [البقرة: ٢٣٥]: جواز التعريض بخطبة المرأة في عدتها، دون التصريح.

وفي قوله تعالىٰ: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُرُ جُنَاحُ أَن تَدْخُلُواْ بِيُوتًا غَيْرَ مَسْكُونَةٍ فِيهَا مَتَنَعُ لَكُرْ ﴾ [النور: ٢٩]: إباحة دخول البيوت غير المسكونة لحاجة (٣).

إلا أنه لا يتعيَّن في الإباحة، فقد تدلُّ القرائن علىٰ غيره؛ والآيات الأخرى تدل علىٰ اعتبار القرائن في تحديد الحكم المراد، ففي قوله تعالىٰ: ﴿فَلاجُنَاحَ



<sup>(</sup>١) مفردات ألفاظ القرآن للراغب، (ص ٢٠٦) بتصرف.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط للزركشي (١/ ٣٦٧).

<sup>(</sup>٣) ينظر: زاد المسير لابن الجوزي (٣/ ٢٨٩).



عَلَيْهِ أَن يَطَوَّفَ بِهِما ﴾ [البقرة: ١٥٨]: لم يذهب أحد إلى القول بأن السعي مباح فقط؛ استدلالا بنفي الجناح، بل جماهير العلماء على ركنية السعي في الحج والعمرة، والأحناف على الوجوب، وقالوا بأن نفي الجناح وإن دل على الجواز المتبادر منه عدم اللزوم: إلا أنه يجامع الوجوب، فلا يدفعه، ولا ينفيه لدلالة النصوص الأخرى (١٠).

ومن خالف في ذلك وهم بعض الحنابلة ذهبوا إلى الاستحباب<sup>(۱)</sup>، ولم يذهب أحد إلى مجرد الإباحة.

وكذلك القصر في الصلاة في قوله تعالىٰ: ﴿ فَلَيْسَ عَلَيْكُو بُخَاحُ أَن نَقَصُرُوا مِنَ ٱلصَّلَوْةِ ﴾ [النساء: ١٠١]: فقد ذهب الأحناف إلى وجوبه؛ لأدلة أخرى، ولم يركنوا إلى ظاهر الآية الذي قد يفهم منه مجرد الإباحة، خلافا للجمهور الذين استدلوا بظاهر الآية مع حديث يعلىٰ بن أمية رَضَائِسُّعَنهُ أنه قال: «قلت لعمر الذين استدلوا بظاهر الآية مع حديث يعلىٰ بن أمية رَضَائِسُّعَنهُ أنه قال: «قلت لعمر ابن الخطاب رَضَائِسُّعَنهُ: ﴿ فَلَيْسَ عَلَيْكُم حُناحُ أَن نَقَصُرُوا مِنَ ٱلصَّلَوةِ إِنْ خِفْنُمُ أَن يَقْنِنكُمُ أَن نَقَصُرُوا مِنَ ٱلصَّلَوةِ إِنْ خِفْنُمُ أَن يَقْنِنكُمُ اللهُ عِبْتُ مِنهُ النّاسُ، فقال: عَجِبْتُ مِمَّا عَجِبْتُ مِنهُ اللّهُ بِهَا عَلَيْكُمْ، فَسَالْتُ رَسُولَ اللهِ صَلَّالَةُ عَيْدُوسَلَمَ عَنْ ذَلِكَ، فَقَالَ: صَدَقَةٌ تَصَدَّقَ اللهُ بِهَا عَلَيْكُمْ، فَالَتُ رَسُولَ اللهِ صَلَّالَةُ عَنْ ذَلِكَ، فَقَالَ: صَدَقَةٌ تَصَدَّقَ اللهُ بِهَا عَلَيْكُمْ، فَالَ: صَدَقَةٌ تَصَدَّقَ اللهُ بِهَا عَلَيْكُمْ، فَالَ اللهُ مِلَا اللهُ مِلَا اللهُ مِلَا اللهُ مِلَا اللهُ مِلَا اللهُ مِلَا اللهُ مَا اللهُ مِلَاللهُ عَنْ ذَلِكَ، فَقَالَ: صَدَقَةٌ تَصَدَّقَ اللهُ بِهَا عَلَيْكُمْ، فَالَ اللهِ مَا لَلْهُ مِهَا عَلَيْكُمْ، فَالَ اللهُ مِلَا مَدَقَةٌ تَصَدَّقَ اللهُ بِهَا عَلَيْكُمْ، فَالَ اللهُ مَا مَدَلَوْ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ



<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (١/ ٤٧٨)، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب صلاة المسافرين وقصرها، رقم: (٦٨٦).



 <sup>(</sup>١) روح المعاني للآلوسي (٢/ ٧٣).

<sup>(</sup>٢) الاستذكار لابن عبدالبر (١٢/ ٢٠٥)، المغنى لابن قدامة (٥/ ٢٣٩).



# الحرام صغائر وكبائر

40

ا قوله تعالىٰ: ﴿ إِن تَحْتَنِبُواْ كَبَآبِرَ مَا نُنْهَوْنَ عَنْـهُ نُكَفِّـرْ عَنكُمُ سَيِّعَاتِكُمُ وَنُدَّخِلْكُم مُّدُخَلًا كَرِيمًا ﴾ [النساء: ٣١].

٣) قوله تعالىٰ: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَجْنَنِبُونَ كَبُتَهِرَ ٱلْإِثْمِ وَٱلْفَوَحِشَ وَإِذَا مَا غَضِبُواْ هُمَ
 يَغْفِرُونَ ﴾ [الشورئ: ٣٧].

## التحليل الأصولي:

الحرام: مأخوذ من المنع، كما في قوله تعالىٰ: ﴿وَحَرَّمْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَرَاضِعَ مِن قَبْلُ ﴾ [القصص: ١٢]، وفي معنىٰ الحرام الذنب والإثم.

فالذنب في اللغة: من الأخذ بالذنب، ويستعمل في كل فعل يستوخم عقباه (١).

والإثم: اسم للأفعال المبطئة عن الثواب(٢).

فهما يجتمعان مع الحرام في المعنى.

و ينقسم الحرام إلى صغائر وكبائر (٣).

ودليل هذا التقسيم من القرآن آيات الباب، يقول الطوفي في الآية الأولى:

<sup>(</sup>١) بصائر ذوي التمييز للفيروز آبادي (٢/ ١٩).

<sup>(</sup>٢) معجم المصطلحات والألفاظ الفقهية (١/ ٥٨).

<sup>(</sup>٣) خالف السبكي والاسفراييني فزعما أن الذنوب كلها كبائر نظرًا إلى عظمة الرب المعصي، وإنما سميت صغيرة بالنسبة لما هو أكبر منها. ينظر: نيل السول، (ص ٤٨).



«فيه انقسام السيئات إلى كبائر وصغائر، وأن اجتناب جميع الكبائر مكفر لجميع الصغائر... وتكفير الصغائر باجتناب الكبائر مناسب عرفاً وشرعاً:

- أما عرفا؛ فلأن الملك إذا أطاعته الرعية، ولم تنازعه ملكه، وكان حليمًا: صفح لها عن سائر ما يصدر عنها من الجرائم.

- وأما شرعا؛ فلأن الشخص إذا اجتنب النجاسة المغلظة كالبول والغائط: عُفِي له عن النجاسة الخفيفة المختلف فيها، وإذا اجتنب ما يمكنه التحرز منه: عفي له عما يشق تحرزه منه كطين الشوارع، ونحوه، ولو أتى كبيرة واحدة اختل تكفير الصغائر». أهـ(١).

وأما الآية الثانية فيقول عنها: «واقتضت الآية أن من اجتنب الكبائر والفواحش محسن، وإن قارف الصغائر؛ لأنه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى فسَّر: ﴿وَيَجْزِى ٱلَّذِينَ اللَّهِ اللَّهُ الللللَّالَّالِ الللَّهُ اللللَّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ

ويدل على هذا التقسيم من السنة قوله صَّلَّلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «الصَّلَوَاتُ الْخَمْسُ، وَالْجُمْعَةُ إِلَى الْجُمْعَةِ، وَرَمَضَانُ إِلَى رَمَضَانَ، مُكَفِّرَاتٌ مَا بَيْنَهُنَّ إِذَا اجْتَنَبَ الْكَبَائِرَ» (٣)، أي: كفارة لما بينهما من الصغائر ما اجتنبت الكبائر.

والأحاديث في هذا كثيرة.

وقد اختلف العلماء في تحقيق الفرق بين الصغائر والكبائر على طريقتين:

<sup>(</sup>١) الإشارات الإلهية، (ص ١٦٤ - ١٦٥).

<sup>(</sup>٢) الإشارات الإلهية، (ص ٦١٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (١/ ٢٠٩)، كتاب الطهارة، باب الصلوات الخمس والجمعة إلى الجمعة، ورمضان إلى رمضان مكفرات لما بينهن ما اجتنبت الكبائر، رقم: (٢٣٣).

\*\*

الطريقة الأولى: طريقة من يحصرها بعدد، ولم يصل هذا الفريق إلى عدد تقوم به حجة: فبعضهم حصرها بسبع (١)، مستدلا بقوله صَلَّاتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «اجْتَنبُوا السَّبْعَ الْمُوبِقَاتِ، قِيلَ: يَا رَسُولَ اللهِ، وَمَا هُنَّ؟ قَالَ: الشِّرْكُ بِاللهِ، وَالسِّحْرُ، وَقَتْلُ النَّبْعِ الْمُوبِقَاتِ، قِيلَ: يَا رَسُولَ اللهِ، وَمَا هُنَّ؟ قَالَ: الشِّرْكُ بِاللهِ، وَالسِّحْرُ، وَقَتْلُ النَّيْمِ وَأَكُلُ الرِّبَا، وَالتَّولِّي يَوْمَ الزَّحْفِ، وَقَتْلُ الرِّبَا، وَالتَّولِّي يَوْمَ الزَّحْفِ، وَقَدْنُ الْمُحْصِنَاتِ الْغَافِلاتِ الْمُؤْمِنَاتِ» (٢)، ولكنه منتقض بكبائر لم تذكر في الحديث كالزنا وشرب الخمر، وبعضهم أوصلها إلى سبعين (٣).

بل وأوصلها بعضهم إلىٰ أربعمائة وسبع وستين(١٠).

الطريقة الثانية: طريقة من ضبطها بحد.

وهذا الفريق اختلف فيها على عدة أقوال: أصحها وأشهرها بأنها كل ما فيه حد في الدنيا، أو لعن أو وعيد في الآخرة، وهو تعريف الإمام أحمد وجماعة من العلماء(٥).



<sup>(</sup>١) الذخائر بشرح منظومة الكبائر، (ص ١٠٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٨/ ١٧٥)، كتاب الحدود، باب رمي المحصنات، رقم: (٦٨٧٥)، ومسلم (٢/ ٩٢)، كتاب الإيمان، باب بيان الكبائر وأكبرها، رقم: (٨٩)، من حديث أبي هريرة رَحَيَلْهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٣) جامع البيان للطبري (٥/ ٤١)، الدر المنثور للسيوطي (٢/ ٢٦١).

<sup>(</sup>٤) الزواجر عن اقتراف الكبائر للهيتمي (٢/ ٣٨٧).

<sup>(</sup>٥) ينظر: العدة لأبي يعلىٰ (٣/ ٩٤٦)، والفروع لابن مفلح (٢/ ٦٥١)، ومجموع فتاوىٰ ابن تيمية (٥) ينظر: الذخائر بشرح منظومة الكبائر للسفاريني، (ص ١٢).



# قد تُطلق الكراهة، ويُراد بها التحريم

١) قوله تعالىٰ: ﴿ كُلُّ ذَلِكَ كَانَ سَيِّئُهُ عِندَرَيِّكَ مَكْرُوهًا ﴾ [الإسراء: ٣٨].

٢)قوله تعالى: ﴿ وَكُرَّهَ إِلَيْكُمُ الْكُفْرَ وَالْفُسُوقَ وَ الْعِصْيَانَ أَوْلَيْهِكَ هُمُ الرَّشِدُونَ ﴾ [الحجرات: ٧].

#### التحليل الأصولي:

لفظة الكراهةِ تُطلقُ في القرآنِ والسنَّة ولسان السلف ويرادُ بها التحريم، وليس ما اصطلح عليه الأصوليون من أنه: ما لا يُعاقب على فعله، أو ما نهي عنه لا علىٰ سبيل الجزم.

## ومن دلائل ذلك آيات الباب:

فقوله تعالىٰ: ﴿ كُلُّ ذَلِكَ كَانَسَيِّئُهُ عِندَرَيِّكِ مَكْرُوهًا ﴾ [الإسراء: ٣٨]، ورد بعد ذكره تعالىٰ للمحرمات بل للكبائر الموبقات، وكذلك الآية الأخرىٰ فيها ذكر الكراهة مع الكفر والمحرمات من الفسوق والعصيان.

ويدل عليه من السنة: قوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إِنَّ الله كَرِه لَكُم قيلَ وقالَ، وكثرة السؤالِ، وإضاعة السؤالِ، وإضاعة المال ما هو داخل في المحرمات(٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲/ ۱۲۶)، كتاب الزكاة، باب قول الله تعالىٰ: ﴿لاَ يَسْعَلُونَ ٱلنَّاسَ إِلْحَافًا ﴾ [البقرة: ۲۷۳] وكم الغنىٰ، رقم: (۱٤۷۷)، ومسلم (۳/ ۱۳٤۱)، كتاب الأقضية، باب النهي عن كثرة المسائل من غير حاجة، والنهي عن منع وهات، وهو الامتناع من أداء حق لزمه، أو طلب ما لا يستحقه، رقم: (۹۳) عن المغيرة بن شعبة وَهَالِلْهُعَنَهُ.

<sup>(</sup>٢) شرح العضد علىٰ ابن الحاجب (٢/ ٥)، المدخل إلىٰ مذهب أحمد، (ص ٦٣).



وقد كان ذلك دارجًا على ألسنة الأئمة، ومن ذلك:

قول الإمام أبي حنيفة: «يكره الشرابُ في آنية الذهب والفضة للرجال والنساء»، ومرادُه التحريم.

وعن الإمام مالك كراهة الشطرنج، وحملها كثيرٌ من أصحابه على التحريم.

وكره الإمام الشافعي أن يتزَّوج الرجلُ ابنته من الزنا، وهو محرم قطعا(۱). وقال الإمام أحمد: «أكره المتعة، والصلاة في المقابر»، ومذهبه التحريم(۲).

قال الإمام ابن القيم: «وقد غلط كثير من المتأخرين من أتباع الأئمة على أئمتهم بسبب ذلك حيث تورّع الأئمة من إطلاق لفظ التحريم، وأطلقوا لفظ الكراهة، فنفى المتأخرون التحريم عمّا أطلق عليه الأئمة الكراهة، ثم سهل عليهم لفظ الكراهة وخفت مؤنتُه عليهم، فحمله بعضهم على التنزيه، وتجاوز به آخرون إلى كراهة ترك الأولى، وهذا كثير جداً في تصرفاتهم؛ فحصل بسببه غلط عظيم على الشريعة، وعلى الأئمّة». أهر (٣).





<sup>(</sup>١) تنظر هذه الأقوال في: إعلام الموقعين (٢/ ٧٨- ٨١)، وتعليق الألباني في تحذير الساجد، (ص ٣٧).

<sup>(</sup>٢) شرح الكوكب المنير (١/ ٤١٩).

<sup>(</sup>٣) إعلام الموقعين (٢/ ٧٥).



# قد يُعبّر عن الحرام بقول: «لا ينبغي»

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا يَنْبَغِي لِلرَّحْمَانِ أَن يَنَّخِذَ وَلَدًا ﴾ [مريم: ٩٢].
- ٢) قوله تعالى: ﴿ وَمَا عَلَمْنَ لُهُ ٱلشِّعْرَ وَمَا يَنْبَغِى لَهُ ۚ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ وَقُرْءَانُ مُّبِينُ ﴾ [يس: ٦٩].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا نَنَزَّكَ بِهِ ٱلشَّيْطِينُ ﴿ وَمَا يَنْبَغِي لَمْمُ وَمَا يَسْتَطِيعُونَ ﴾
   [الشعراء: ٢١١- ٢١١].

#### التحليل الأصولي:

ذكر هذه المسألة الإمام ابن القيم بعد ذكره للفظ الكراهة، وأنّه قد يراد بها التحريم كما سبق، فقال: «وأقبحُ غلطًا منه من حمَل لفظ الكراهة أو لفظ «لا ينبغي» في كلام الله ورسوله على المعنى الاصطلاحي الحادث، وقد اطرد في كلام الله ورسوله استعمال «لا ينبغي» في المحظور شرعًا أو قدراً، وفي المستحيل الممتنع». أهد(١).

## والآيات ظاهرة الدلالة في ذلك:

فالآية الأولى: عبَّر بهذا اللفظ عن نفي الولد عنه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، وهذا يستحيل قطعاً؛ لما فيه من النقص، وهو أعظم من مجرد التحريم الشرعي أو القدري.

وفي الآية الثانية: بيَّن أن تعلم الشعر لا ينبغي للنبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وهو من التحريم الشرعي والقدري.

وفي الآية الثالثة: نفى أن تكون الشياطين جاءت بهذا القرآن، بل ويحرم

إعلام الموقعين (٢/ ٨٢).

\*\*

عليهم ذلك شرعاً؛ لما فيه من التحدي، كما يحرم عليهم قدراً فلا يستطيعونه، ولا يمكنون منه.

ومثلها ما جاء في الحديث القدسي: «كَذَّبَنِي ابْنُ آدَمَ، وَمَا يَنْبغِي لَهُ، وشَتَمنِي ابنُ آدَمَ، وَلَا يَنْبَغِي لَهُ، وشَتَمنِي ابنُ آدمَ، وَلَا يَنْبَغِي لَهُ»(١).

ففيه التحذير من الكفر الصريح بلفظ: (لا ينبغي)، وهو تكذيب الله تعالى، وشتمه سبحانه.

وكذلك قوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إنَّ اللهَ لا ينامُ، ولا يَنْبِغِي لَهُ أَنْ يَنَامَ» (٢). وفيه استعمال اللفظ فيما يستحيل على الله تعالى، وهو النوم (٣). والأحاديث في هذا المعنى كثيرة.

فلكل ذلك متى وجد لفظ عن أحد الأئمة وفيه التعبير بر (لا ينبغي): فلا يبادر إلى حمله على الكراهة، بل ينظر في أدلته فربما قصد أشد التحريم، كما في قول الإمام أبي حنيفة: «لا ينبغي لأحد أن ينطق في ذات الله بشيء، بل يصفه بما وصف به نفسه، ولا يقول فيه برأيه شيئًا، تبارك الله تعالى رب العالمين». أهرنا،



<sup>(</sup>٤) شرح العقيدة الطحاوية لابن أبي العز، (ص ٤٢٧)، جلاء العينين للألوسي، (ص ٣٦٨)، وانظر نحوه في: الدر المختار (٢/ ٦٣٠).



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤/ ١٠٦)، كتاب بدء الخلق، باب ما جاء في قول الله تعالىٰ: ﴿وَهُوَ اللَّهِ عَالَىٰ: ﴿وَهُوَ اللَّهِ عَلَيْهِ ﴾ [الروم: ٢٧]، رقم: (٣١٩٣) عن أبي هريرة وَ اللَّهُ عَلَيْهِ ﴾ [الروم: ٢٧]،

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (١/ ١٦٢)، كتاب الإيمان، باب في قوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: "إن الله لا ينام"، وفي قوله: "حجابه النور لو كشفه لأحرق سبحات وجهه ما انتهىٰ إليه بصره من خلقه"، رقم: (١٧٩)، عن أبي موسىٰ رَحَوَالِلَهُعَنَهُ.

<sup>(</sup>٣) ينظر في ألفاظ التحريم: بدائع الفوائد (٤/٤) وما بعدها.



# الأحكام الوضعيت



# الفصل الثالث

## الأحكام مبنيّة على التيسير

47

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ النَّكُ مِ النَّهُ بِكُمُ النَّهُ بِكُمُ الْعُسْرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿مَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِّنْ حَرَجٍ ﴾ [المائدة: ٦].
  - ٣) قوله تعالىٰ: ﴿وَمَاجَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ [الحج: ٧٨].
- ٤) قوله تعالىٰ: ﴿وَيَضَعُ عَنْهُمُ إِصْرَهُمْ وَٱلْأَغْلَالُ ٱلَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ ﴾
   [الأعراف: ١٥٧].

#### التحليل الأصولي:

الأحكام الوضعية، وتسمى خطاب الوضع، وهي جعل شيء سبباً لشيء آخر، أو شرطاً له، أو مانعاً منه، أو جعله علامة على صحته أو فساده، أو أنه رخصة أو عزيمة، أو كونه قضاء أو أداء(١).

وعلاقة هذه القاعدة بالفصل أنها داخلة في مباحث الرخصة والعزيمة.

وخلاصة القاعدة: أن الشريعة قد جاءت بالتيسير، وهذا محل إجماع بين العلماء، واليُسر في كل أمرٍ بحسبه، ومن أدلة القاعدة آيات الباب، فهي صريحة الدلالة على القاعدة، ففيها أن الله تعالى أراد بعباده اليسر، ولم يرد بهم العسر،

<sup>(</sup>۱) الإحكام للآمدي (۱/ ٩٦)، التمهيد للإسنوي، (ص ٥)، مختصر ابن الحاجب (١/ ٢٢٥)، فواتح الرحموت (١/ ٥٧)، شرح الكوكب المنير (١/ ٣٤٢).



ولم يجعل عليهم حرجًا في دينهم، ووضع عنهم الأثقال والتضييق والشدة التي كانت فيمن قبلهم.

كما دلَّ علىٰ ذلك أحاديث كثيرة، منها:

قوله صَلَّالَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «يَسِّروا ولا تُعَسِّروا»(١).

وقوله: صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ "فإنَّما بُعِثْتُمْ مُيَسِّرينَ ولمْ تُبْعَثُوا مُعَسِّرينَ "(٢).

فوصية النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لرسله وأمته كانت التيسير، وعدم التعسير، كما أنه كان هديه في حياته فما خُيِّر النبيُّ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَيْنَ أَمْرِينِ إلا اختارَ أيسرَهُما ما لَمْ يكُن إثْمًا.

ولكل هذه الأدلة وغيرها قال الشاطبي: «إن الأدلة على رفع الحرج في هذه الأمة بلغت مبلغ القطع». أهـ(٣).





<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱/ ۲۰)، كتاب العلم، باب ما كان النبي صَلَّلَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمٌ يتخولهم بالموعظة والعلم كي لا ينفروا، رقم: (۲۹)، و مسلم (۳/ ۱۳۵۹)، كتاب الجهاد والسير، باب في الأمر بالتيسير، وترك التنفير، رقم: (۱۷۳٤) عن أنس رَحَالِتُهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١/ ٥٤)، كتاب الوضوء، باب صب الماء على البول في المسجد، رقم: (٢٢٠)، عن أبي هريرة رَحَوَلِللَّهُ عَنهُ.

<sup>(</sup>٣) المو افقات (١/ ٥٢٠).



# تحرم الحيل المخالفة للشرع

- ا) قوله تعالىٰ: ﴿ وَسُعَلَهُمْ عَنِ ٱلْقَرْكِةِ ٱلَّتِي كَانَتُ حَاضِرَةَ ٱلْبَحْرِ إِذْ يَعَدُونَ فِي ٱلسَّبْتِ إِذْ تَا أَسِهِمْ حِيتَ انْهُمْ يَوْمَ سَبْتِهِمْ شُرَّعًا وَيَوْمَ لَا يَعْدُونَ ﴾ [الأعراف: ١٦٣].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ فَبَدَأَ بِأَوْعِيَتِهِمْ قَبْلَ وِعَآءِ أَخِيهِ ثُمُّ ٱسْتَخْرَجَهَا مِنوِعَآءِ أَخِيهِ ثُمُّ ٱسْتَخْرَجَهَا مِنوِعَآءِ أَخِيهُ كَذَالِكَ كِدُنَا لِيُوسُفَ مَا كَانَ لِيَأْخُذَ أَخَاهُ فِي دِينِ ٱلْمَلِكِ إِلَّا أَن يَشَاءَ ٱللهُ ﴾ [يوسف: ٧٦].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ فَنَظَرَنَظُرَةً فِي ٱلنُّجُومِ ١٠٠٠ فَقَالَ إِنِّي سَقِيمٌ ﴾ [الصافات: ٨٨-٨٩].
- ٤) قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ ءَأَنتَ فَعَلْتَ هَـٰذَا بِعَالِهَتِـنَا يَتَإِبَرَهِيـمُ ﴿ اللَّهَ قَالَ بَلْ فَعَـٰلَهُ,
   كَبِيرُهُـمُ هَـٰذَا فَسَـٰكُوهُـمُ إِن كَانُواْ يَنطِقُونَ ﴾ [الأنبياء: ٦٢-٦٣].
- ٥) قوله تعالىٰ: ﴿ فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ ٱلَّيْلُ رَءَا كَوْكَبًا ۚ قَالَ هَٰذَا رَبِّي ۗ فَلَمَّا أَفَلَ قَـالَ لَآ أَجِبُ ٱلْآ فِلِينَ ﴾ [الأنعام: ٧٦].

#### التحليل الأصولي:

موضوع الحيل داخل في مباحث الصحة والبطلان، والحيل جمع حيلة، وهي لغة: تأتي علىٰ معان منها: الحِذق، وجودة النظر، والقدرة علىٰ التصرف(١٠).

واصطلاحا: إسقاط الواجب، أو إحلال الحرام، بفعل لم يقصد به ما حل ذلك الفعل له أو شرع<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط، (ص ١٢٧٨).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى الكبرى لابن تيمية (7/9000)، إعلام الموقعين عن رب العالمين لابن القيم (0/700).



وبعبارة أخرى: «التوصل بما هو مشروع لما هو غير مشروع»(١).

وجمهور أهل العلم على تحريم الحيل إذا أدت إلى قلب الحكم، أو إسقاط العمل به.

ومثالها: إبدال الماشية قبل الحول لإسقاط الزكاة(٢).

ومن أقوى أدلة تحريم الحيل: قصة أصحاب السبت، وفيها أن الله تعالىٰ قد أمرهم أن يعظموا السبت ولا يصيدوا فيه صيدا، فابتلاهم الله تعالىٰ وامتحنهم، «فكانت الحيتان تأتيهم ﴿يَوْمَ سَبُتِهِمْ شُرَعًا ﴾ أي: كثيرة طافية علىٰ وجه البحر.

﴿ وَيَوْمَ لَا يَسَبِتُونَ ﴾ أي: إذا ذهب يوم السبت ﴿ لاَ تَأْتِيهِمُ ﴾ أي: تذهب في البحر فلا يرون منها شيئا ﴿ كَذَالِكَ نَبَلُوهُم بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ ﴾ [الأعراف: ١٦٣]، ففسقهم هو الذي أوجب أن يبتليهم الله، وأن تكون لهم هذه المحنة، فتحيلوا على الصيد، فكانوا يحفرون لها حفرا، وينصبون لها الشباك، فإذا جاء يوم السبت، ووقعت في تلك الحفر والشباك؛ لم يأخذوها في ذلك اليوم، فإذا جاء يوم الأحد أخذوها، وكثر فيهم ذلك (").

ولذلك عاقبهم الله تعالى بأن مسخهم قردة، جزاء وفاقًا على فعلهم الشبيه بأفعال القردة من الخداع والحيل والطيش والخفة.

ولذلك قال صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: « لا تَرْتَكِبُوا مَا ارْتَكَبَتِ الْيَهُودُ، فَتَسْتَحِلُّوا مَحَارِمَ اللهِ بِأَدْنَى الْحِيلِ» (١٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن بطة في إبطال الحيل، (ص ٤٦)، وجوَّده ابن تيمية وابن كثير وابن القيم، حاشية الموافقات (٣/ ١١٢) ح٢، وإرواء الغليل، رقم: (١٥٣٥).



<sup>(</sup>١) معجم لغة الفقهاء، (ص ١٨٩).

<sup>(</sup>٢) الموافقات (٣/ ١٠٨).

<sup>(</sup>٣) تفسير السعدي، (ص ٣٠٦).



وقال صَ<u>لَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلِّمَ</u>: «قَاتَلَ اللهُ الْيَهُودَ، حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِمُ الشُّحُومَ، فَبَاعُوهَا وَأَكْلُوا أَثْمَانَهَا» (١١).

أما إذا كان الشرع يراعيها، ويأذن فيها، ويتوصل بها إلى المشروع: فإنها تجوز اتفاقًا، ويدل عليها الآيات في قصة يوسف، ففيها أنه تحيل لإبقاء أخيه عنده؛ لذلك نسب الله تعالى الفعل إليه بيانًا لجوازه، فقال: ﴿كَنَالِكَ كِدُنَا لِيُوسُفَ ﴾ [يوسف: ٧٦]، ولكن يشكل عليه أن يوسف عليه السلام رماهم بالسرقة، وهم برآء منها، كما قال تعالى حكاية عنهم: ﴿أَيَّتُهَا ٱلْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسُرِقُونَ ﴾ [يوسف: ٧٠]، وهذا محرم!.

والجواب عن ذلك: أن القوم كانوا قد سرقوه من أبيه فألقوه في الجب، ثم باعوه؛ فاستحقوا هذا الاسم بذلك الفعل، فصدق إطلاق ذلك عليهم.

وجواب آخر: وهو أنه أراد أيتها العير حالكم حال السراق؛ والمعنى: إن شيئا لغيركم صار عندكم من غير رضا الملك ولا علمه (٢)، وهذا من باب المعاريض، وهي مشروعة عند الحاجة، كما في حالة يوسف عليه السلام.

ومثلها المعاريض التي في قصة إبراهيم، وبيانها كما يلي:

في قوله: ﴿إِنِّ سَقِيمٌ ﴾ [الصافات: ٨٩]، أي: مريض، وقد احتال بالتخلف عنهم، حينما خرجوا إلى عيدهم، وهي من المعاريض، وقد فسرت بمعان ثلاث، وهي: أنه سيسقم فعبر بالماضي، كما في قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّكَ مَيِّتُ ﴾ [الزمر: ٣٠]، أي ستموت.

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن للقرطبي (٩/ ٢٣١).



<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۳/ ۸۲)، كتاب البيوع، باب: لا يذاب شحم الميتة و لا يباع ودكه، رقم: (۲۲۲٤)، ومسلم (۳/ ۱۲۰۸)، كتاب المساقاة، باب تحريم بيع الخمر، والميتة، والخنزير، والأصنام، رقم: (۱۵۸۳).



وقيل: سقيم القلب عليكم لشرككم.

وقيل: إنه أصابته علة في الطريق(١)، وعلىٰ هذا المعنىٰ لا يكون فيها شاهد علىٰ المعاريض.

لكن هذا المعنىٰ يرده قوله صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: «لَمْ يَكْذِبْ إِبْرَاهِيمُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ إِلَّا قَلَهُ: ﴿إِنِّى سَقِيمُ ﴾ إلَّا ثَلاَثَ كَذَبَاتٍ، ثِنْتَيْنِ مِنْهُنَّ فِي ذَاتِ اللهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: قَوْلُهُ: ﴿إِنِّى سَقِيمُ ﴾ [الصافات: ٨٩]، وَقَوْلُهُ: ﴿قَالَ بَلْ فَعَكَهُ, كَبِيرُهُمْ هَنذَا ﴾ [الأنبياء: ٢٢]، وَوَاحِدَةٌ فِي شَأْنِ سَارَةَ (())، وسمَّاه كذبًا باعتبار الظاهر، وإلا فهو من التعريض كما سبق.

وقوله: ﴿ بَلُ فَعَكَهُ, كَبِيرُهُمْ هَاذَا ﴾ [الأنبياء: ٦٢]: أراد به الإلزام، أي: إن كانوا ينطقون فقد فعله كبيرهم هذا، فهو في ظاهره يشبه الكذب، لكنه غير مراد؛ لأنه مفهوم للسامع، ومعلوم أنه لا يقع.

وقوله: ﴿هَنْدَارَبِي ﴾ [الأنعام: ٧٦، ٧٧، ٧٨]: ويوجه على توجيهين: إما أنه أراد استدراجهم للحجة، وإما أنه أراد الاستفهام، أي: أهذا ربي (٣).

وكلاهما من مسالك المناظرة.

ومن أمثلة الحيل المشروعة: ما يفعله المكره من الحيل؛ لدفع الإكراه عنه، ولو ارتكب في سبيل ذلك ما يمنع شرعًا، كالكذب لدفع الإكراه.



<sup>(</sup>۱) زاد المسير (٧/ ٦٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٤/ ١٤٠)، كتاب أحاديث الأنبياء، باب قول الله تعالى: ﴿وَٱلْتَخَذَ نِي إِبْرَهِ يَمَ﴾ [النساء: ١٢٥]، ومسلم (٤/ ١٨٤٠)، كتاب الفضائل، باب من فضائل إبراهيم الخليل صَلَّاتَلْنَعْلَيْهِ وَسَلَّمَ، رقم: (٢٣٧١).

<sup>(7)</sup> زاد المسير ( $\gamma$ /  $\gamma$ )، الموافقات ( $\gamma$ /  $\gamma$ ).



وذهب الأحناف إلى جواز الحيل مطلقا، وأداهم اجتهادهم إلى ذلك لما وجدوا من بعض الشواهد في الشرع كما في قوله تعالى: ﴿كَذَالِكَ كِذْنَا لِيُوسُفَ ﴾ [يوسف: ٧٦]، وكذلك الحيل التي في قصة إبراهيم، وقد سبق بيان وجوهها.

ولهم أدلة أخرى متكلفة من الكتاب والسنة وآثار عن الأئمة، جمعت في مؤلفات خاصة (١).

وكل ما يذكرونه من أدلة ليس فيها توصل إلى إسقاط واجب أو إباحة محرم، وإنما غاية ما فيها تحيل بأفعال مشروعة؛ لتحقيق مصالح شرعية.

وهكذا المعاريض القولية؛ فلا تجوز حيث أسقطت واجبًا، أو أباحت محرمًا لغير ضرورة، وقد أطال الإمام ابن القيم في الردِّ على الأحناف، وأجاب عن استدلالاتِهم تفصيلاً".



<sup>(</sup>٢) وتفصيل الجواب في إعلام الموقعين لابن القيم (٥/ ١٣٥) [جواب الذين أبطلوا الحيل،... إلىٰ آخر المجلد].



<sup>(</sup>١) ككتاب الحيل للخصاف الحنفي، وينظر تفصيل أدلتهم والجواب عنها في: إبطال التحليل لابن تيمية وإعلام الموقعين لابن القيم المجلد الخامس كاملاً.



# يرجح الأخذ بالرّخصة أو العزيمة بحسب الحال

- ا قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةَ وَٱلدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْخِنزِيرِ وَمَا أُهِلَ بِهِ عَلَيْهِ أَلْمَيْتَةَ وَٱلدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْخِنزِيرِ وَمَا أُهِلَ بِهِ عَلَيْهِ أَلِنَّهَ غَفُورٌ رَّحِيثُمُ ﴾ [البقرة: ١٧٣].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ مَن كَفَرَ بِٱللَّهِ مِنْ بَعَدِ إِيمَـٰذِهِ ۚ إِلَّا مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ.
   مُطْمَيِنُ أُبِٱلْإِيمَـٰنِ ﴾ [النحل: ١٠٦].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْعَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةُ مِّنَ أَتَكَامٍ أُخَرَّ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْعُسْرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥].
- إن قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ضَرَبْئُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ حُنَاحٌ أَن نَقَصُرُواْ مِنَ ٱلصَّلَوةِ إِنْ خِفْئُمُ أَن يَفْنِنَكُمُ ٱلَّذِينَ كَفُرُواْ ﴾ [النساء: ١٠١].
- ٥) قوله تعالىٰ: ﴿هُوَ ٱجْتَبَكُمُ وَمَاجَعَلَ عَلَيْكُمْ فِٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٌ مِّلَةَ أَبِيكُمْ إِبْرَهِيمَ﴾ [الحج: ٧٨].
- آ قوله تعالىٰ: ﴿ مَا يُرِيدُ اللّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِّنْ حَرَجٍ وَلَكِن يُرِيدُ
   لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ, عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [المائدة: ٦].

#### التحليل الأصولي:

هذه القاعدة تجمع بين الأدلة وتلتقي بها الأقوال المختلفة؛ فقد ذهب بعضُ الأصوليينَ إلىٰ أنّ الأصل العمل بالعزيمة؛ لأنّها عامّة لجميع المكلفين، والرّخصة بخلافها، واستدلوا بظواهر الآيات التي تأمر بموافقة الشرع، ثم تستثني صاحب الرخصة، وتختم بالمغفرة التي تشعر بفعل خلاف الأولىٰ، كما في قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةَ وَٱلدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْخِنزِيرِ وَمَا أُهِلَ بِهِ عِلَيْدُ اللّهَ فَفُورُ رّحِيمُ ﴾ [البقرة: ١٧٣]



وكذلك قوله: ﴿إِلَّا مَنْ أُكِرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَعِنٌ ۖ بِٱلْإِيمَانِ ﴾[النحل: ١٠٦]: فالاستثناء دليل على أنه خلاف الأصل، فلا يلجأ إليه لغير ضرورة.

وذهب آخرون إلى أنّ الأفضل العمل بالرخصة، واستدلوا على ذلك ببقية آيات الباب التي فيها التيسير ورفع الحرج، وهي الحكمة من تشريع الرخصة، فوجه الدلالة من الآيات أن الله تعالى أراد لعباده اليسر، ورفع عنهم الحرج مما يدل على حبه لكل ما يؤدي إلى ذلك، ومنه الرخص؛ ولذلك «ما خُيِّر النّبيُّ يدل على حبه لكل ما يؤدي إلى ذلك، ومنه الرخص؛ ولذلك «ما خُيِّر النّبيُّ صَلّاً لللهُ عَيْدُوسَالًا بينَ أَمْرَينِ؛ إلّا اخْتارَ أَيْسرَهُما مَا لَمْ يَكُنْ إثْماً »(۱).

ممّا يدلُّ على أنَّ الأخذَ بالرُّخصةِ مقدَّمٌ على الأخذِ بالعزيمةِ.

ويدل عليه قول النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «خُذوا مِنَ العمَلِ ما تُطِيقونَ؛ فإنَّ اللهَ لا يَمَلُّ حتَّى تَمَلُّوا»(٢).

وفيه التحذيرُ من تركِ الرُّخص؛ لئلَّا يؤدِّيَ إلىٰ الملل والمشقة، مما يدل علىٰ فضلها.

- والذي يجمع بين كل ذلك ما دلت عليه القاعدة، وهو عدم تفضيل أحدهما على الآخر، وأنّ الأمر راجع للمكلف، ويدل عليه - مع مجموع الآيات - قوله

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (٤/ ۱۸۹)، كتاب المناقب، باب صفة النبي صَلَّلَهُ عَلَيْوَسَلَّم، رقم: (٣٥٦٠)، ومسلم (٤/ ١٨١٣)، كتاب الفضائل، باب مباعدته صَلَّلَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم للآثام واختياره من المباح، أسهله وانتقامه لله عند انتهاك حرماته، رقم: (٢٣٢٧) عن عائشة رَضَلِيَهُ عَنْها.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١/ ١٧)، كتاب الإيمان، باب: أحب الدين إلى الله سُبْحَانَهُوتَعَالَى أدومه، رقم: (٤٣)، ومسلم (١/ ٥٤٢)، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب أمر من نعس في صلاته، أو استعجم عليه القرآن، أو الذكر بأن يرقد، أو يقعد حتىٰ يذهب عنه ذلك، (٧٨٥)، عن عائشة وَعَالَشَعَتَها.

\*\*

صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "إِنَّ اللهَ يُحِبُّ أَنْ تُؤْتَى رُخَصُه، كَما يُحِبُّ أَنْ تُؤْتَى عَزَائِمُه").

فإذا شقّت عليه العزيمة أصبحت الرخصة أولى، كما في الصيام للمسافر، أو الوصال، لا أن يتتبع الرخص في كل حال؛ لغرض التهرب من كامل التكاليف(٢).





<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۱۰/ ۱۰۷)، رقم: (٥٨٦٦) بلفظ: "إِنَّ اللهَ يُحِبُّ أَنْ تُؤْتَىٰ رُخَصُهُ، كَمَا يَكْرَهُ أَنْ تُؤْتَىٰ مَعْصِيتُهُ"، وأخرجه البيهقي في شعب الإيمان (٥/ ٣٩٧)، رقم: (٣٦٠٦) واللفظ له، وصححه الألباني في صحيح الجامع الصغير (١/ ٣٨٣)، رقم: (١٨٨٥).

<sup>(</sup>٢) ينظر: المهذب في علم أصول الفقه المقارن، د. النملة (١/ ٤٦٢).



# الأصل في الشروط والعقود الصحة

ا) قوله تعالىٰ: ﴿ وَقَالُواْ هَانِهِ هِ أَنْعَادُ وَ حَرَّثُ حِجْرٌ لَا يَطْعَمُهِ آ إِلَّا مَن نَشَاءُ بِزَعْمِهِمْ وَأَنْعَامُ حُرِّمَتْ ظُهُورُهَا وَأَنْعَامُ لَا يَذْكُرُونَ ٱسْمَ ٱللَّهِ عَلَيْهَا ٱفْتِرَآءً عَلَيْهُ سَيَجْزِيهِم بِمَا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ﴾ [الأنعام: ١٣٨].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿ وَقَالُواْ مَا فِ بُطُونِ هَكَذِهِ ٱلْأَنْعَكَمِ خَالِصَةٌ لِّذُكُورِنَا وَحُكَرَّمٌ عَلَىٰ أَزْوَجِنَا وَإِن يَكُن مَّيْتَةً فَهُمْ فِيهِ شُرَكَآهُ مَيَجْزِيهِمْ وَصَفَهُمْ لَا يَكُن مَّيْتَةً فَهُمْ فِيهِ شُرَكَآهُ مَيَجْزِيهِمْ وَصَفَهُمْ لِللّهُ عَلِيمٌ ﴾ [الأنعام: ١٣٩].

٣) قوله تعالى: ﴿ قَدْ خَسِرَ ٱلَّذِينَ قَتَلُوٓا أَوْلَكَ هُمْ سَفَهَا بِغَيْرِ عِلْمٍ وَحَرَّمُوا مَا
 رَزَقَهُ مُ ٱللَّهُ ٱفْتِرَاءً عَلَى ٱللَّهِ قَدْ ضَلُواْ وَمَا كَانُواْ مُهْتَدِينَ ﴾ [الأنعام: ١٤٠].

٤) قوله تعالىٰ: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَ وَا شَرَعُوا لَهُم مِّنَ ٱلدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنَا بِهِ ٱللَّهُ ﴾ [الشورىٰ: ٢١].

#### التحليل الأصولي:

ذهب جمهور العلماء إلى أنَّ الأصل في الشروط والعقود: الصحّة، إلا ما أبطلَه الشارعُ، أو نَهىٰ عنه؛ إذ الأصل في المعاملات الإباحة (١)، بخلاف العبادات التي الأصل فيها المنع؛ وذلك أنّ الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَىٰ لا يُعبد إلّا بما شرعه علىٰ ألسنة رُسُله؛ فالعبادةُ حقُّه علىٰ عبادِه، وأمَّا المعاملاتُ وما فيها من شروط وعقود فهي علىٰ أصلها مالم يردما يحرّمها؛ لذلك أنكر الله تعالىٰ علىٰ المشركين تحريمهم مالم يحرمه الله؛ فقال تعالىٰ: ﴿ قَدْ خَسِرَ ٱلَّذِينَ قَتَلُوّا أَوْلَلَدُهُمْ سَفَهَا بِغَيْرِ عِلْمٍ وَحَرَّمُوا ما رَزَقَهُمُ ٱللّهُ أَفِيرًا عَلَىٰ اللّهُ قَدْ ضَلُوا وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ ﴾ [الأنعام: ١٤٠]،

<sup>(</sup>١) الإحكام للآمدي (١/ ٥٢)، روضة الناظر، (ص ٢٢)، المسودة، (ص ٤٧٩).

وهكذا الآيات قبلها، فوجه الدلالة منها: الإنكار على من حرم شيئًا من الأرزاق أو المعاملات، فعندهم أَنْعَامٌ حرموها وهي الوصيلة (١)، وأنعام حُرِّمَتْ ظُهُورُهَا وهي البحيرة والسائبة والحام (٢)، وأنعام لا يذكرون اسم الله عليها إذا أولدوها، ولا إن نحروها، وقيل: كانوا لا يحجون عليها، وأنعام لا يحلونها إلا لذكورهم (٣)، وغيرها من المعاملات التي حرموها من عند أنفسهم.

كما أنكر عليهم تقربهم إليه بما لم يشرعه؛ حيث قال: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَتُوا اللّهُ مِنْ اللّهِ بِمَا لَمْ يَأْذَنَ بِهِ اللّهُ ﴾ [الشورئ: ٢١]، فالأصل أن كل ما لم يرد النص بتحريمه أو إيجابه تنصيصًا أو تأصيلاً فهو على الإباحة؛ لقوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَمَا حَرَّمَ فَهُوَ حَرامٌ، وما سَكَتَ عَنْهُ فَهُوَ عَفْوٌ » (١٠).

ولذلك ورد الأمر بالالتزام بالشروط التي يضعها المتعاقدان فقال صَلَّلَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «المؤمِنونَ عِنْدَ شُروطِهمْ»(٥).

<sup>(</sup>۱) من معانيها: أن أحدهم كان إذا ولدت له شاته ذكرا وأنثى قالوا: وصلت أخاها، فلا يذبحون أخاها من أجلها. وقيل غير ذلك، مفردات القرآن للراغب الأصبهاني (۲/ ۱۹٥).

<sup>(</sup>٢) البحيرة: هي الناقة إذا ولدت عشرة أبطن شقوا أذنها فيسيبونها، فلا تركب ولا يحمل عليها. والسائبة: التي تسيب في المرعى، فلا ترد عن حوض، ولا علف، وذلك إذا ولدت خمسة أبطن.

والحام: هو الفحل إذا ضرب عشرة أبطن. وهناك تفسيرات أخرى لهذه المفردات، لكن مؤداها واحد، المرجع السابق (١/ ٢٦٧)، (١/ ٥٠٦).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير ابن كثير (٣/ ٣٤٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البزار في المسنده (١٢٣) وقال: «إسناده صالح». والحاكم في المستدرك (٢/ ٣٧٥) ومن طريقه البيهقي في السنن الكبرئ (١٠/ ١٢) وقال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه».

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود (٣/ ٣٥٤)، كتاب الأطعمة، باب ما لم يذكر تحريمه، رقم: (٣٨٠٠)، عن =



وقد استوعب ابن القيم هذه القاعدة، وأجابَ عن المخالفين بما لا مزيد عليه (١)، والله أعلم.

<sup>=</sup> ابن عباس رَضَائِتُهُ عَنهُ، وأخرجه الترمذي (٤/ ٢٢٠)، أبواب اللباس عن رسول الله صَالَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ، باب أكل باب ما جاء في لبس الفراء، رقم: (١٧٢٦)، وابن ماجه (٢/ ١١١٧)، كتاب الأطعمة، باب أكل الجبن والسمن، رقم: (٣٣٦٧)، كلاهما عن سلمان رَضَائِتُهُ عَنهُ، وتفصيله في التلخيص الحبير (٣/ ٢٢)، وإرواء الغليل (٥/ ١٤٢).

<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين (٣/ ١٠٧ - ١١٥).



## النيابة في العبادات توقيفية

١) قوله تعالىٰ: ﴿ وَأَن لَّيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ﴾ [النجم: ٣٩].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱنَّبَعَنَّهُمَّ ذُرِّيَّنَّهُم ﴾ [الطور: ٢١].

#### التحليل الأصولي:

نيابة المسلم عن غيره في العبادة تحتاج إلى نص شرعي، فالآية الكريمة الأولى تدل على أنه ليس لأي إنسان إلا سعيه الذي عمله بنفسه، فلا ينتفع أحد بعمل غيره، وهو الأصل إلا ما ورد استثناؤه، كقوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَالنَّعَامُهُمُ ذُرِّيَّكُمُ مُ إِيمَنِ ٱلْحَقَّنَا بِهِمَ ذُرِّيَّكُمُ ﴾ [الطور: ٢١]، فرفع درجات الأولاد إنما حصل لهم بعمل آبائهم، لا بعمل أنفسهم.

وكذلك أجمع العلماء على انتفاع الميت بصلاة الجنازة عليه، والدعاء له، والحج عنه (۱)، ونحو ذلك مما ثبت الانتفاع بعمل الغير فيه، كصيام النذر على الراجح لقوله صَلَّلَتُهُ مَلَيْهِ وَسَلَّمُ: «مَنْ مَاتَ وعليْهِ صِيامٌ، صامَ عنْه وليَّهُ»(۲).

قال ابن كثير رَحْمَهُ اللهُ: «كما لا يحمل عليه وزر غيره، كذلك لا يحصل من الأجر إلا ما كسب هو لنفسه.

<sup>(</sup>۱) ومن ذلك، ما ثبت في البخاري «عن ابن عباس رَحَلَيْكَنْكَا، أن امرأة من جهينة، جاءت إلىٰ النبي صَلَّتُكَنْكَوَسَكَّه، فقالت: إن أمي نذرت أن تحج فلم تحج حتىٰ ماتت، أفاحج عنها؟ قال: نعم حجي عنها، أرأيت لو كان علىٰ أمك دين أكنت قاضية؟ اقضوا الله فالله أحق بالوفاء». أخرجه البخاري (۳/ ۱۸)، كتاب جزاء الصيد، باب الحج والنذور عن الميت، والرجل يحج عن المرأة، رقم: (۱۸۵۲)، ومسلم (۲/ ۹۷۳)، كتاب الحج، باب الحج عن العاجز لزمانة وهرم ونحوهما، أو للموت، رقم: (۱۳۳٤)، عن ابن عباس صَلَّتُكَنَّهُ.

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري (۳/ ۳۰)، كتاب الصوم، باب من مات وعليه صوم، رقم: (۱۹۵۲)، ومسلم (۲/ ۸۰۳)، كتاب الصيام، باب قضاء الصيام عن الميت، رقم: (۱۱٤۷) عن عائشة رَحَالِلَهُ عَهَا.



ومن هذه الآية الكريمة استنبط الشافعي رَحْمُوْاللَّهُ ومن اتبعه أن القراءة لا يصل إهداء ثوابها إلى الموتى؛ لأنه ليس من عملهم ولا كسبهم؛ ولهذا لم يندب إليه رسول الله صَلَّلَتُهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ أمته، ولا حثهم عليه، ولا أرشدهم إليه، بنص ولا إيماء، ولم ينقل ذلك عن أحد من الصحابة عليه، ولو كان خيرا لسبقونا إليه.

وباب القربات يقتصر فيه على النصوص، ولا يتصرف فيه بأنواع الأقيسة والآراء. فأما الدعاء والصدقة فذاك مجمع على وصولهما، ومنصوص من الشارع عليهما». أهـ(٢).

فما ورد الدليل بجوازه قيل به، وما عداه يبقىٰ علىٰ عموم المنع؛ إذ الأصلُ في العباداتِ تعبُّدُ المكلَّفِ بها دونَ أداء غيرِه لها، ونيابته فيها، وهناك أقوال أخرىٰ في المسألة.

وقد ذكر القرطبي وجها آخر قريبا في تأويل الآية، فقال: «ولام الخفض معناها في العربية الملك والإيجاب فلم يجب للإنسان إلا ما سعى، فإذا تصدق عنه غيره فليس يجب له شيء، إلا أن الله مُبْكَانَهُ وَتَعَالَى يتفضل عليه بما لا يجب له، كما يتفضل على الأطفال بإدخالهم الجنة بغير عمل». أهـ(٣).

وهذه المسألة أقربُ إلىٰ القواعد الفقهيّة.

وقد ذكرها جماعة من الأصوليين كالشاطبي والزركشي والآمدي<sup>(٤)</sup>، وغيرهم؛ لذلك اقتفيت أثرهم في ذلك.



<sup>(</sup>١) وما روي عن ابن عمر في ذلك فإسناده لا يصح، كما في أحكام الجنائز للألباني، (ص ٢٤٤).

<sup>(</sup>٤) الإحكام (١/ ١٤٩)، البحر المحيط (٢/ ١٦٩)، الموافقات (٢/ ٣٨٤).



<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير (٧/ ٤٦٥).

<sup>(</sup>٣) الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ١١٤).

# الباب الثالث

أدلة الأحكام



وفيه فصلان:

• الفصل الأول: الأدلة المتفق عليها.

• الفصل الثاني: الأدلة المختلف فيها.





# الأدلة المتفق عليها



# الفصل الأول

# وهي في أربعة مباحث:

- المبحث الأول: القرآن.
- المبحث الثاني: السنة.
- المبحث الثالث: الإجماع.
  - المبحث الرابع: القياس.





## القرآن



# المبحث الأول

# كلام الله تعالى ليس معنى واحدا

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيءٍ إِذَآ أَرَدْنَهُ أَن نَّقُولَ لَهُۥ كُن فَيكُونُ ﴾ [النحل: ٤].
- ٢) قوله تعالى: ﴿ قُل لَوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لِكَامَنتِ رَبِّ لَنَفِدَ ٱلْبَحْرُ قَبْلَ أَن نَنفَد كَامِنتُ رَبِّ وَلَوْجِئْنَا بِمِثْلِهِ عَمَدَدًا ﴾ [الكهف: ١٠٩].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقَلَامُ وَٱلْبَحْرُ يَمُذُهُ وَمِنْ بَعْدِهِ عَ سَبْعَةُ أَبْحُرِ مَّا نَفِدَتْ كَلِمَتُ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ [لقمان: ٢٧].

#### التحليل الأصولي:

القرآن كلام الله تعالى، تكلم به حقيقة، وهو آيات وكلمات وحروف، والله سبحانه تكلم به وبكلام غيره، ويتكلم متى شاء مفرّقًا مفصلاً، وهذه الآيات تدل على ذلك:

ففي الآية الأولىٰ بين سبحانه أنه كلما أراد شيئًا قال له: كن، وهذا يقتضي تعدد الكلام، كما دلت عليه الآيتان الأخيرتان، فكلمات الله تعالىٰ لا يمكن إحصاؤها؛ لذلك قال الإمام الأشعري -خلافا للمتأخرين من أتباعه-: «فلو كانت البحار مدادا للكتبة لنفدت البحار، وتكسرت الأقلام، ولم يلحق الفناء

\*\*

كلمات ربي، كما لا يلحق الفناء علم الله تعالىٰ، ومن فني كلامه لحقته الآفات، وجرئ عليه السكوت، فلما لم يجز ذلك علىٰ ربنا سبحانه صح أنه لم يزل متكلما؛ لأنه لو لم يكن متكلماً وجب السكوت والآفات، تعالىٰ ربنا عن قول الجهمية علواً كبيراً». أهـ(١).

لكن المتكلمين من الأشاعرة بعده القائلين بأن الكلام هو المعنى القائم بالنفس: يقولون بأن كلام الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى معنى واحد قديم.

قال القرافي: «جمهور مثبتي كلام النفس مطبقون علىٰ أن كلام الله تعالىٰ واحد، وهو أمر ونهي، وخبر واستخبار، ووعد ووعيد، واستفهام». أهـ(٢).

وقولهم هذا يخالف النصوص الشرعية الدالة على أنّ كلام الله تعالى آياتٌ وكلمات وحروف، قديم النوع متجدد الآحاد.

ويدل علىٰ ذلك قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيَّ ۚ إِذَآ أَرَدْنَكُ أَن نَّقُولَ لَهُۥ كُن فَيَكُونُ ﴾ [النحل: ٤٠].

فقوله تعالىٰ للشيء: كن: إذا أراد وقوعه، ومعلوم أنّ الأشياء تقع متفرقة (٣)، وقد ردّ عليهم ابن حزم استدلالاً بهذه الآيات (٤).

وبعضهم يتأول ذلك بأنّ التعدُّد بحسب التعلُّقات والإضافات (٥)، وهو فاسد أيضًا؛ فإنَّ معنىٰ قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَا نَقْرَبُوا ٱلرِّنَىٰ ﴾ [الإسراء: ٣٢]، يفارق



<sup>(</sup>١) الإبانة للأشعري، (ص ٦٣).

<sup>(</sup>٢) نفائس الأصول (٢/ ٢/ ٥٧٧).

<sup>(</sup>٣) ينظر: درء تعارض العقل والنقل (٢/ ٩١)، شرح الكوكب المنير (٢/ ٢٢).

<sup>(</sup>٤) الفصل في الملل والنحل (٥/ ٨٠).

<sup>(</sup>٥) كشف الأسرار (١/ ١١٢).



لذاته معنىٰ قوله: ﴿وَأَقِيمُوا ٱلصَّلَوٰةَ ﴾ [البقرة: ٤٣].وما قررناه هو قول أئمة السلف كما هو مبسوط في كتب الاعتقاد(١).

قال الفتوحي: «وكان الشَّيخ أَبُو حامد الإسْفرايينيّ (٢) يقول: مَذْهَب الشَّافعيّ وسائرِ الأَئمَّة فِي القرآن خِلاف قَول الأَشعريّ، وَقولهم هو قَوْل الإِمَام أَحْمَد، وَكَذَلِك أَبُو مُحمَّد الْجُوَيْنِيّ (٣)، ذَكَرَ أَنَّ الأَشْعَرِيِّ خَالَف فِي مَسْأَلةِ الكَلام قَولَ الشَّافعيّ وَغَيْرِهِ، وَأَنَّه أَخْطأ فِي ذَلِك». أهد (٤).



<sup>(</sup>٤) شرح الكوكب المنير (٢/ ٣٨).



<sup>(</sup>١) ينظر ما سبق في: المسائل المشتركة، (ص ٢٣٦ - ٢٣٩)، شرح الطحاوية، (ص ١٣٥).

<sup>(</sup>٢) هو أحمد بن محمد بن أحمد، الشيخ أبو حامد الإسفراييني، الفقيه الشافعي، انتهت إليه رياسة الدين والدنيا ببغداد، والفقه الشافعي في القرن الرابع الهجري، شرح مختصر المزني في (تعليقته) في نحو خمسين مجلداً، وذكر فيها خلاف العلماء وأقوالهم، ومآخذهم ومناظراتهم. وله كتاب في (أصول الفقه). توفي سنة (٢٠٤ه). ببغداد. طبقات الشافعية الكبرئ للسبكي (٤/ ٢١).

<sup>(</sup>٣) هو عبد الله بن يوسف بن عبد الله، أبو محمد الجويني، والد إمام الحرمين، يلقب بركن الدين. كان إماما، عالمًا بالفقه، والأصول، والنحو، والتفسير، والأدب. ومن تصانيفه: (الفروق)، و(التبصرة)، و(التنجرة)، (ومختصر المختصر)، و(شرح الرسالة)، و(التفسير). توفي بنيسابور سنة ٤٣٨. طبقات الشافعية الكبرئ للسبكي (٥/ ٧٣).



# لا يقال عن الحكم الشرعي في القرآن بأنه قديم

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿مَا يَأْنِيهِم مِّن ذِكْرٍ مِّن رَّبِّهِم مُّحُـدَثٍ إِلَّا ٱسْتَمَعُوهُ وَهُمُ
   يَلْعَبُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢].
- ٢) قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَأْنِيهِم مِن ذِكْرِ مِنَ ٱلرَّمْنَنِ مُعَلَثْ إِلَّا كَانُواْ عَنْهُ مُعْرِضِينَ ﴾
   [الشعراء: ٥].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَقَدُ خَلَقَٰنَكُمْ ثُمُّ صَوَّرْنَكُمْ ثُمَّ قُلْنَا لِلْمَلَكَيْكَةِ ٱسْجُدُواْلِآدَمَ
   فَسَجَدُوٓا إِلَّآ إِبْلِيسَ لَرْيَكُن مِّنَ ٱلسَّنِجِدِينَ ﴾ [الأعراف: ١١].

## التحليل الأصولي:

هذه المسألة من المباحث الكلاميّة، وهي متعلقة بمسألة الكلام النفسي كسابقتها، وكما تقرَّر فإن كلام الله تعالىٰ يتعلّق بمشيئته وقدرته فهو قديم النوع، متجدّد الآحاد، يتكلم به متىٰ شاء، وكذا أحكامه الواردة في كلامه، كما قال تعالىٰ: ﴿مَا يَأْنِيهِم مِّن فِكِر مِّن رَّبِهِم مُّحَدَثٍ ﴾ [الأنبياء: ٢]، أي متجدّد، ومثله في الآية الثانية.

ويدلّ عليه قوله صَلَّاللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إنّ الله يُحْدِثُ مِنْ أمرِهِ ما شَاء»(١).

وقد بوّب له الإمامُ البخاري بقوله: «باب قول الله تعالىٰ: ﴿ كُلَّ يَوْمِ هُوَ فِي شَأْنِ ﴾ [الرحمن: ٢٩]» (٢).

ومِن الأدلَّة: الآية الثالثة في الباب، وهي قوله تعالىٰ: ﴿وَلَقَدُخُلَقَٰنَكُمْ ثُمُّ



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢/ ٦٢)، أبواب العمل في الصلاة، باب ما ينهىٰ عنه من الكلام في الصلاة، رقم: (١١٩٩).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري (٩/ ١٥٢).



# صَوَّرُنَكُمْ ثُمَّ قُلْنَا لِلْمَلَتَهِكَةِ ٱسْجُدُواْلِآدَمَ ﴾ [الأعراف: ١١].

وهذا واضح: فإن الله تعالى للملائكة بالسُّجود كان بعد خلق آدم، وليس أمراً أزليَّا؛ لذلك عبر عنه بلفظ: ثم، الدال على التراخي.

واستدل شيخُ الإسلام (۱) على أنَّ كلامَ الله تعالىٰ بالوحي والأحكام القرآنية ليس أزليًا بحديث: «إذا تكلَّم الله بالوحي سَمِعَ أهلُ السَّماواتِ كجَرِّ السَّلْسِلَةِ على الصَّفُوانِ» (۲)؛ فقوله صَلَّلَتُهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: «إذا تَكلَّم الله بالوحي»: يدل على أنّهم يسمعونَه حين يتكلَّم، وهذا يَنفي أنْ يكونَ أزليّا، فكيفَ يسمعُ الملائكة كلاماً في الأزل؟! كما أنّ قوله: «كجَرِّ السّلسلةِ على الصَّفُوانِ»: يدلُّ على أنَّه يكونُ شيئاً بعد شيء، والمسبوق بغيره لا يكون أزليًا.

فكلُّ هذه الأدلَّة صريحةٌ في إثباتِ أنَّ الله تعالىٰ يتكلَّم متىٰ شاء، ويفعل ما يشاء، وليس في ذلك ما لا يليق به سبحانه، فصفاته العلىٰ علىٰ الوجه الأكمل، اللائق به جل وعلا(٣).

وقد ذهب الأشاعرة إلى أنّ الحكم الشرعي قديم بناءً على اعتقادهم في كلام الله تعالى وأنّه معنى قديم قائم بذاته تعالى، لا يتجدّد فلا يتكلم الله تعالى عندهم متى شاء (١) متأوّلين كلّ ما ورد في ذلك من كلام الله تعالى مع الملائكة حول خلق آدم، وتكليمه لموسى، وكلامه ليلة الإسراء والمعراج، وما سيتكلّم به سبحانه يوم القيامة، ونحو ذلك ممّا ثبتت به الآيات القرآنية، والأحاديث النبويّة.

مجموع الفتاوي (٦/ ٢٣٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٦/ ٨٠)، كتاب تفسير القرآن، باب قوله: ﴿ إِلَّا مَنِ ٱسَّتَرَقَ ٱلسَّمْعَ فَأَلَبْعَهُ، شِهَابُ مُ مَنِ السِّرَقَ ٱلسَّمْعَ فَأَلَبْعَهُ، شِهَابُ مُّ مِينَ ﴾ [الحجر: ١٨]، رقم: (٤٧٠١) عن أبي هريرة، وأبو داود (٤/ ٢٣٥)، كتاب السنة، باب في القرآن، رقم: (٤٧٣٨) عن ابن مسعود رَحَالِسُّعَنهُ. وهو في البخاري تعليقا.

<sup>(</sup>٣) ينظر تفصيل المسألة في: المسائل المشتركة، (ص ٢١٧ - ٢٢٧).

<sup>(</sup>٤) الملل والنحل (١/ ٩٥).



# إضافة القرآن إلى جبريل والرسول صَاَّلُسَّهُ عَلَيْهِ وَسَالَم إضافة تبليغ

١) قوله تعالى: ﴿إِنَّهُ, لَقَوْلُ رَسُولِ كَرِيهِ ﴿ إِنَّ ذِى قُوَةٍ عِندَ ذِى ٱلْعَرَشِ مَكِينِ ﴿ أَمُطَاعِ ثُمَّ الْمَعْ وَ التَّكُويِرِ: ١٩ - ٢١].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّهُ,لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ﴿ وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَاعِرٍ قَلِيلًا مَا نُؤْمِنُونَ ﴿ وَلَا لَهُ وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَاعِرٍ قَلِيلًا مَا نُؤْمِنُونَ ﴿ وَلَا يَعْرُ وَلَا اللَّهِ اللَّهِ مَا نُؤْمِنُونَ إِلَّا [الحاقة: ٢٠٤-٢٤].

٣) قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لَنَنزِيلُ رَبِّ ٱلْعَكَمِينَ ﴿ اللَّهِ مَنْ لَا بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ ﴿ اللَّهُ عَلَى قَلْبِكَ لِيَكَ مُن ٱلْمُنذِرِينَ ﴾ [الشعراء: ١٩٢ – ١٩٤].

٤) قوله تعالىٰ: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلِغٌ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِكُ وَإِن لَمْ تَفْعَلْ هَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ وَٱللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ ٱلنَّاسِ ﴾ [المائدة: ٦٧].

#### التحليل الأصولي:

20

القرآن كلام الله تعالى حروفه ومعانيه، كما هو اعتقاد الأئمة، والخلاف في هذه المسألة أيضًا ممَّا بُني على مسألة الكلام النفسي عند الأشاعرة، فهُم يعتقدون أنّ كلام الله تعالى معنى واحد قائم بنفسه أزليّ، لا يتجدّد، ولا يتعدد، فبناءً عليه قالوا بأنّ الذي أنشأ حروفه: إمَّا جبريلُ استدلالاً بقوله تعالىٰ: ﴿إِنّهُ وَاللّهُ وَلَا يَكُوبُونَ مَكِينِ ﴿ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَّا اللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّا لَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَّا لَا لَا لَاللّهُ وَلَّا لَا لَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلَّا لَا لَاللّهُ وَلّمُ وَلّهُ وَلّهُ وَلَّا لَاللّهُ وَلَّا لَاللّهُ وَلّهُ وَلَّاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلَّا ل

و إمّا محمدٌ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بدلالة قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّهُ, لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ﴿ وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَاعِرٌ فَلِيلًا مَا نُوْمِنُونَ ﴿ الْحَاقَة: ٤٠ - ٤٠].

فلفظُ القرآن عندهم منشؤه من جبريل سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى بإلهام من الله تعالى، أو ألهمه محمداً صَلَّالِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فعبر عنه، أو أخذه جبريل سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى من اللوح



المحفوظ ونحو ذلك(١).

وهذا كلَّه لا يصح؛ فإنَّ الإضافة إلىٰ جبريل سُبْحَانهُ وَتَعَالَىٰ، ومحمد صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ إِنما هي إضافة بلاغ وأداء، ولو كان أحدهما أنشأه امتنع أن يكون الآخر كذلك، فلمّا أضافه الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَىٰ إلىٰ هذا تارة، وإلىٰ هذا تارة: علم أنّ المقصود إضافة بلاغ، فوجه الدلالة من الآيتين علىٰ قول أئمة السلف أقوى من وجه استدلالهم، كما قال تعالىٰ: ﴿ وَلِنَّهُ وَلَنَّهُ لَنَيْرِيلُ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ اللَّهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ اللَّهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ اللَّهِ عَلَىٰ قَلْمِ لَكُونَ مِنَ الْمُنذِرِينَ ﴾ [الشعراء: ١٩٢-١٩٤]، فبيّن أن جبريل مجرد رسول نزل بكلام الله تعالىٰ.

وقال تعالىٰ: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلِغَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن زَيِكٌ وَإِن لَّمْ تَفْعَلُ هَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ وَٱللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ ٱلنَّاسِ ﴾ [المائدة: ٦٧]، وهنا أيضا بيَّن أن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ إِنما هو رسول يبلغ ما أنزل إليه من كلام الله تعالىٰ.

وقال صَ<u>لَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</u>: «أَلَا رَجَلٌ يَحْمِلُنِي إلى قَوْمِهِ لأَبلِّغَ كلامَ ربِّي؛ فإنَّ قُريْشًا مَنَعُونِي أَنْ أُبلِّغَ كلامَ ربِّي» (٢).

وحقيقة قول المخالفين ومآله إلى أنّ القرآن الذي بين أيدينا مخلوق، وهو عين قول المعتزلة(٣).



<sup>(</sup>١) ينظر: الملل والنحل للشهرستاني (١/ ٩٦)، الفصل لابن حزم (٣/ ١٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٤/ ٢٣٤)، كتاب السنة، باب في القرآن، رقم: (٤٧٣٤)، والترمذي (٥/ ١٨٤)، أبواب فضائل القرآن عن رسول الله صَلَّلَهُ عَلَيُوسَلَّم، باب، رقم: (٢٩٢٥) والنسائي (٧٦٨٠)، افتتاح الكتاب في الإيمان وفضائل الصحابة والعلم، باب فيما أنكرت الجهمية، رقم: (٢٠١)، وقال الترمذي: حسن صحيح غريب، انظر: السلسلة الصحيحة (١٩٤٧).

<sup>(</sup>٣) وقد صرّحوا بذلك كما في: الإحكام لابن حزم (١/ ٢٢٨)، نفائس الأصول للقرافي (٣/ ١/ ٢٧٧).



## آيات وسور القرآن تتفاضل

١) قوله تعالى: ﴿مَا نَسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ جِغَيْرٍ مِّنْهَا أَوْ مِثْلِهَا أَلَمْ
 تَعْلَمْ أَنَّ ٱللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [البقرة: ١٠٦].

٢) قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَكَ سَبْعًا مِّنَ ٱلْمَثَانِي وَٱلْقُرْءَانَ ٱلْعَظِيمَ ﴾ [الحجر: ٨٧].
 التحليل الأصولى:

لا زالت القواعد متسلسلة في بيان حقيقة القرآن وخصائصه، وهذه المسألة كلاميّة أيضًا، وقد ذكرها الأصوليون عند الكلام عن مباحث النسخ؛ والآية الأولىٰ دالة علىٰ أن كلام الله تعالىٰ يتفاضل؛ لقوله تعالىٰ: ﴿نَأْتِ بِخَيْرٍ مِّنْهَاۤ أَوْ

وقد أحدث المتكلِّمون القول بعدم التفاضل بين آيات القرآن، وتأوّلوا الآية بأنَّ المراد بقوله: ﴿نَأْتِ بِخَيْرٍ مِّنْهَآ ﴾ [البقرة: ١٠٦]، أي: بخير منها لكم؛ لكونها أخفَّ عملاً، أو أجزلَ ثواباً، وهو جواب أكثرهم كابن حزم والغزالي والرّازي وأكثر الحنفيّة(١).

وقولهم بأنّ التفضيل يعود إلى المكلف، من حيث الثواب أو التخفيف: هذا مما لا خلاف فيه، لكنّ إنكارهم بأنّ القرآن يتفاضل في معانيه وفضائله: مبنيٌّ على قولهم بالكلام النفسي الذي سبق الكلام عنه.

ولا شك بأن القول بعدم التفاضل ترده الأدلة وظواهر النُّصوص:

<sup>(</sup>۱) ينظر: أصول السرخسي (۲/ ۷۰)، كشف الأسرار (۳/ ۱۸۵)، الإحكام لابن حزم (٤/ ٩٥)، المستصفى (١/ ١٢٥).





فقد ثبت أنّ سورة الفاتحة هي أعظم سورة، وهي المرادة بالآية الثانية كما في قوله صَلِّللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: «أَلا أُعَلِّمُكَ أَعْظَمَ سُورةٍ في القرْآنِ قَبْلَ أَنْ تَحْرُجَ من المسجد؟: ﴿ٱلْحَـمَدُ لِللّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الفاتحة: ٢]، هي السّبْعُ المثاني والقرآنُ العظيمُ الذي أُوتيتُه»(١).

كما ثبت أنّ آية الكرسي أعظم آية في قوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «أَتَدْرِي أَيَّ آيةٍ مِنْ كِتَابِ اللهِ مَعَكَ أَعظمُ؟ قال أُبيّ: ﴿ ٱللَّهُ لَا ٓ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْحَيُّ ٱلْقَيُّومُ ﴾ [البقرة: ٢٥٥]، فقال صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: لِيهْنِكَ العِلْم أَبا المنذرِ »(٢).

والأحاديث الواردة في فضائل سور وآيات مخصوصة كثيرة، والفضل يرجع إلىٰ معناها وشرف معلومها<sup>(٤)</sup>.

وممن قال بالتفاضل من الأصوليين: القاضي أبو يعلى، وأبو المظفر السمعاني<sup>(٥)</sup>، وابن تيمية، وغيرهم، وهو قول جماهير المفسرين والمحدثين.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦/ ١٧)، كتاب تفسير القرآن، باب ما جاء في فاتحة الكتاب (٤٧٤)، عن أبي سعيد بن المعلى رَضَائِتُهُ عَنهُ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (١/ ٥٥٦)، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب فضل سورة الكهف، وآية الكرسي، رقم: (٨١٠) عن أبيّ رَحْوَلَيْلُهُمَنْهُ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي (٥/ ١٦)، أبواب فضائل القرآن عن رسول الله صَلَّلَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، باب ما جاء في إذا زلزلت، رقم: (٢٨٩٤)، عن ابن عباس رَحَيْلِتُهُ عَنْهُا، وهو في صحيح الترغيب والترهيب (٥٨٣).

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوي (١٧/ ٢١،٢٤).

<sup>(</sup>٥) العدة في أصول الفقه (٣/ ٧٩٢)، قواطع الأدلة (١/ ٢/ ٢٠٠٣).



## ليس في القرآن لفظ مهمل

قوله تعالىٰ: ﴿ هَٰذَا بَيَانُ لِلنَّاسِ وَهُ دَى وَمُوْعِظَةٌ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٨].

- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿الَّرَّكِئَابُ أُحْكِمَتَ ءَايَنُهُ أُمُّ فُصِّلَتُ ﴾ [هود: ١].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ وَنَزَّلُنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ تِبْيَنَا لِّكُلِّ شَيْءٍ ﴾ [النحل: ٨٩].
- ٤) قوله تعالى: ﴿ هُو ٱلَّذِى آَنَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِئْبَ مِنْهُ عَايَثَكَ ٱلْكِئْبَ مِنْهُ عَايَثُ مُعْكَمَتُ هُنَ أُمُ ٱلْكِئْبِ وَأُخُرُ مُتَشَيْبِهَ ثُو فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْعٌ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَبْهَ مِنْهُ ٱبْتِغَآءَ ٱلْفِتْنَةِ وَٱبْتِغَآءَ تَأْوِيلِهِ عَوْلَوْنَ عَامَنَا بِهِ عَكُلُّ مِّنْ عِندِ رَبِّنا وَمَا يَذَكُرُ إِلَّا وَمَا يَذَكُرُ إِلَّا اللَّهُ وَالرَسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ يَقُولُونَ عَامَنَا بِهِ عَكُلُّ مِّنْ عِندِ رَبِّنا وَمَا يَذَكُرُ إِلَّا اللَّهُ وَالرَسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ يَقُولُونَ عَامَنَا بِهِ عَكُلُّ مِّنْ عِندِ رَبِّنا وَمَا يَذَكُرُ إِلَّا اللَّهُ وَالرَسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ يَقُولُونَ عَامَنَا بِهِ عَكُلُّ مِّنْ عِندِ رَبِّنا وَمَا يَذَكُرُ إِلَّا اللَّهُ وَالرَسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ يَقُولُونَ عَامَنَا بِهِ عَكُلُّ مِّنْ عِندِ رَبِّنا وَمَا يَذَكُرُ إِلَّا اللَّهُ مِنْ عَندِ رَبِّنا وَمَا يَذَكُرُ إِلَّا اللَّهُ اللَّهُ وَالرَسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ يَقُولُونَ عَامَنَا بِهِ عَكُلُّ مِنْ عِندِ رَبِّنا وَمَا يَذَكُرُ إِلَّا اللَّهُ اللَّهُ وَالرَّسِحُونَ فِي ٱلْعِلْمِ يَقُولُونَ عَامَنَا بِهِ عَلَيْ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالرَّسِحُونَ فِي ٱلْعِلْمِ يَعُولُونَ عَامَنَا بِهِ عَلَيْ فِي اللَّهُ مِنْ عَنْ عَلَيْ مَعْ مَا مَا يَسَالِهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالرَّعِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ عَندِ رَبِينا وَمَا يَعْمَلُوا اللَّهُ عَلَيْ مِنْ اللَّهُ الللللْكُونُ اللللْكُولُ اللْكُولُ اللللَّهُ اللللْكُولُ اللللْكُولُ الللْكُولُ اللَّهُ اللللْكُولُ اللْكُولُ الللْكُولُ اللْكُولُ اللْكُولُ الللْكُولُ الللْكُولُ الللْكُولُ اللْكُولُ الللْكُ الللْكُولُ اللْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللْكُولُ اللللْكُولُ اللَّهُ اللْكُولُ اللْكُولُ اللْكُولُ الللْكُولُ اللْكُولُ الللْكُولِ الللْكُولُ الللْكُولُ اللْكُولُ اللْكُولُ الللَّهُ اللْكُولُ اللْكُولُ اللْكُولُ اللْكُولُ اللْكُولُ اللْكُولُ اللْكُولُ اللَّه

## التحليل الأصولي:

ذهب جماهير الأصوليين إلى أن الله تعالى لا يخاطبنا بالمهمل، الذي لا معنى له عند العرب؛ قالوا: لأنه هذيان، وهو نقص، والنقص محال على الله تعالى.

ومن الأدلة القرآنية قوله تعالىٰ: ﴿هَنَابِيَانٌ لِلنَّاسِ ﴾ [آل عمران: ١٣٨]، فوصف القرآن كله بأنه بيان، وهذا يعم جميع ألفاظه، والمهمل ينافي البيان(١).

وكذلك في الآية الثانية، وصفه بالإحكام والتفصيل يدل على بيانه والعلم بمعانيه.

كما يدل عليه قوله تعالىٰ: ﴿ بَيْكَنَّا لِّكُلِّ شَيْءٍ ﴾ [النحل: ٨٩]؛ فمن لوازم



<sup>(</sup>١) الإحكام للآمدي (١/ ٢٢٠).



بيانه لكل شيء أن يكون معلومًا في معانيه.

ومما يستدل به على هذه القاعدة: آية آل عمران على قراء الوصل في قوله تعالى: ﴿وَمَا يَعُلُمُ تَأْوِيلَهُ وَ إِلَّا ٱللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ ﴾ [آل عمران: ٧]، فهذا يقتضي العلم بجميع معاني القرآن؛ فإنه سبحانه قسم القرآن إلى محكم يعلمه جميع الناس، ومتشابه يعلمه الراسخون في العلم، ولا محل للمهمل في هذه القسمة.

وذهب ابن برهان إلى جوازه في غير الخطاب التكليفي، فقال: يجوز أن يشتمل كلام الله تعالى على ما لا يفهم معناه، إلا أن يتعلق به تكليف فإنه لا يجوز (١). ونسب إلى جماعة القول بالجواز مطلقا(٢).

#### واستدلوا بثلاثة أدلة:

الأول: وروده في القرآن في أوائل كثير من السور نحو: ﴿الَّمْ ﴾ [البقرة: ١]، و﴿الَّمْصَ ﴾ [الأعراف: ١]، و ﴿حمَّم ﴾ [غافر: ١].

وأُجيب بأن لها معاني، ولكن اختلف المفسرون فيها علىٰ أقوال كثيرة، منها:

أنها أسماء للسور، أو فواتح للدلالة علىٰ أن القرآن نزل بهذه الحروف، ومع ذلك يعجز العرب عن الإتيان بمثله.

وقد ذكر الزركشي أن الأقوال تزيد فيها عن عشرين قو لا (٣).

<sup>(</sup>٣) البرهان في علوم القرآن (١/ ١٧٤)، وما بعدها.



<sup>(</sup>١) نهاية السول (١/ ٣٥٤).

<sup>(</sup>٢) ويسمون بالحشوية كما لقبهم المتكلمون: قيل بإسكان الشين؛ لأن منهم المجسمة، والجسم محشو، والمشهور أنه بفتحها نسبة إلى الحشا؛ لأنهم كانوا يجلسون أمام الحسن البصري في حلقته، فوجد كلامهم رديئا، فقال: ردوا هؤلاء إلى حشا الحلقة أي: جانبها، والجانب يسمى حشا ومنه الأحشاء لجوانب البطن. انظر: نهاية السول، (ص ٣٥٦).

\*\*

الثاني: قوله تعالى: ﴿وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلُهُ وَ إِلَّا اللَّهُ ﴾ الآية، على قراءة الوقف على لفظ الجلالة: ﴿وَمَا يَعْلَمُ تَأُويلُهُ وَ إِلَّا اللَّهُ ﴾ [آل عمران: ٧]، فيكون: (الراسخون): مبتدأ، (ويقولون): خبراً عنه، وإذا وجب الوقف عليه ثبت أن في القرآن شيئاً لا يعلم تأويله إلا الله، وقد خاطبنا به.

وهذا الدليل لا يطابق الدعوى؛ لأنه يقتضي أن الخلاف في الخطاب بلفظ له معنىٰ لا نفهمه، والقاعدة إنما هي في المهمل.

الثالث: قوله تعالى: ﴿كَأَنَّهُۥ رُءُوسُ ٱلشَّيَطِينِ ﴾ [الصافات: ٦٥]؛ فإن هذا التشبيه إنما يفيد أننا علمنا رؤوس الشياطين، ونحن لا نعلمها.

والجواب أنه معلوم للعرب؛ فإنه مثل في الاستقباح، متداول بينهم؛ لأنهم يتخيلونه قبيحا.

وهذا أيضا لا يطابق القاعدة كالدليل السابق(١).



<sup>(</sup>١) ينظر: نهاية السول للإسنوي (١/ ٣٥٤- ٣٥٦)، وتنظر الإيرادات والأجوبة على آية آل عمران في: الإشارات الإلهية للطوفي، (ص ١١٩).





# يُفسَّر القرآن على مقتضى اللغة بعد البيان النبوي

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَهُ قُرْءَ الَّا عَرَبِيَّ الَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [يوسف: ٢].
  - ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا غَيْرَ ذِي عِوَجٍ لَّعَلَّهُمْ يَنَّقُونَ ﴾ [الزمر: ٢٨].
    - ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ بِلِسَانٍ عَرَبِيِّ مُّبِينٍ ﴾ [الشعراء: ١٩٥].
- قوله تعالىٰ: ﴿وَأَنزَلْنَا ٓ إِلَيْكَ ٱلذِّكَرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ
   يَنَفَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٤٤].
- ٥) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَاۤ أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتنَبَ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَهُمُ ٱلَّذِي ٱخْنَلَفُواْ فِيلِهِ
   وَهُدَى وَرَحْمَةً لِّقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴾ [النحل: ٦٤].

#### التحليل الأصولي:

ذهب جماهير العلماء إلى جواز تفسير القرآن على مقتضى اللغة؛ لأنه نزل بلغة العرب، وخاطب أهل اللسان بموجبها، كما دلت عليه الآيات الثلاث الأول التي تنصُّ على عربية القرآن، وهذا بالطبع مع غيره من طرق التفسير، والتي أصلها البيان النبوي الذي أمر الله تعالى به نبيه صَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ كما في الآيات الأخرى، فبيانه مقدم على مجرد الدلالة اللغوية، وكذلك بيانات الصحابة التي تفيد أخذهم عنه، قال الزركشي رَحْمَهُ اللهُ: «لطالب التفسير مآخذ كثيرة، أمهاتها أربعة:

الأول: النقل عن رسول الله صَلَّلَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّم وهذا هو الطراز الأول، لكن يجب الحذر من الضعيف فيه والموضوع؛ فإنه كثير وإن سواد الأوراق سواد في القلب، قال الميموني: سمعت أحمد بن حنبل يقول: ثلاثة كتب ليس لها أصول: المغازي والملاحم والتفسير.

\*\*

قال المحققون من أصحابه: ومراده أن الغالب أنها ليس لها أسانيد صحاح متصلة وإلا فقد صحّ من ذلك كثير...

الثاني: الأخذ بقول الصحابي؛ فإن تفسيره عندهم بمنزلة المرفوع إلى النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ كما قاله الحاكم في تفسيره.

وقال أبو الخطاب من الحنابلة: يحتمل ألا يرجع إليه إذا قلنا إن قوله ليس بحجة، والصواب الأول؛ لأنه من باب الرواية لا الرأي...

الثالث: الأخذ بمطلق اللغة...

الرابع: التفسير بالمقتضى من معنى الكلام، والمقتضب من قوة الشرع»أهـ(١).

وقدرُويت عن أحمد روايةٌ بالمنع من التفسير باللغة، ومما احتجّ له على ذلك: قوله تعالى: ﴿لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ ﴾ [النحل: ٤٤]، فالتفسير إنما يكون بمقتضىٰ البيان النبوي.

وقوله تعالىٰ: ﴿ ٱلْأَعْرَابُ أَشَدُّ كُفَرًا وَنِفَاقًا وَأَجَدُرُ أَلَّا يَعْلَمُواْ حُدُودَ مَآ أَنزَلَ ٱللهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ [التوبة: ٩٧]؛ ومعلوم أن الأعراب أفصح لساناً من غيرهم، ومع ذلك وصفهم الله تعالىٰ بأنهم أبعد عن علم ما أنزل الله تعالىٰ علىٰ رسوله وهو القرآن.

وأجاب الجمهور بأنّ المقصودَ من الآيات: الأحكامُ والمسائلُ والحدودُ وبيانُها، وجهلُ الأعراب بها معناه الجهل بأحكامها الشرعية، لا مجرّد فهم معاني الألفاظ والدلالة اللغوية، وكما سبق فالبيان النبوى مقدم على مطلق اللغة (٢).



<sup>(</sup>١) البرهان في علوم القرآن (٢/ ١٥٦ - ١٦١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: العدّة لأبي يعلىٰ (٣/ ٧٢٠).



ولكنَّ الإمام الزركشي وجه هذه الرواية عن أحمد بقوله: «تحمل على من يصرف الآية عن ظاهرها إلى معان خارجة محتملة، يدل عليها القليل من كلام العرب، ولا يوجد غالبًا إلا في الشعر ونحوه، ويكون المتبادر خلافها». أهـ(١).





# يحرُم تفسير القرآن بمجرّد الرّأي دون أصل شرعيّ

- ا قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّمَا يَأْمُرُكُم بِالسُّوءِ وَالْفَحْسَاءِ وَأَن تَقُولُواْ عَلَى اللَّهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٦٩].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّي ٱلْفَوَحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِثْمَ وَٱلْبَغَى بِغَيْرِ
   ٱلْحَقِّ وَأَن تُشْرِكُواْ بِٱللّهِ مَالَمْ يُنَزِّلُ بِهِ عَسُلُطُنَا وَأَن تَقُولُواْ عَلَى ٱللّهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف: ٣٣].
- ٣) قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ۚ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ أَوْلَئِيكَ كَانَ عَنْهُ مَسْعُولًا ﴾ [الإسراء: ٣٦].
- قوله تعالىٰ: ﴿وَأَنزَلْنَا ٓ إِلَيْكَ ٱلذِّكَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ
   يَنفَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٤٤].
- ٥) قوله تعالىٰ: ﴿وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَىٓ أُوْلِي ٱلْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنَا بِطُونَهُ, مِنْهُمْ ﴾ [النساء: ٨٣].

### التحليل الأصولي:

قال الزركشي رَحْمَهُ اللهُ: "ولا يجوز تفسير القرآن بمجرد الرأي والاجتهاد من غير أصل؛ لقوله تعالىٰ: ﴿ وَلَا نَقُفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ﴾ [الإسراء: ٣٦]، وقوله: ﴿ وَأَن تَقُولُواْ عَلَى اللهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٦٩]، وقوله: ﴿ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ ﴾ [النحل: ٤٤]، فأضاف البيان إليهم». أهد(١).

فالبيان من النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم؛ إمّا تنصيصًا، أو تأصيلاً، كما هو مبسوط في مظانّه من كتب قواعد التفسير وأصوله.



<sup>(</sup>١) البرهان في علوم القرآن (٢/ ١٦٠).



وهو محلَّ اتفاق بين العلماء، وقد دلَّ علىٰ ذلك كثير من الآيات، منها آيات الباب، ووردت في ذلك أحاديث لا تخلوا من مقال.

والرأي المذموم: هو الرأي الذي يغلب من غير دليل قام عليه، فمثل هذا الذي لا يجوز الحكم به في النوازل، وكذلك لا يجوز تفسير القرآن به.

وأما الرأي الذي يسانده برهان: فالحكم به في النوازل جائز، كما دلت عليه الآية الأخيرة في إقرار استنباط أهل العلم والحث عليه، قال الماوردي: «قد حمل بعض المتورعة هذا الحديث (١) على ظاهره، وامتنع من أن يستنبط معاني القرآن باجتهاده، ولو صحبتها الشواهد، ولم يعارض شواهدها نصصريح، وهذا عدول عما تعبدنا من معرفته من النظر في القرآن واستنباط الأحكام منه كما قال تعالى: ﴿لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنْ بِطُونَهُ مِنْهُمٌ ﴾ [النساء: ١٣]، ولو صحّ ما ذهب إليه لم يعلم شيء بالاستنباط، ولما فهم الأكثر من كتاب الله شيئا». أهد (١).



<sup>(</sup>٢) البرهان في علوم القرآن (٢/ ١٦٢).



<sup>(</sup>۱) أي ما ورد من الوعيد لمن قال في القرآن برأيه، ومنها قوله صَلَّاتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَنْ قَالَ فِي الْقُرْآنِ بِرَأْيِهِ فَلْيَتَبَوَّا مُقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ»، أخرجه (٣/ ٤٩٦)، رقم: (٢٠٦٩)، الترمذي (٥/ ١٩٩)، أبواب تفسير القرآن عن رسول الله صَلِّتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، باب ما جاء في الذي يفسر القرآن برأيه، رقم: (٢٩٥١)، وفيه ضعف، كما سبقت الإشارة إليه، ينظر: تخريج المشكاة (٢٣٤).



## القرآن محكم ومتشابه

0.

قوله تعالىٰ: ﴿ هُو الَّذِينَ أَنزَلَ عَلَيْكَ الْكِنْبَ مِنْهُ ءَايَتُ مُّحَكَمَتُ هُنَ أُمُّ الْكِنْبِ وَأُخُر مُتَشَنِهَ اللَّهِ عَالَىٰ فَ قُلُوبِهِمْ زَيْخُ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَنَبَهَ مِنْهُ ابْتِغَآءَ الْفِتْنَةِ وَٱبْتِغَآءَ تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأُويلَهُ وَ إِلَّا اللَّهُ وَالرَّسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَا بِهِ عَكُلُّ مِّنْ عِندِ رَبِّنا وَمَا يَذَكُرُ إِلَّا أُولُوا الْأَلْبَبِ ﴾ [آل عمران: ٧].

#### التحليل الأصولي:

المحكم في اللغة: مأخوذ من مادة حكم التي يشتق منها الحكم، وأصل الإحكام: المنع(١) كما قال جرير(٢):

أبني حنيفة احكموا سفهاءكم إني أخاف عليكم أن أغضبا

ويأتي الإحكام بمعنى الإتقان للشيء (٣).

أما المتشابه في اللغة: فمأخوذ من الشبه، أي أن يشبه الشيء غيره، ومنه اشتباه الأمر أي التباسه(٤).

وقد بيَّنت الآية أن القرآن منه آيات محكمات، وهي أم القرآن وأصله وغالبه، ومنه متشابهات وهي الأقل.

الصحاح للجوهري (٥/ ١٩٠١).

<sup>(</sup>٢) هو جرير بن عطية الخطفي التميمي اليربوعي أحد فحول الشعراء الإسلاميين، وكان مداح بني أمية توفي سنة (١١٤ ه). والبيت من ديوانه جواهر الأدب (٢/ ١٣٧).

<sup>(</sup>٣) المفردات للراغب، (ص ٢٥٤).

<sup>(</sup>٤) ترتيب القاموس المحيط (٢/ ٢١٧).



واختلفت آراء العلماء في تعريف المحكم والمتشابه في الآية على أقوال كثيرة.

وقد أوصلها الإمام الزركشي إلى اثني عشر مذهبا(١)، وأشهرها ما يلي: القول الأول: أن المحكم هو الواضح الذي يظهر معناه، ومقابله المتشابه أي ما لا يظهر معناه واحتاج إلى بيان.

وهذا قول الإمام الشافعي (٢) وأحمد (٣) والجويني (٤) وغيرهم (٥).

وهذا التشابه يكون من جهتين:

الأولىٰ: أن لا يعلم مقتضاها أي مدلولها الذي أتت به كالحروف المقطعة في أوائل السور مثل: ألم، طه، حم، يس.

الثاني: إيهام الاشتباه بين صفات الله تعالى وصفات المخلوقين، كقوله سبحانه: ﴿ تَعَرِّى بِأَعْيُنِنَا جَزَآءٌ لِيَن كَانَ كُفِرَ ﴾ [القمر: ١٤]، فالأصل نفي التمثيل على قاعدة قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنَى أَةٌ وَهُوَ السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١].

القول الثاني: أن المحكم هو المعمول به من الآيات وهي الآيات الناسخة (٢)،

<sup>(</sup>٦) جامع البيان للطبري (٦/ ١٧٤)، زاد المسير في التفسير (١/ ٣٥٠)، معالم التنزيل للبغوي (١/ ٢٧٩).



<sup>(</sup>١) المستصفىٰ للغزالي (١/ ١٠٦)، البرهان للزركشي (٢/ ٧٠).

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط (٢/ ١٨٩).

<sup>(</sup>٣) العدة للقاضي أبي يعليٰ (٢/ ٦٨٥)، شرح الكوكب المنير (٢/ ١٤٠).

<sup>(</sup>٤) البرهان للجويني (١/ ٢٤٤).

<sup>(</sup>٥) انظر: الإتقان في علوم القرآن (٢/ ٢).

\*\*

والمتشابه هو المنسوخ من الآيات، وهذا منقول عن السدي(١) والضحاك(٢).

القول الثالث: المحكم من القرآن آيات الفرائض والوعد والوعيد.

والمتشابه القصص والأمثال المتكررة باختلاف الألفاظ أو المعاني، وهو قول عبدالرحمن بن زيد بن أسلم (٢) وغيره (٤).

وكما هو ظاهر فإن التعريف الأول هو الأقرب، وهو الذي عليه جماهير العلماء، وقد دل عليه ظاهر الآية، إلا أن هناك تفصيلاً في جعل آيات الصفات من المتشابه، وهو أنها متشابه من حيث الكيفية، لا المعاني.

والمشهور الوقف على لفظ الجلالة في الآية السابقة في قوله: ﴿وَمَا يَعُلَمُ اللَّهِ اللَّهِ السَّابِقَة في قوله: ﴿وَمَا يَعُلَمُ اللَّهُ ﴾، وهو قول الجمهور.

ولم يذهب إلى الوقف على: ﴿وَٱلرَّسِخُونَ فِ ٱلْمِلْمِ ﴾ [آل عمران: ٧]: الا قلّة قليلة، كما ذكر الإمام السمعاني<sup>(٥)</sup>، وقد بين الأصوليون وجوها لهذا الترجيج، ومنها:

١- يقتضى هذا القول سياق الآية، والتفصيل الذي في بدايتها، أي أن



<sup>(</sup>۱) هو إسماعيل بن عبدالرحمن بن أبي كريمة السدي أبو محمد القرشي، مفسر شهير مختلف في توثيقه في الرواية توفي سنة (۱/ ۱۲۷هـ). الجرح والتعديل (۲/ ۱۸۶)، ميزان الاعتدال (۱/ ۲۳٦).

<sup>(</sup>٢) هو الضحاك بن مزاحم الهلالي أبو محمد كان من أوعية العلم بالتفسير توفي سنة (١٠٢ هـ). التاريخ الكبير (٤/ ٣٣٢)، البداية والنهاية (٩/ ٢٢٣).

<sup>(</sup>٣) هو عبدالرحمن بن زيد بن أسلم العمري المدني له مشاركات في التفسير والقراءات توفي سنة (٣) هو). سير أعلام النبلاء (٨/ ٣٤٩).

<sup>(</sup>٤) ينظر: جامع البيان للطبري (٦/ ١٨٧)، زاد المسير لابن الجوزي (١/ ٣٥٠)، المحرر الوجيز لابن عطية (٣/ ١٧).

<sup>(</sup>٥) كما في قواطع الأدلة (٢/ ٧٥)، وانظر: البحر المحيط (٢/ ١٩٤).



الله تعالىٰ جعل آيات القرآن قسمين: محكمات ومتشابهات، وقال بأن هذه المتشابهات لا يبتغي تأويلها إلا أهل الزيغ والضلال، وذلك (بأما) التفصيلية، وأما الراسخون في العلم فيؤمنون بها، فهذا يقتضي أنه مما استأثر الله بعلمه، وأن الوقف علىٰ اسم الجلالة(١).

٢- السبب الذي نزلت فيه الآية؛ فإنه مراعيٰ عند العلماء، وهو أن النصارئ قالوا لرسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ألست تزعم أن عيسىٰ كلمة الله وروح منه؟! قال: بلیٰ، قالوا: فحسبنا، ففهموا منه أنه بعض منه وابنه، فأنزل الله الآية (٢).

٣- قوله: ﴿وَٱلرَّاسِخُونَ فِي ٱلْمِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَا بِهِ ۦ ﴾ [آل عمران: ٧]: الواو هنا استئنافية (٣)؛ لأنها لو كانت عاطفة لقال: (ويَقُولُونَ آمَنَا بِهِ) فتكون هنا (وَالرَّاسِخُونَ): مبتدأ، وجملة (يَقُولُونَ): خبر (٤).

هذا أصولياً، وسيأتي تفصيل القول في الآية، وتوجيه القراءتين عند الكلام عن تأويل المتشابه.



<sup>(</sup>٤) وينظر: مجموع الفتاوي لابن تيمية (١٣/ ٢٨٤).



<sup>(</sup>١) ينظر: إتحاف ذوى البصائر (٢/ ٣٤٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٢/ ٢٠)، رقم: (١٨)، وابن جرير في جامع البيان (٣/ ١٠٨) وفي سنده إعضال، وفيه عبدالله بن أبي جعفر الرازي ضعّفه بعض أهل العلم، انظر: الاستيعاب في بيان الأسباب للهلالي ومحمد آل نصر (١/ ٢٣٠).

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط (٢/ ١٩٦)، الروض الأنف للسهيلي (٣/ ١٢).



## في القرآن ألفاظ معربة

١) قوله تعالىٰ: ﴿وَلَوْجَعَلْنَهُ قُرْءَانَا أَعْجَمِيًّا لَقَالُواْ لَوْلَا فُصِّلَتْ ءَايَـٰنُهُ ﴿ ءَاعْجَمِيٌّ الْعَالُوا لَوْلَا فُصِّلَتْ ءَايَـٰنُهُ ﴿ ءَاعْجَمِيًّا لَقَالُواْ لَوْلَا فُصِّلَتْ ءَايَـٰنُهُ ﴿ ءَاعْجَمِيًّا لَقَالُواْ لَوْلَا فُصِّلَتْ ءَايَـٰنُهُ ﴿ ءَاعْجَمِيًّا
 وَعَرَيِيٌ ﴾ [فصلت: ٤٤].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَقَدُ نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعُلِّمُهُ وَ بَشَرُ لِي الْكَ ٱلَّذِي يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيُّ وَهَدَذَا لِسَانُ عَرَدِكُ مُّرِيثُ مُّرِيثُ مُّرِيثُ ﴾ [النحل: ١٠٣].

٣) قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَهُ قُرْءَ انَّا عَرَبِيًّا لَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [يوسف: ٢].

#### التحليل الأصولي:

هذه الآيات وغيرها مما ورد في عربية القرآن دليل على أنه ليس في القرآن ألفاظ عجمية:

فالآية الأولىٰ نفي أن يكون منه ما هم بالأعجمية؛ لأنه ذريعة لإنكار المشركين وطعنهم.

وفي الآية الثانية: يخبر تعالىٰ عن زعم المشركين لرسوله ﴿أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعُلِّمُهُۥ ﴾ هذا القرآن ﴿بَشَ رُ ﴾ لكن ذلك البشر الذي يشيرون إليه أعجمي اللسان ﴿وَهَدَذَا ﴾ القرآن ﴿لِسَانُ عَرَبِيُ مُبِينُ ﴾ [النحل: ١٠٣](١).

وأجازها جماعة؛ استدلالا بأن النبي عليه السلام مبعوث إلىٰ أهل كل لسان كافة علىٰ ما قال تعالىٰ: ﴿ كَافَةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَكِذِيرًا ﴾ [سبأ: ٢٨]، فلا ينكر أن يكون كتابه جامعا للغة الكل؛ ليتحقق خطابه للكل إعجازاً وبياناً.

وأيضا فإن النبي عليه السلام لم يدع أنه كلامه، بل كلام الله تعالىٰ رب



<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير السعدي، (ص ٤٥٠).



العالمين المحيط بجميع اللغات، فلا يكون تكلمه باللغات المختلفة منكراً، غايته أنه لا يكون مفهوماً للعرب.

وليس ذلك بدعاً بدليل تضمنه للآيات المتشابهات، والحروف المعجمة في أوائل السور.

وأُجيب بأن بعثته إلى الكل لا توجب اشتمال الكتاب على غير لغة العرب لما ذكروه، وإلا لزم اشتماله على جميع اللغات، ولما جاز الاقتصار من كل لغة على كلمة واحدة؛ لتعذر البيان والإعجاز بها.

وأما أنه كلام الله المحيط بجميع اللغات، فلا يمتنع أن يكون مشتملاً على اللغات المختلفة: فيقال: نعم لا يمتنع، ولكنه لا يوجبه، فلا يقع ذلك في مقابلة النصوص الدالة على عدمه(١).

ولكنهم اتفقوا على أن هناك كلمات معربة أي أن أصلها في لغات أخرى، لكنها استعملت عند العرب حتى أصبحت من لغتهم فجاء بها القرآن (٢).

وقد ألَّف الإمام السيوطي رَحْمَهُ ٱللَّهُ في هذه الكلمات كتابين:

الأول: المهذب فيما وقع في القرآن من المعرب(٣).

والثاني: المتوكلي(٤).

ومثال هذه الكلمات المعربة:

<sup>(</sup>١) الإحكام للآمدي (١/ ٧٩- ٨٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: الخلاف اللفظى عند الأصوليين (٢/ ٢٦).

<sup>(</sup>٣) مطبوع بمطبعة الأمانة بالقاهرة ١٤٠٠هـ تحقيق د. إبراهيم محمد أبوسكين.

<sup>(</sup>٤) مطبوع بدار البلاغ ١٤٠٨هـ بتحقيق د.عبد الكريم الزبيدي، واسمه (المتوكلي) نسبة إلى الخليفة العباسي المتوكل بالله؛ لأنه هو الذي طلب من السيوطي كتابته.

\*\*

١ – (الأبّ): في قوله تعالىٰ: ﴿ وَفَكِهَةً وَأَبّا ﴾ [عبس: ٣١]: فهو بلغة البربر بمعنىٰ الحشيش، وباللغة السريانية بمعنىٰ الثمرة، وعند العرب كل ما أخرجته الأرض من النبات، أو ما تأكله الأنعام من المرعىٰ (١).

٢- (القسطاس): في قوله تعالىٰ: ﴿وَزِنُوا بِٱلْقِسَطَاسِٱلْمُسْتَقِيمِ ﴾ [الإسراء: ٣٥، والشعراء: ١٨٢]، هي بالرومية الميزان العدل كما ثبت عن مجاهد(٢) رَحَمُ اُللَّهُ.

٣-(المشكاة): في قوله تعالىٰ: ﴿مَثَلُ نُورِهِ عَكِمِشْكُوْقِ فِيهَا ﴾ [سورة النور: ٣٥]، هي بالحبشية بمعنىٰ الكوة (٣٠).



<sup>(</sup>١) المتوكلي، (ص ١٥٢).

<sup>(</sup>٢) التفسير الصحيح (٣/ ٢٤٩).

<sup>(</sup>٣) الدر المنثور (٥/ ٤٩)، لسان العرب (٤/ ٤٤١).

# المجاز واقع في القرآن

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿فَوَجَدَا فِيهَاجِدَارًا يُرِيدُ أَن يَنقَضَّ فَأَقَامَهُ, ﴾ [الكهف: ٧٧].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ وَسْكَلِ ٱلْقَرْيَةَ ٱلَّتِي كُنَّا فِيهَا وَٱلْعِيرَ ٱلَّتِيٓ أَقَلْنَا فِيهَا وَالْعِيرَ ٱلَّتِيٓ أَقَلْنَا فِيهَا وَإِنَّا لَصَدِقُونَ ﴾ [يوسف: ٨٢].
- ٣) قوله تعالى: ﴿ وَسُعَلَهُمْ عَنِ ٱلْقَرْبِيَةِ ٱلَّتِي كَانَتْ حَاضِرَةَ ٱلْبَحْرِ إِذْ
   يَعْدُونَ فِي ٱلسَّبْتِ ﴾ [الأعراف: ١٦٣].
- ٤) قوله تعالىٰ: ﴿ اَمَنُواْ وَجُهَ ٱلنَّهَارِ وَٱكْفُرُواْ اَلْحَرَهُ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾
   [آل عمران: ٧٢].
- ٥) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَن كَانَ فِي هَاذِهِ الْعَمَىٰ فَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ أَعْمَىٰ وَأَضَلُّ سَبِيلًا ﴾ [الإسراء: ٧٧].
  - ٦) قوله تعالىٰ: ﴿ صُمُّ ابُكُمُ عُمَّى فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴾ [البقرة: ١٨].
    - ٧) قوله تعالىٰ: ﴿ يَجُعَلُونَ أَصَابِعَهُمْ فِي ءَاذَانِهِم ﴾ [البقرة: ١٩].
  - ٨) قوله تعالىٰ: ﴿ وُجُوهُ يُومَ بِذِنَّا ضِرَةٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

#### التحليل الأصولي:

المجاز: لغة: مأخوذ من الجواز، وهو الانتقال من حال إلى حال.

واصطلاحا: استعمال اللفظ في غير ما وضع له؛ لعلاقة بينهما: كإطلاق الأسد على الرجل الشجاع، والعلاقة بينهما القوة.

وضده الحقيقة وهي لغة: من الحق، وهو الثابت اللازم كما في قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَكِكِنْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ مِنِي ﴾ [السجدة: ١٣]، أي وجب وثبت.



واصطلاحا: استعمال اللفظ فيما وضع له.

كإطلاق الأسد على الحيوان المفترس، ونحوه(١).

وجماهير العلماء على وقوع المجاز، ومن أقوى أدلتهم الوقوع كما في آيات الباب:

فالآية الأولى: فيها نسبة الإرادة إلى الجدار، وهي من صفات الأحياء، فهي إضافة مجازية، قال الخطيب البغدادي (٢): «لأن المجاز لغة العرب وعادتها؛ فإنها تسمى باسم الشيء إذا كان مجاورًا له، أو كان منه بسبب، وتحذف جزءًا من الكلام طلبًا للاختصار إذا كان فيما أبقي دليل على ما ألقي، وتحذف المضاف، وتقيم المضاف إليه مقامه، وتعربه بإعرابه، وغير ذلك من أنواع المجاز.

وإنما نزل القرآن بألفاظها ومذاهبها ولغاتها، وقد قال الله تعالىٰ: ﴿جِدَارًا يُرِيدُ أَن يَنقَضَ ﴾ [الكهف: ٧٧]، ونحن نعلم ضرورة أن الجدار لا إرادة له». أهـ(٣).

وكذلك في الآية الثانية والثالثة: نسب السؤال إلى القرية، والمراد أهلها، ويسمى المجاز هنا بمجاز الحذف: وهو ما يكون بنقص كلمة، يقول الإمام الشافعي: «باب الصنف الذي يبين سياقُه معناه: قال الله تبارك وتعالى: ﴿ وَسَّعَلَهُمْ عَنِ ٱلْقَرْبَيَةِ ٱلَّتِي كَانَتُ حَاضِرَةَ ٱلْبَحْرِ إِذْ يَعَدُونَ فِي ٱلسَّبَتِ إِذْ تَا أَتِيهِمُ حِيتَانُهُمْ يَوْمَ سَبْتِهِمْ شُرَّعًا وَيَوْمَ لَا يَسْبِتُونَ لَا تَأْتِيهِمُ صَانَاتُهُمْ مَنْ مَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ ﴾ [الأعراف: ١٦٣].



<sup>(</sup>١) ينظر: الصحاح (٣/ ٨٧٠)، أسرار البلاغة للجرجاني، (ص ٣٠٤).

<sup>(</sup>٢) هو الإمام أبو بكر أحمد بن علي بن ثابت بن أحمد بن مهدي البغدادي، صاحب التصانيف، وخاتمة الحفاظ. توفي سنة (٢٦٠هـ).

<sup>(</sup>٣) الفقيه والمتفقه (١/ ٦٥).



فابتدأ جل ثناؤه ذكر الأمر بمسألتهم عن القرية الحاضرة البحر، فلما قال: ﴿إِذْ يَعَدُونَ فِي ٱلسَّبَتِ ﴾ [الأعراف: ١٦٣]. الآية؛ دلَّ علىٰ أنه إنما أراد أهل القرية؛ لأن القرية لا تكون عادية ولا فاسقة بالعدوان في السبت ولا غيره، وأنه إنما أراد بالعدوان أهل القرية». أهر(١).

وفي قوله تعالىٰ: ﴿وَجُهَ ٱلنَّهَارِ ﴾ [آل عمران: ٧٧]: ليس المراد أن للنهار وجها، وإنما أراد أول النهار؛ فالوجه مستقبل كل شيء؛ لأنه أول ما يواجَه منه (٢).

وقوله تعالىٰ: ﴿ وَمَن كَانَ فِي هَذِهِ الْأَمْمَىٰ ﴾ [الإسراء: ٧٧]: ليس المقصود هنا المعنىٰ الحقيقي وهو العمىٰ الحسي، وإنما هو عمىٰ البصيرة عن حجج الله وآياته وبيناته (٣).

وقوله تعالىٰ: ﴿ صُمُ اللَّهُمُ عُمْنُ ﴾ [البقرة: ١٨]، أي هم كصم وبكم وعمي عن الحق، وهو من أنواع المجاز، حيث حذف منه المشبّه وأداة التشبيه(٤).

وقوله تعالىٰ: ﴿ يَجُعَلُونَ أَصَنِعَهُمْ فِي ءَاذَانِهِم ﴾ [البقرة: ١٩]، أي أناملهم فعبّر عن البعض بالكل، ويسمىٰ هذا المجاز (الكلية)، ومنه قوله تعالىٰ: ﴿ وُجُوهُ يُومَ بِذِنَاضِرَةُ ﴿ اللّعَضِ بِالْكُل، ويسمىٰ هذا المجاز (الكلية)، ومنه قوله تعالىٰ: ﴿ وُجُوهُ يُومَ بِذِنَاضِرَةُ ﴿ اللّهِ عَلَىٰ اللّهِ عَلَىٰ اللّهِ عَلَىٰ اللّهُ النظر (٥٠). والشواهد والأنواع في ذلك كثيرة (١٠).

<sup>(</sup>٦) ينظر: البحر المحيط (٣/ ٧٦)، اللمع، (ص ٥)، الإشارة إلى الإيجاز في بعض أنواع المجاز، (ص ٧٠).



<sup>(</sup>١) الرسالة، (ص ٦٢ - ٦٣).

<sup>(</sup>٢) اللباب في علوم الكتاب لابن عادل (٥/ ٣١٦).

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير (٥/ ١٠٠).

<sup>(</sup>٤) نيل السول، (ص ٣٠).

<sup>(</sup>٥) البرهان للزركشي (٢/ ٢٦٢)، شرح الكوكب المنير (١/ ١٦١)، جمع الجوامع بحاشية البناني (١/ ٣١٩).

\*\*

وقد خالف في وقوع المجاز في القرآن جماعة من الأئمة كابن تيمية وابن القيم والشنقيطي، وسبقهم إلىٰ ذلك الاسفراييني وابن خويزمنداد وغيرهم (۱)، وبعضهم منع القسمة مطلقا، وأنكر أن يكون في اللغة مجاز أصلا، ولهم في ذلك أدلة كثيرة، أوصلها ابن القيم إلىٰ ما يزيد علىٰ الخمسين دليلا(۲).

ومنْ تأمَّل الخلاف وجده لفظيا، كما أشار إلىٰ ذلك ابن تيمية في بعض المواطن، فالجميع متفقون علىٰ أن هناك معاني لا تفهم إلا بالقرائن فيسميها الجمهور مجازا، وهؤلاء يقولون: هي حقيقة فهمت بالقرائن، وإنما أراد هؤلاء الأئمة إغلاق باب التحريفات لنصوص الصفات (٣).



<sup>(</sup>٣) ينظر: مجموع الفتاوي (١٢/ ٢٧٧)، وقد صُنّفت في ذلك عدة مؤلفات.



<sup>(</sup>١) ينظر: كتاب منع جواز المجاز للشنقيطي، (ص ٨).

<sup>(</sup>٢) كما في مختصر الصواعق المرسلة، (ص ٢٧١)، وما بعدها.



04

## يجوز حمل اللفظ على معناه الحقيقي والمجازي

١) قوله تعالىٰ: ﴿وَأُفْعَالُواْ ٱلْخَيْرَ ﴾ [الحج: ٧٧].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿ يُوصِيكُو اللَّهُ فِي أَوْلَكِ كُمْ ﴾ [النساء: ١١].

## التحليل الأصولي:

الخلاف في هذه المسألة يجري مجرى الخلاف في حمل اللفظ المشترك على معانيه، وسيأتي تفصيله.

كما أن لها علاقة بمسألة الأمر بالمندوب وهل هو مجازي أو حقيقي؟ وكما سيأتي فإن الأصل في الأمر الوجوب، فإذا حمل على الندب كان خلاف الأصل سواء سمي مجازا أم لم يسم، على الخلاف اللفظي السابق.

ودليل الجواز قوله تعالىٰ: ﴿وَٱفْعَكُواْ ٱلْخَيْرَ ﴾ [الحج: ٧٧]، وقد اختلف في تأويلها علىٰ ثلاثة أقوال:

القول الأول: أن الخير هنا عام في الواجب والمندوب<sup>(۱)</sup>، قال الرازي: «والوجه عندي في هذا الترتيب: أن الصلاة نوع من أنواع العبادة، والعبادة نوع من أنواع فعل الخير؛ لأن فعل الخير ينقسم إلىٰ خدمة المعبود الذي هو عبارة عن التعظيم لأمر الله، وإلىٰ الإحسان الذي هو عبارة عن الشفقة علىٰ خلق الله، ويدخل فيه البر والمعروف والصدقة علىٰ الفقراء، وحسن القول للناس.

فكأنه سبحانه قال: كلفتكم بالصلاة، بل كلفتكم بما هو أعم منها وهو العبادة، بل كلفتكم بما هو أعم من العبادة وهو فعل الخيرات». أهـ(٢).

<sup>(</sup>١) شرح الكوكب المنير (١/ ٣٣٤)، حاشية العطار على جمع الجوامع (١/ ٣٩٢).

<sup>(</sup>٢) مفاتيح الغيب (١/ ٣٢٢٧).

\*\*

وقال الألوسي: « ﴿ وَالْفَكُلُواْ اللَّحَيْرَ ﴾ [الحج: ٧٧]: تعميم بعد تخصيص، أو مخصوص بالنوافل، وعن ابن عباس رضي الله تعالىٰ عنهما أنه أمر بصلة الأرحام ومكارم الأخلاق». أهد (١).

القول الثاني: قال المرداوي: «فإنه شامل للوجوب والندب، خلافاً لمن خصه بالواجب، بناء على منع الاستعمال في الكل». أهـ(٢).

والقول الثالث في تأويل الآية: أنها للندب، كما أشار إليه الآلوسي فيما سبق النقل عنه، وإليه ذهب القرطبي، حيث قال: «﴿وَٱفْعَـٰكُواْ ٱلۡخَـٰيرَ ﴾ [الحج: ٧٧]: ندب فيما عدا الواجبات، التي صح وجوبها من غير هذا الموضع». أهـ(٣).

والقول الراجح: أن ظاهر الآية دال على عموم الخير واجباً كان أو مندوباً، فتكون الآية دليلاً على الوقوع.

ومثلها الآية الثانية فلفظ «أولادكم»: يطلق حقيقة على ولد الصلب، مجازاً على ولد الابن، وهي محمولة عليهما إجماعاً.

فالراجح في هذه القاعدة: الجواز، وخالف الباقلاني، وقال بأن استعمال اللفظ في حقيقته ومجازه معا محال؛ لأنه متناقض.

لكن الوقوع من أقوى أدلة الجواز، ولا تناقض هنا، وإنما هو نوع من تعميم المعنى(٤).



 <sup>(</sup>۱) روح المعاني (۱۳/ ۱۶۹).

<sup>(</sup>٢) التحبير شرح التحرير للمرداوي (٥/ ٢٤١٥).

<sup>(</sup>٣) الجامع لأحكام القرآن (١٢/ ٩٨)، وانظر: أصول الجصاص (١/ ٢٩٩).

<sup>(</sup>٤) شرح الكوكب المنير (١/ ٣٣٤).



05

## المشترك واقع في كلام الله تعالى

١) قوله تعالىٰ: ﴿ وَٱلْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصُ إِنَّفُسِهِنَّ ثَلَاثَةَ قُرُوٓءٍ ﴾ [البقرة: ٢٢٨].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿وَٱلْتَلِ إِذَاعَسْعَسَ ﴾ [التكوير: ١٧].

٣) قوله تعالى: ﴿ فَأَصَّبَحَتُ كَالصَّرِيمِ ﴾ [القلم: ٢٠].

#### التحليل الأصولي:

المشترك: لغة: مأخوذ من الشركة وهو ما اشترك فيه جماعة.

واصطلاحاً: ما اتحد لفظه وتعدد معناه.

أو هو: اللفظ الموضوع لكل واحد من معنيين فأكثر.

مثل: العين: فهي تطلق على العين الباصرة، وعلى العين الجارية، وعلى الجاسوس، وعلى النقدين (١).

يشترط في اللفظ المشترك أن تكون جميع معانيه حقيقية، فالعين مثلا حقيقة في العين الباصرة، وحقيقة في العين الجارية.

أما إذا كان وضعه حقيقياً في أحدهما، مجازاً في الآخر، مثل: اليد تطلق على الجارحة، وعلى القدرة، والمعنى الثاني مجازي: فلا تعد لفظة اليد من قبيل المشترك(٢).

وقد وقع خلاف في اشتمال القرآن على ألفاظ مشتركة، فجمهور العلماء على وقوعه في القرآن، كما في آيات الباب:

<sup>(</sup>۱) ينظر: لسان العرب (۱۰/ ٤٤٨)، معيار العلم للغزالي، (ص ٨١)، البحر المحيط (٢/ ٣٧٧)، شرح الكوكب الساطع للأثيوبي، (ص ٨٩).

<sup>(</sup>٢) إتحاف بصائر أولي النهي (١/ ٢٢٨).



فالقرء: يطلق في اللغة علىٰ الحيض والطهر.

وكلمة عسعس: تأتي بمعنيين: أقبل وأدبر.

والصريم: قيل: كالنهار مبيضة لا شيء فيها، وقيل: كالليل مظلمة لاشيء فيها (١).

وخالف في ذلك جماعة كابن فارس والأبهري، فذهبوا إلى أن المشترك غير واقع في اللغة، وردوا كل ما قيل إنه مشترك إلى التواطؤ أو الحقيقة والمجاز، وبينهم وبين الجمهور مناقشات يطول ذكرها، اعتراضاً وجواباً، وسردها لا يناسب هذا المقام (٢).



<sup>(</sup>٢) ينظر: نهاية السول للإسنوي (١/ ٢٥٠)، شرح الكوكب المنير (١/ ١٤٠)، المهذب في علم أصول الفقه المقارن (٣/ ١٠٩٦).



<sup>(</sup>١) البرهان في علوم القرآن للزركشي (٢/ ٢٠٩).

00

## يجوز استعمال المشترك في معانيه

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ اللَّهَ وَمَلَيْ حَتَهُ, يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيِّ يَثَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ
   صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٥٦].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ شَهِدَاللّهُ أَنَّهُ لا ٓ إِلهَ إِلّا هُوَ وَٱلْمَلَآ عِكَةُ وَأُولُوا ٱلْعِلْمِ قَآبِمَا مِٱلْقِسْطِ
   لا ٓ إِلَه إِلّا هُوَ ٱلْعَرْبِ رُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ [آل عمران: ١٨].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَا نَنكِحُواْ مَا نَكُحَ ءَابَ آؤُكُم مِّنَ ٱلنِّسَآءِ إِلَّا مَا قَدْ سَكِفَ ۚ إِنَّا مَا قَدْ سَكِيلًا ﴾ [النساء: ٢٢].
- ٤) قوله تعالىٰ: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَتَ ٱللَّهَ يَسَجُدُلَهُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ وَٱلشَّمْسُ وَالشَّمْسُ وَالشَّجُومُ وَالشَّجُومُ وَالشَّجُومُ وَالشَّجُومُ وَالشَّجُومُ وَالشَّجُومُ وَالشَّجُومُ وَالدَّوَاتُ وَكَثِيرٌ مِنَ ٱلنَّاسِ ﴾ [الحج: ١٨].

#### التحليل الأصولي:

هذه المسألة في جواز استعمال المشترك في معنييه أو معانيه التي وضع لها دفعة، فلا خلاف في أنه يمتنع استعمال المشترك على معنييه إن كانا ضدين في العمل، متعارضين في الحكم؛ لأنه يستحيل الجمع بين الضدين، مثل لفظ: (القرء): فهو يطلق على الحيض والطهر، فيتعين أحدهما(۱).

ولا خلاف أيضا في أنه إن احتفت قرائن تعين أحد المعاني فإنه يعمل بها، ويحمل عليه.

وأما ما عدا ذلك: فقد اختلفوا فيه هل يستعمل في جميع معانيه أو لا؟ على أقوال: أشهرها الجواز، وهو قول الجمهور، ومنهم الإمام الشافعي(٢).

<sup>(</sup>١) البحر المحيط (٢/ ٣٨٤).

<sup>(</sup>۲) البحر المحيط (۲/  $\pi \Lambda \Lambda$ )، تشنيف المسامع (۱/  $\pi \Lambda \Lambda$ ).

\*\*

ومن أقوى أدلتهم الوقوع: كما في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ وَمَلَيْ كَهُ. يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيُّ ﴾ [الأحزاب: ٥٦]، فالصلاة لفظ مشترك: فهي من الله تعالىٰ الثناء، ومن الملائكة الاستغفار والدعاء، وقد استعمل لفظ: (الصلاة) فيهما معا(١).

وكذلك الشهادة في الآية الثانية قالوا: هي من الله تعالى: العلم، ومن غيره: الإقرار، فاستعمل اللفظ للمعنيين<sup>(٢)</sup>.

لكن هذه الآية لا مانع فيها من حمل الشهادة من الله تعالىٰ علىٰ الإقرار أيضا؛ فإنه سبحانه قال ذلك باللفظ كما في قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّنِيٓ أَنَا ٱللَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا أَنَا اللَّهُ لَآ إِلَّهَ إِلَّا أَنَا اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا أَنَا اللَّهُ لَا يكون فيها شاهد للمسألة.

ومثلها النكاح في الآية الثالثة: فهو يطلق على الوطء والعقد، والمراد في الآية كلا المعنيين.

وفي الآية الأخيرة أطلق السجود على العقلاء وغيرهم، وهو بالنسبة إلى العقلاء: شرعي، وبالنسبة إلى غيرهم: لغوي، وقد استعمل في مفهوميه معا<sup>(٣)</sup>.

وقد حكى الكرخي منع حمل المشترك على معانيه عن أبي حنيفة، وهو اختيار الفخر الرازي، وابن الحاجب، وجمهور المعتزلة.

وذهب الآمدي إلى الوقف(٤).

وأما المانعون: فاستدلوا على ذلك بأدلة، ومنها قولهم: إن الواضع لم يضع اللفظ المشترك لهما على الجمع، بل على البدل فلا يطلق حقيقة، ويراد به الجميع.



<sup>(</sup>١) ينظر: المفردات للراغب، (ص ٤٩١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير البغوي (١/ ٤٢٠).

<sup>(</sup>٣) الإشارات الإلهية، (ص ٤٤٦).

<sup>(</sup>٤) الإحكام (٢/ ٢٤٣)، نيل السول، (ص ٢٧).



وأما من قال بالوقف: فقالوا بأنه إذا تجرد عن القرائن كان كالمجمل، فيتوقف فيه حتى يُبين فيتعين.

وسبق بيان الوقوع الشرعي، وعدم المانع اللغوي أو العقلي، وقد بنيت علىٰ هذه المسألة بعض التفريعات الفقهية، ومنها:

١ - لا يقع طلاق المكره لقوله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: «لا طَلاق وَلا عِتَاقَ فِي إِغْلاقٍ» (١)، فيُحمل الإغلاق علىٰ معنييه الجنون والإكراه.

٢- يخير أولياء الدم بين القصاص والدية في القتل العمد، بحمل كلمة (سلطانا) في قوله تعالى: ﴿وَمَن قُئِلَ مَظْلُومًا فَقَدَ جَعَلْنَا لِوَلِيّهِ عَسُلْطَنَا فَلَا يُسُرِف فَي الْقَتْلِ ﴾ [الإسراء: ٣٣]، على المعنيين القصاص والدية (٢).



<sup>(</sup>٢) الجامع لمسائل أصول الفقه، (ص ١٦٩).



<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في المسند (۶۳/ ۳۷۸)، رقم: (۲۲۳۲)، وأبو داود (۲/ ۲۵۸)، كتاب الطلاق، باب في الطلاق على غلط، رقم: (۲۱۹۳)، وابن ماجه (۱/ ۲۶۰)، كتاب الطلاق، باب طلاق المكره والناسي، رقم: (۲۱۹۳)، وصححه الحاكم في المستدرك (۲/ ۱۹۸)، وحسّنه الألباني في الإرواء بطرقه (۷/ ۱۹۳).



## القراءة الأحادية ليست قرآنا لكنها حجة

قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّا نَحُنُ نَزَّلْنَا ٱلدِّكُرَ وَإِنَّا لَهُ لِكَفِظُونَ ﴾ [الحجر: ٩].

#### التحليل الأصولي:

07

القراءة الآحادية هي غير المتواترة أي ما عدا القراءات العشر على الأرجح، وتسمى بالقراءة الشاذة، وهي ما صح نقله عن الآحاد، وصح وجهه في العربية، وخالف لفظ خط المصحف العثماني(١).

وهي ليست قرآنا بالاتفاق استدلالا بالآية، ووجه الدلالة: أن الله تعالى تكفل بحفظ القرآن وهذا يستلزم أن يكون النبي صَلَّاتَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مكلفا بإلقاء القرآن على طائفة تقوم الحجة بقولهم وهم أهل التواتر، حتى يتم حفظ القرآن الذي تكفل الله به (٢).

قال الرازي: «لأنا إن جوزنا ثبوت قرآن غير منقول بالتواتر: لزم الطعن في كل القرآن، وهو أن يقال: إن القرآن كان أكثر مما هو الآن بكثير إلا أنه لم ينقل». أهـ(٣).

وأما حجيتها في الأحكام الشرعية: فهذه المسألة محل خلاف بين العلماء علىٰ قولين:



<sup>(</sup>١) البحر المحيط للزركشي (٢/ ٢٢٠).

<sup>(</sup>٢) مختصر ابن الحاجب وشرحه (٢/ ٢١)، الإحكام للآمدي (١/ ١٦٠)، المحلي على جمع الجوامع (١/ ٢٣٣).

<sup>(</sup>٣) التفسير الكبير (١/ ١٦١٤).



القول الأول: أنها ليست حجة، فلا يؤخذ منها الأحكام.

وهو قول أئمة المالكية: كابن الحاجب<sup>(۱)</sup> وابن العربي<sup>(۲)</sup>، وبعض الشافعية: كإمام الحرمين والآمدي<sup>(۳)</sup> والنووي<sup>(٤)</sup> وابن السمعاني، ورواية عن الإمام أحمد<sup>(٥)</sup>.

لأنها ليست قرآناً، وكذلك فإن الراوي إن نسبها إلى القرآن فهو خطأ، وإن لم ينسبها فهي مترددة بين أن تكون خبراً عن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم أو مذهباً له، والدليل إذا تطرق إليه الاحتمال سقط به الاستدلال.

القول الثاني: أنها حجة، وهو مذهب الإمام أبي حنيفة، والحنابلة، وقول

<sup>(</sup>١) مختصر ابن الحاجب مع شرح العضد (٢/ ٢١).

<sup>(</sup>۲) هو: أبوبكر محمد بن عبدالله بن محمد بن عبدالله ابن العربي الأندلسي الإشبيلي، الإمام المالكي الحافظ كان فصيحا بليغا برع في عدة فنون، له الجامع لأحكام القرآن وعارضة الأحوذي بشرح الترمذي وغيرهما توفي سنة (۳۵ ه). انظر: سير أعلام النبلاء (۲۰/ ۱۹۷)، البداية والنهاية (۲۱/ ۲۲۸)، وفيات الأعيان (۳/ ۲۲۷).

<sup>(</sup>٣) هو سيف الدين علي بن أبي علي بن محمد بن سالم التغلبي الآمدي، كان أصوليا متكلما من مؤلفاته؛ الإحكام في أصول الأحكام والمنتهي، توفي سنة (٦٣١ ه).. وفيات الأعيان (٢/ ٥٥٥) طبقات الشافعية (٥/ ١٢٩).

<sup>(</sup>٤) هو الإمام يحيئ بن شرف الدين بن مري النووي أبو زكريا، قال عنه السبكي: «كان يحيئ = عَيْهِ السَّاكُمُ سيدا حصوراً، ولينا على النفس هصورا، وزاهداً لم يبال بخراب الدنيا إذا صير دينه ربعا معمورا، له الزهد والشفاعة... لا يصرف ساعة في غير طاعة» له مصنفات فاخرة زاخرة كشرح صحيح مسلم ورياض الصالحين والمجموع شرح المهذب، وتهذيب الأسماء واللغات وغيرها توفي سنة (٦٧٦ ه).. طبقات الشافعية للسبكي (٨/ ٣٩٥)، تذكرة الحفاظ للذهبي (٤/ ٢٤٠).

<sup>(</sup>٥) ينظر: البرهان في علوم القرآن للزركشي (١/ ٣٣٢)، والإحكام للآمدي (١/ ١٦٠)، نهاية السول للإسنوي (٢/ ٣٣٣)، المجموع شرح المهذب للنووي (٣/ ٣٩٢) أصول مذهب أحمد للتركي، (ص ١٨٦).



في مذهب مالك، واختيار الإمام ابن عبدالبر(١١).

وقول جمهور الشافعية، واختلف القول عن الإمام الشافعي، والصحيح أنها حجة عنده (٢).

واستدلوا بقولهم: إنها ثابتة بالسند المتصل إلى النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، والناقل لها هو الصحابي، فهي لا تخلو: إما أن تكون قرآنا فتكون حجة.

أو تكون خبراً عن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمٌ فتكون حجة أيضاً.

ولا يُقال بأنها مذهب للصحابي؛ لأنهم لا يظن بهم أن ينسبوا أقوالهم إلى القرآن (٣).

والراجح في هذه المسألة -والله أعلم- هو القول بحجية القراءة الشاذة.

وهو قول أكثر العلماء حتى ذكره الإمام ابن عبد البر إجماعا<sup>(1)</sup>؛ وذلك لأنه لا يجوز أن يظن بالصحابي أن ينسب رأيه ومذهبه إلى الله ورسوله، والإجماع منعقد على عدالتهم، إلا أن يكون فهما فهمه عن النبي صَلَّلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، وحينها يكون حجة أيضاً إذا لم يخالفه غيره من الصحابة.

وأما من لم يحتج بها: فغاية دليله أنها ليست قرآناً، وهذا محل اتفاق، وإنما الكلام عن الحجية.

<sup>(</sup>٤) وفيه نظر لما سبق بيانه عن أصحاب القول الآخر، ينظر: مجموع الفتاوي لابن تيمية (١٣/ ٣٩٤). (٢٠/ ٢٦٠)، مختصر ابن اللحام (٧٢)، أضواء البيان (٥/ ٢٤٨).



<sup>(</sup>۱) هو الإمام أبو عمر يوسف بن عبدالله بن محمد بن عاصم النمري القرطبي، الحافظ الفقيه المحدث الأصولي المالكي، ولد سنة ٣٦٢ هـ له مؤلفات عديدة؛ كجامع بيان العلم وفضله والتمهيد والاستذكار وغيرها توفي سنة (٤٦٣ ه).. ترتيب المدارك (٨/ ١٣٠)، الديباج المذهب، (ص ٣٥٩)، تذكرة الحفاظ (٣/ ١١٣٠).

<sup>(</sup>٢) كما حققه الإمام الزركشي في البحر المحيط (٢/ ٢٢٢).

<sup>(</sup>٣) أصول السرخسي (١/ ٢٨١)، شرح الكوكب المنير (٢/ ١٣٩)، روضة الناظر (١/ ١٨١).



وأما قولهم بأن ما تطرق إليها الاحتمال بطل به الاستدلال: فيمكن أن يجاب عنه بأنها قاعدة ليست على إطلاقها، فما من دليل إلا وقد يتطرق إليه احتمال، ولكنّ العبرة بالاحتمال القوي المعتضد بدليل.

## وقد بنيت على هذه المسألة فروع كثيرة، منها:

١ - وجوب التتابع في صيام كفارة اليمين في قوله سبحانه: ﴿فَمَن لَمْ يَجِدُ
 فَصِيامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامِ ﴾ [المائدة: ٨٩]:

ففي قراءة أبي بن كعب وعبدالله بن مسعود: «فَصِيامُ ثَلاَثَةِ أَيَّامٍ مُتَتَابِعَات» (١): فذهب إلىٰ ذلك الأحناف والحنابلة.

بينما ذهب الإمام الشافعي، والإمام مالك إلى عدم اشتراط التتابع؛ للإطلاق في القراءات المتواترة (٢).

٢- قطع اليد اليمنى للسارق، وهو محل اتفاق، إلا أن استدلال من يحتج بالقراءة الشاذة هو قراءة ابن مسعود: (فاقطعوا أيمانهما)(٣)، قال ابن كثير: (وهذه قراءة شاذة، وإن كان الحكم عند جميع العلماء موافقا لها لا بها، بل هو مستفاد من دليل آخر)(٤).

<sup>(</sup>٤) تفسير ابن کثير (٣/ ٩٧).



<sup>(</sup>۱) رواها ابن جرير في جامع البيان (۱۰/ ٥٦٠) بأسانيد صحيحة، والحاكم في المستدرك (٢٠)، وصححها، ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٢) ينظر: أصول السرخسي (١/ ٢٧٩)، المجموع للنووي (٣/ ٣٩٢)، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي (٦/ ٢٦٤) وشرح الكوكب المنير (٢/ ١٣٦).

<sup>(</sup>٣) رواها ابن جرير في التفسير (١٠/ ٢٩٥) بأسانيد صحيحة.

\*\*\*

وأما من لا يحتج بالقراءة الشاذة: فاستدل بفعل النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ (١).

٣- الرجعة من الإيلاء (٢)، لا بد أن تكون خلال الأربعة أشهر استدلالا بقراءة ابن مسعود رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ: (فإن فاؤوا فيهن فإن الله غفور رحيم) (٣).



<sup>(</sup>٣) رواه القاسم بن سلام في علوم القرآن، (ص٢٩١)، ينظر: روح المعاني للآلوسي (١/ ٥٢٢).



<sup>(</sup>۱) البحر المحيط للزركشي (٢/ ٢٢٣)، أثر الاختلاف في القواعد الأصولية في اختلاف الفقهاء د. مصطفى الخِن، (ص ٣٩٦).

<sup>(</sup>٢) الإيلاء: هو اليمين علىٰ ترك وطء المنكوحة مدة مخصوصة، ينظر: شرح حدود ابن عرفة (١/ ٢٩١)، الروض المربع، (ص ٤٣٧).

## النسخ واقع في الشرع

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿مَا نَنسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِحَيْرٍ مِّنْهَآ أَوْ مِثْلِهآ ﴾
   [البقرة: ١٠٦].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ وَإِذَا بَدَّلْنَا ءَايَةً مَّكانَ ءَايَةٍ وَٱللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُنَزِّلُ قَالُواْ إِنَّما أَنتَ مُفْتَرٍ ﴾ [النحل: ١٠١].
- ٣) قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّونَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَلَجًا وَصِيَّةً لِلْأَزْوَجِهِم مَتَنعًا إِلَى ٱلْحَوْلِ عَيْرَ إِخْرَاجٍ ﴾ [البقرة: ٢٤٠].
- ٤) قوله تعالىٰ: ﴿وَٱلَّذِينَ يُتُوفَونَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَكَا يَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَ أَرْبَعَةَ أَرْبَعَةَ أَرْبَعَةَ ﴿ وَعَشْرًا ﴾ [البقرة: ٢٣٤].
- ٥) قوله تعالىٰ: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّيِّ كَرِّضِ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَى ٱلْقِتَالِ ۚ إِن يَكُن مِّنكُمْ عِشْرُونَ صَكِيرُونَ يَغْلِبُواْ مِائَنَايْنَ وَإِن يَكُن مِّنكُم مِّائَةٌ يُغْلِبُواْ أَلْفًا مِّنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ عِشْرُونَ صَكِيرُونَ يَغْلِبُواْ مِائَنَايْنَ وَإِن يَكُن مِّنكُم مِّائَةٌ يُغْلِبُواْ أَلْفَ مِّنَا فَالْ يَكُن مِّنكُمْ وَعَلِم أَنَ فِيكُمْ ضَعْفَا فَإِن يَكُن مِّنكُمْ أَلْفٌ يَغْلِبُواْ مِائنَايْنَ وَإِن يَكُن مِّنكُمْ أَلْفٌ يَغْلِبُواْ أَلْفَيْنِ بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَاللَّهُ مَعَ ٱلصَّاعِرِينَ ﴾ [الأنفال: ٢٥-٢٦].
- آ قوله تعالى: ﴿ قَدْ نَرَىٰ تَقَلُّبَ وَجْهِكَ فِي ٱلسَّمَآءِ ۚ فَلَنُولِيَّنَكَ قِبْلَةً تَرْضَلُهَا ۚ فَوَلِّ وَجُهِكَ فَو ٱلسَّمَآءِ ۚ فَلَنُولِيَّنَكَ قِبْلَةً تَرْضَلُها أَ فَوَلِّ وَجُهَاكُمُ شَطْرَهُ ﴿ تَرْضَلُها أَ فَوَلِّ وَجُهَاكُمُ شَطْرَهُ ﴿ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُواْ وُجُوهَكُمُ شَطْرَهُ ﴿ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُواْ وُجُوهَكُمُ شَطْرَهُ ﴿ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُواْ وُجُوهَكُمُ شَطْرَهُ ﴿ }
   [البقرة: ١٤٤].

## التحليل الأصولي:

النسخ لغة: الإزالة كما تقول: نسخت الشمس الظل أي إزالته.

緣

ويأتي بمعنى النقل والتغيير كما تقول: نسخت الكتاب، أي نقلته، ونسخت الريح الأثر، أي غيرته (١).

واصطلاحاً: كثرت تعريفات الأصوليين، والمشهور أنه: رفع الحكم الشرعي الذي سبق العلم من الله تعالى برفعه بحكم شرعي متأخر عنه.

وهذا تعريف أكثر المحققين الذين يرون أن النسخ رفع (٢)، بخلاف إمام الحرمين والقرافي وغيرهما، فإنهم يرون أن النسخ بيان، وليس رفعًا؛ فاختلف تعريفهم لذلك (٣).

واتفق العلماء على جواز النسخ عقلا، وأنه لا تحيله صرائح العقول(٤).

وأما جوازه شرعًا، وصحة وقوعه نقلاً: فهذا ما عليه عامة العلماء، وأدلتهم علىٰ ذلك كثيرة، وبيانها كما يلي:

قوله تعالىٰ: ﴿مَا نَنسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِخَيْرٍ مِّنْهَآ أَوْ مِثْلِهَآ ﴾ [البقرة: ١٠٦]، فهي نص في وقوع النسخ، وهذا عمدة الاستدلال في المسألة.

قوله تعالىٰ: ﴿ وَإِذَا بَدَّلْنَآءَايَةً مَّكَانَ ءَايَةٍ وَٱللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُنَزِّلُ وَلَا اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُنَزِّلُ وَهَذَا قَالُوٓا إِنَّمَآ أَنتَ مُفْتَرٍ ﴾ [النحل: ١٠١]، والتبديل: هو الرفع والتغيير، وهذا معنىٰ النسخ.

ومن الأدلة الاستدلال بالوقوع كما في بقية آيات الباب، حيث نسخت عدة المتوفى عنها زوجها من حول إلى أربعة أشهر وعشر.



<sup>(</sup>١) لسان العرب (٣/ ٦١)، المصباح المنير (٢/ ٢٠٢)، القاموس المحيط (١/ ٢٧١).

<sup>(</sup>٢) أصول السرخسي (٢/ ٥٤)، شرح اللمع (١/ ٤٨١)، المستصفىٰ للغزالي (١/ ١٠٧)، الإحكام للآمدي (٣/ ١٤٦)، مختصر ابن الحاجب مع العضد (٢/ ١٨٥).

<sup>(</sup>٣) البرهان للجويني (٢/ ١٢٩)، شرح تنقيح الفصول للقرافي، (ص٢٠٢).

<sup>(</sup>٤) الخلاف اللفظى عند الأصوليين (٢/ ٨٢).



ونسخت المصابرة من واحد مقابل العشرة إلى واحد مقابل الاثنين. وكذلك نسخ استقبال بيت المقدس إلى الكعبة، وغيره كثير كما سيأتي. وأما ما نسب إلى أبي مسلم الأصفهاني<sup>(۱)</sup> من إنكار جواز النسخ شرعًا: فهذا اختلاف في العبارة، فهو يسميه تخصيصًا، وبقية العلماء يسمونه نسخًا.

قال المحلي<sup>(۲)</sup>: «وسمّاه أبو مسلم الأصفهاني من المعتزلة تخصيصاً لأنه قصر للحكم على بعض الأزمان؛ فهو تخصيص في الأزمان، كالتخصيص في الأشخاص، وعليه فالخلاف لفظي؛ إذ لا يليق به إنكاره، كيف وشريعة نبينا صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلّاً، مخالفة في كثير لشريعة من قبله، فهي عنده مغياه إلى مجيء شريعته صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلّاً، وكذلك كل منسوخ فيها مغيا عنده في علم الله تعالىٰ إلىٰ ورود ناسخه كالمغيا في اللفظ، فنشأ من هنا تسمية النسخ تخصيصا، وصح أنه لم يخالف في وجوده أحد من المسلمين». أهـ<sup>(۳)</sup>.

ومن أنكر النسخ احتج بقوله تعالى: ﴿ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ » ﴾ [فصلت: ٢٦] فقد ذكرها الطوفي كاحتمال لاستدلال من منع النسخ، وتقريره: أن النسخ إبطال للنص، وهو باطل منفى عن الكتاب بهذه الآية وغيرها.

وأجيب بأن النسخ ليس إبطالاً، وإنما هو رفع، ولو سمي إبطالاً فهذا النوع الخاص مما دلت على جوازه النصوص السابقة(٤).

<sup>(</sup>٤) الإشارات الإلهية، (ص ٥٥٩).



<sup>(</sup>١) هو محمد بن بحر المعتزلي اشتهر بهذه المسألة، توفي سنة (٤٢٢هـ)، وذكر بعض العلماء أنه الجاحظ وهو خطأ. معجم المؤلفين (٩/ ٩٧) عن الخلاف اللفظي (٢/ ٨٣).

<sup>(</sup>٢) هو الإمام الفقيه الأصولي المفسر جلال الدين محمد بن أحمد بن محمد بن إبراهيم المحلي، برع في العلوم وله مصنفات عديدة من أشهرها شرح جمع الجوامع والتفسير المشهور توفي سنة (٨٦٤هـ). مقدمة تفسير الجلالين، (ص ٧).

<sup>(</sup>٣) شرح المحلى علىٰ جمع الجوامع (٢/ ٨٨، ٨٩).



## يجوز نسخ القرآن بالسنة

٥٨

- ا قوله تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ إِن تَرَكَ خَيرًا الْوَصِيّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ بِٱلْمَعْرُونِ حَقًا عَلَى ٱلْمُنّقِينَ ﴾ [البقرة: ١٨٠].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلْمُزَّمِلُ ( ) قُو الَّيْلَ إِلَّا قِلِيلًا ( ) نَضْفَهُ وَ أُو انقُضْ مِنْهُ قَلِيلًا ( ) قُولِه تعالىٰ: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلْمُزْمِلُ: ١ ٤].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ قُل لَا آَجِدُ فِي مَاۤ أُوحِى إِلَى تَحُكَرَمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَ إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْ تَا قُولُهُ تَعَالَىٰ: ﴿ قُل لَا آَجِدُ فِي مَاۤ أُوحِى إِلَىٰ مُحُرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَ إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْ تَا قُلْ لِعَيْرِ ٱللَّهِ بِهِ ۦ ﴾ يَكُونَ مَيْ تَا قُلْ لِعَيْرِ ٱللَّهِ بِهِ ۦ ﴾ [الأنعام: ١٤٥].
  - ٤) قوله تعالىٰ: ﴿وَأُحِلِّ لَكُمْ مَّا وَرَآءَ ذَلِكُمْ ﴾ [النساء: ٢٤].
  - ٥) قوله تعالىٰ: ﴿ الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي فَأَجْلِدُواْ كُلَّ وَحِدِيِّنْهُمَامِأْنَةَ جَلْدَةٍ ﴾ [النور: ٢].

### التحليل الأصولي:

نسخ القرآن بالسنة جائز شرعاً عند الإمام أحمد في رواية، وأكثر المتكلمين، وبعضهم يقيّد السنَّة بالمتواترة، ومن أقوى أدلتهم: الوقوع، ومن ذلك:

نُسِخَ قوله تعالىٰ: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ إِن تَرَكَ خَيرًا الْوَصِيّةُ لِلْوَرِلِدَيْنِ وَٱلْأَقْرِينَ بِٱلْمَعْرُونِ حَقًّا عَلَى ٱلْمُنَّقِينَ ﴾ [البقرة: ١٨٠]، بقوله صَلَّاللهُ عَلَيْ وَسُلِمَ: ﴿ إِنَّ اللهُ أَعْطَى كُلَّ ذِي حَقِّ حَقَّهُ؛ فَلا وَصيَّةَ لِوارثٍ ﴾ (١)، ونُسِخَ وجوب قيام الليل في قوله تعالىٰ: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلْمُزَّمِلُ ﴿ أَلُولَ إِلَّا فَلِيلًا ﴾ [المزمل: ١- ٢]

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه (۲/ ۹۰۵)، كتاب الوصايا، باب لا وصية لوارث، رقم: (۲۷۱۳) عن أنس وَعَلَقَعَهُ. ينظر: التلخيص الحبير (۳/ ۹۲).





بحديث: «خمَسُ صلواتٍ في اليوم والليلة»(١).

ومنه نَسْخُ قوله تعالىٰ: ﴿ قُل لَا آَجِدُ فِي مَاۤ أُوحِى إِلَى مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَ إِلَى مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَ إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمَا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزِيرٍ فَإِنَّهُ رِجْشُ أَوْ فِسْقًا أُهِلَ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ عَنْ كُلِّ ذِي نابٍ مِنَ السِّباع » (٢). ألله بِهِ عَنْ كُلِّ ذِي نابٍ مِنَ السِّباع » (٢).

ومنه نَسْخُ قوله تعالىٰ: ﴿ ٱلزَّانِيَةُ وَٱلزَّانِي فَأَجْلِدُوا كُلَّ وَبَعِدِمِّنْهُمَا مِأْنَةَ جَلَّدَةِ ﴾ [النور: ٢]، بالأحاديث المشهورة في الرجم.

ومنه نَسْخُ قوله تعالىٰ: ﴿وَأُحِلَ لَكُمْ مَّا وَرَآءَ ذَلِكُمْ ﴾ [النساء: ٢٤]، بحديث النّهْي عَنْ أَنْ تُنْكَحَ المرأةَ عَلَىٰ عَمَّتِها أو علىٰ خالتِها(٣).

وذهب طائفة من العلماء إلى عدم جواز ذلك شرعًا، وهو مذهب الشافعي، ورواية عن أحمد، وقول بعض الشافعية، ومن أقوى أدلتهم قوله تعالى: ﴿مَا نَنسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِخَيْرٍ مِّنْهَآ أَوْ مِثْلِهَآ ﴾ [البقرة: ١٠٦]، قالوا: والسنّة ليست خيراً من القرآن، ولا مساوية له في الخيريّة (٤٠).

وأجابوا عن الأمثلة بأنها من باب البيان، وعندها يكون الخلاف تنوعاً في العبارة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱/ ۱۸)، كتاب الإيمان، باب: الزكاة من الإسلام، رقم: (٢١)، ومسلم (١/ ٠٤)، كتاب الإيمان، باب بيان الصلوات التي هي أحد أركان الإسلام، رقم: (١١)، عن طلحة ابن عبيد الله وَعَلَيْكَمُنْهُ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٧/ ١٢)، كتاب النكاح، باب لا تنكح المرأة علىٰ عمتها، رقم: (١٠٨)، عن جابر رَضَالِلُهُ عَنهُ.

<sup>(</sup>٣) ينظر: التعارض والترجيح بين الأدلة الشرعيّة (١/ ٣٢٣- ٣٢٧).

<sup>(</sup>٤) ينظر: الرسالة للشافعي، (ص ٢٠١)، الإيضاح لناسخ القرآن ومنسوخه، (ص ٧٨)، الإحكام لابن حزم (٤/ ٤٧٧)، روضة الناظر مع النزهة (٢/ ٣٢٥)، شرح مختصر الروضة للطوفي (٢/ ٣٢٥)، أضواء البيان (٢/ ٢٥٠).

\*\*

والجواب عن استدلالهم بالآية: بأنَّ المراد بالخيريَّة: خيريَّة الحكم لا اللفظ، والأحكام الثابتة بالسنّة كالأحكام الثابتة في القرآن لقوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:

«ألا وإنِّى أوتِيْتُ القرآنَ ومِثْلَه مَعَه»(١).

كما استدلوا بقوله تعالىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِ اللَّهُ مِنكُمْ ۖ فَإِن نَنزَعُنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾ [النساء: ٥٩]: حيث رتب الطاعة بحسب القوة، فيكون القرآن أقوى من السنة، فلا تقوى السنة علىٰ نسخ القرآن (٢).

وأُجيب بأن النسخ بيان بأن الحكم قد انتهىٰ زمن العمل به، ولا مانع من تقريره بالسنة.

وهذه المسألة لا ينبني عليها أحكام عمليّة متجددة؛ وذلك لأنّ الناسخ والمنسوخ قد فرغ منه، وما سبق من أمثلة سواء سميت نسخًا أو تخصيصًا أو بيانًا فلا أثر له.

قال ابن المنير رَحْمُهُ اللهُ: «طريقُ النَّظرِ عندي في هذه المسألة غيرُ ما ذهب إليه المصنفون؛ وذلك لأنَّ الناسخَ والمنسوخَ أمرُ قد فرغ منه، وجفّ به القلم، فلا تتوقّع فيه الزيادة، وينبغي أن يسمع الناسخ والمنسوخ من الكتاب والسنّة، فإن لم نجد شيئًا من الذي نسخ بالسنّة ولا العكس قطعنا بالواقع، واستغنينا عن الكلام الزائد؛ لأنّه لا يقع أبداً». أهـ(٣).



<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۲۸/ ۲۱)، (۱۷۱۷٤)، وأبو داود (۱/ ۲۰۰)، كتاب السنة، باب في لزوم السنة، رقم: (۲۰۶)، عن المقدام بن معدى كرب رَضَاللَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٢) ينظر: كتاب المسائل الأصولية، في قوله تعالىٰ: ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَأُوْلِي ٱلْأَمْرِ مِنكُرُ﴾، (ص٧٠).

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط (٥/ ٢٨٢).

# تُنسخ السنّة بالقرآن

- ١) قوله تعالى: ﴿فَوَلِّ وَجُهَكَ شَطْرَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُّوا وَجُوهَكُمْ شَطْرَهُ. ﴾ [البقرة: ١٤٤].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ
- ٣) قوله تعالى: ﴿أُحِلَ لَكُمْ لِيلَةَ ٱلصِيامِ ٱلرَّفَ إِلَى فِسَآبِكُمْ هُنَّ لِبَاسُ لَكُمْ وَعَفَا وَأَنتُمْ لِبَاسُ لَهُنَّ عِلِمَ ٱللَّهُ أَنَكُمْ كُنتُمْ تَغْتَافُونَ أَنفُسكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ وَعَفَا عَنكُمْ فَأَكْنَ بَشِرُوهُنَ وَأَبْتَعُوا مَا كَتَبَ ٱللَّهُ لَكُمْ وَكُلُوا وَٱشْرَبُوا حَتَى يَتَبَيَّنَ لَكُرُ ٱلْخَيْطُ الْأَبْيَضُ مِن ٱلْخَيْطِ ٱلْأَسْوَدِمِنَ ٱلْفَجْرِثُمْ أَتِهُوا ٱلصِّيامَ إِلَى ٱلْيَلِ ﴾ [البقرة: ١٨٧].

### التحليل الأصولي:

ذهب الجمهور إلى جواز نسخ السنّة بالقرآن، والخلاف هنا أضعف من الخلاف السابق في نسخ القرآن بالسنة، ومن أقوى أدلّة الجواز الوقوع، ومن ذلك:

نسخ القبلة، فقد قدم النبيُّ صَّالِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ المدينة، وصلّى إلى بيت المقدس ستَّةَ عشر أو سبعة عشر شهراً، ثمَّ نسخ ذلك بقوله تعالىٰ: ﴿فَوَلِّ وَجُهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَحَيَّتُ مَا كُنتُمْ فَوَلُواْ وُجُوهَكُمُ شَطْرَهُ ﴾ [البقرة: ١٤٤]، والاستقبال الأول لم يكن تشريعه بالقرآن، بل بالسنة، ثم كان النسخ بالقرآن.

ومنها أنَّ صيامَ عاشوراء كان واجباً بالسنّة، ثمّ نسخ بإيجاب صيام رمضان بالقرآن، كما قالت عائشة رَخِوَلِيَّهُ عَهَا: «أَمَرَ رَسُولُ الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ بِصِيامِ عاشُوراء قَبْلَ أَنْ يُفْرَضَ رَمَضانُ»(١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۳/ ٤٣)، كتاب الصوم، باب صيام يوم عاشوراء، رقم: (۲۰۰۱)، ومسلم (۲/ ۷۹۲)، كتاب الصيام، باب صوم يوم عاشوراء، رقم: (۱۱۲۵).

龄

وكذلك حرمة الأكل والشرب والجماع بعد النّوم في ليالي رمضان، نسخ بالقرآن في قوله تعالىٰ: ﴿أُحِلَّ لَكُمُ لَيَـلَةَ ٱلصِّيامِ ٱلرَّفَثُ إِلَى نِسَآمِكُمُ هُنَّ لِبَاسُ لَكُمُ وَعَفَا وَأَنتُمْ لِبَاسُ لَهُنَّ عَلِمَ ٱللَّهُ أَنَّكُمْ وَعَفَا وَأَنتُمْ لِبَاسُ لَهُنَّ عَلِمَ ٱللَّهُ أَنَّكُمْ وَعَفَا عَنكُمْ فَاكُنَ بَشِرُوهُنَ وَٱبْتَعُوا مَا كَتَبَ ٱللَّهُ لَكُمْ وَكُلُوا وَٱشۡرَبُوا حَتَى يَتَبَيَّنَ لَكُمُ ٱلْخَيْطُ وَكُلُوا وَٱشۡرَبُوا حَتَى يَتَبَيِّنَ لَكُمُ ٱلْخَيْطُ الْأَبْيَثُ مِنَ ٱلْخَيْطُ الْأَسْوَدِمِنَ ٱلْفَجْرِثُمُ أَتِيمُوا ٱلصِّيامِ إِلَى ٱلنِّلِ ﴾ [البقرة: ١٨٧].

والمذهب الثاني في المسألة، وهو المشهور عن الإمام الشافعي: أنّ ذلك لا يجوز، فقد قال في الرّسالة: «فإن قيل: هل تُنسخ السنّة بالقرآن؟

قيل: لو نُسخت السنة بالقرآن كان للنبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فيه سنّة تبيّن أنّ الشيء الشّنة الأولىٰ منسوخة بسُنته الأخيرة؛ حتىٰ يقيم الحجة علىٰ الناس بأنّ الشيء ينسخ بمثله (١٠).

فكأنه يرى جواز وقوع ذلك، ولكنّه يشترط بيان النبي صَلَّالَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ذلك النسخ بالسنة (٢).

قال الزركشي رَحْمُهُ اللهُ: «وإنّها مراد الشافعي أنّ الرّسول إذا سنّ سنّة ثم أنزلَ الله في كتابِه ما ينسخ ذلك الحكم، فلا بدّ أنّ يَسُنَّ النبيُّ صَالَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم سنّة أخرى موافقة للكتاب تنسخ سنّته الأولى؛ لتقوم الحجَّة على الناس في كل حكم بالكتاب والسنة جميعًا، ولا تكون سنّة منفردة تُخالف الكتاب... والحاصل أنّ الشافعي يشترط لوقوع نسخ السنة بالقرآن سنّة معاضدةً للكتاب ناسخة، فكأنه يقول: لا تنسخ السنة إلا بالكتاب والسنّة معا؛ لتقوم الحجَّة على الناس بالأمرين معًا؛ ولئلا يتوهم متوهم انفراد أحدهما من الآخر فإنّ الكُلّ من الله». أهر ".



<sup>(</sup>١) الرسالة، (ص ١٤٨).

<sup>(</sup>٢) شرح الكوكب المنير (٣/ ٥٥٩)، أضواء البيان (٣/ ٣٦٧).

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط (٥/ ٢٧٥)، وانظر: التعارض والترجيح (١/ ٣٢٢).



# لا يثبت النسخ في حقِّ من لم يعلمه

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿لِأُنذِرَكُم بِدِءوَمَنْ بَلَغَ ﴾ [الأنعام: ١٩].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّىٰ نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾ [الإسراء: ١٥].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَّهِ حُجَّةُ أَبَعْدَ ٱلرُّسُلِ ﴾ [النساء: ١٦٥].

#### التحليل الأصولي:

معنىٰ القاعدة: أنه إذا لم يبلغ النّاسخ بعض الأمة فلا يثبت في حقّهم، ويُشتَرطُ أن يعلموه، ولا يترتب أثر النسخ إلا بعد العلم، ولا يلزمُه القضاء فيما فيه القضاء، وهو قول أكثر الأصوليين.

ومن أدلتهم: أنّ الخطاب لا يلزم المكلّف إلا بالعلم؛ لعموم قوله تعالىٰ: ﴿وَمَا كُنّا مُعَذِّبِينَ حَقّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾ [الإسراء: ١٥]، وقوله: ﴿لِأُنذِرَكُم بِهِ عَالَىٰ: ﴿وَمَا كُنّا مُعَذِّبِينَ حَقّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾ [الإسراء: ١٥]، وقوله: ﴿لِتَلّا يَكُونَ لِلنّاسِ عَلَى اللّهِ حُجَّةُ ابْعَدَ الرّسُلِ ﴾ ومَن بَلغَ ﴾ [الأنعام: ١٩]، وقوله: ﴿لِتَلّا يَكُونَ لِلنّاسِ عَلَى اللّهِ حُجَّةُ ابْعَدَ الرّسُلِ ﴾ [النساء: ١٦٥]، وغيرها من الآيات التي سبقت في عوارض التكليف، وكما سبق فإنه من شروط التكليف العلم، والنسخ حكم شرعي داخل في عموم التكاليف.

وكذلك في قصة التّحوّل إلى القبلة؛ فإنّ أهل قباء قد استداروا في صلاتهم، واعتدّوا بما مضى من الصلاة فلم يقضوها، ولو كان النسخ ثابتاً في حقهم عند نزوله لأمروا بالقضاء(١).

وذهب فربق إلى أنّه يثبت النسخ عند نزوله لا عند بلوغه المكلف، وهو قول بعض المتكلمين.

<sup>(</sup>١) الإحكام للآمدي (٣/ ١٦٨)، روضة الناظر مع النزهة (١/ ٨٣)، نهاية السول للإسنوي (٢/ ١٩٤)، شرح الكوكب المنير (٣/ ٥٨١)، وقد سبق تخريج قصة التحول إلىٰ بيت المقدس.



وأدلُّتهم في ذلك عقليّة: كالقياس على الوكيل إذا عزله الموكِّل.

وهو قياس مع الفارق؛ حيث إنَّ الأحكام الشرعيَّة مقترنةٌ بالثواب والعقاب، فيشترط فيها العلم فيه، بخلاف الوكالة والإذن بالتصرف.

كما أنّ الأصل المقيس عليه مختلف فيه، فلا يصح القياس عليه(١١).

وقد ترتّب على المسألة وجوب القضاء بعد علمنا بالناسخ:

فأصحاب القول الأول لا يوجبونه.

وأصحاب القول الثاني يوجبونه.

وهو ثمرة فقهية ظاهرة، خلافًا للباقلاني والجويني حيث ذهبا إلىٰ كون الخلاف لفظيّا(٢).





<sup>(</sup>۱) ينظر: البرهان (۲/ ۱۳۱۲)، المستصفى (۱/ ۱۲۰)، شرح العضد على ابن الحاجب (۲/ ۲۰۱).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الخلاف اللفظي عند الأصوليين (٢/ ٩٨).



## يجوز نسخ الأخف بالأثقل والعكس

1) قوله تعالى: ﴿وَٱلَّذَانِ يَأْتِيَنِهَا مِنكُمْ فَعَاذُوهُمَا ۗ فَإِن تَابَا وَأَصْلَحَا فَأَعْرِضُواْ عَنْهُمَا ۗ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ قَوَّابًا رَّحِيمًا ۞﴾ [النساء: ١٦].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿ الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي فَأَجْلِدُوا كُلَّ وَحِدِيِّنْهُمَامِأْنَةَ جَلْدَةٍ ﴾ [النور: ٢].

٣) قوله تعالى: ﴿ مَا نَنسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِخَيْرٍ مِّنْهَآ أَوْ مِثْلِهآ ﴾
 [البقرة: ١٠٦].

#### التحليل الأصولي:

ذهب جماهير العلماء إلى جواز نسخ الحكم الأخف بحكم أثقل منه.

ومن أقوى أدلتهم الوقوع: كما سبق في نسخ وجوب عاشوراء بوجوب صيام رمضان، ولا شك أنه أشق (١٠).

وكذلك نسخ عقوبة الزناحيث كانت بالأذى والحبس في قوله تعالى: ﴿وَٱلَّذَانِ يَأْتِيَنِهَا مِنكُمْ فَاذُوهُمَا ﴿ [النساء: ١٦] ثم نسخت بالرجم للثيب كما في الأحاديث، والجلد للبكر كما في آية الجلد، وهو أشق(١).

كما يمكن أن يستدل بعموم آية النسخ؛ حيث إن الأثقل خير من جهة الأجر والثواب.

وقد خالف في هذه المسألة بعض الشافعيّة والظاهريّة فذهبوا إلىٰ المنع.

<sup>(</sup>١) ينظر: الذخيرة للقرافي (١/ ١١٠).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإحكام لابن حزم (٤/ ٤٦٦)، استدلال الأصوليين، (ص٢١١).

\*\*

واستدلوا بعمومات الآيات الدالة على التيسير كقوله تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ وَاستدلوا بعمومات الآيات الدالة على التيسير كقوله تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل

والجواب عن استدلالهم بأنّ الأثقل هنا لا يستلزم التعسير؛ لأنّه في وسع المكلف وطاقته.

ويمكن أن يقال بأنّ اليسر والعسر هنا بالنظر إلى المآل، والأشق والأثقل مآله أفضل، وأجره أعظم، ومصالحه أكبر، مادام من الشرع(١).

كما استدلُّوا بقوله تعالىٰ: ﴿مَا نَسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِخَيْرٍ مِّنْهَا أَوْ مِثْلِهَا ﴾ [البقرة: ١٠٦]، ووجه الدلالة أن الخيرية تتحقق بالأخف والأيسر الذي جاءت به الشريعة.

وأجاب الجمهور بأنّ الخيريّة لا تتنافى مع الأثقل؛ لكونه أكثر أجراً، وأعظم ثوابا، فالأجر بقدر المشقة، كما سبق.



<sup>(</sup>۱) اللمع للشيرازي، (ص ٣٢)، المحصول (١/ ٣/ ٤٨٠)، الآيات البينات (٣/ ١٥٤)، المعتمد (١/ ٢١٤)، أدب القاضي للماوردي (١/ ٣٥٤)، شرح تنقيح الفصول، (ص ٣٠٨)، المسودة، (ص ٢١٠).





## يجوز النسخ قبل التمكن من الفعل

قوله تعالى: ﴿ فَامَا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْى قَالَ يَبُنَى إِنِّ أَرَىٰ فِي الْمَنَامِ أَنِّ أَدَّبَحُكَ فَانَظُرْ مَاذَا تَرَكَ قَالَ يَتَأْبَتِ اَفْعَلْ مَا تُؤْمَرُ سَتَجِدُنِ إِن شَآءَ اللَّهُ مِنَ الصَّابِرِينَ أَذَبَحُكَ فَانَظُرْ مَاذَا تَرَكَ قَالَ يَتَأْبَتِ اَفْعَلْ مَا تُؤُمَرُ سَتَجِدُنِ إِن شَآءَ اللَّهُ مِنَ الصَّابِرِينَ أَن فَلَمَا أَسَلَمَا وَتَلَهُ, لِلْجَبِينِ أَن وَنَكَيْنَهُ أَن يَتَإِبْرَهِيهُ أَن يَتَإِبْرَهِيهُ أَن قَدْ صَدَّقْتَ الرُّءْ يَأَ إِنَا لَكُونَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ فِي الْمَلْمِينُ أَن اللَّهُ اللللَّةُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللْهُ اللللْمُ اللللْهُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ

### التحليل الأصولي:

ذهب جماهير العلماء إلى جواز نسخ الحكم قبل تمكُّن المكلَّف من فعله. ولهم في ذلك أدلة عقليّة، وأقوى منها الوقوع؛ فقد وقع ذلك في أمر الله تعالى إبراهيم بذبح ابنه، حيث نسخ الحكم قبل الفعل، فلم يقع الذبح بل نسخه الله تعالى بقوله: ﴿ وَفَدَيْنَكُ بِذِبْحٍ عَظِيمٍ ﴾ [الصافات: ١٠٧]، والحكمة من النسخ قبل التمكُّن من الفعل هي الابتلاء، وهذا كما في القصة حيث قال سبحانه: ﴿ إِنَ هَذَا لَمُو الْبَيْنُ ﴾ [الصافات: ١٠٨] (١).

وقد وقع النسخ قبل الفعل كثيرا في السنة، ومن ذلك فرض الصلاة خمسين، ونسخها إلى خمس صلوات قبل تمكّن المكلّفين من الفعل(٢).

<sup>(</sup>۱) ينظر: الإحكام لابن حزم (٤/ ٤٧٢)، المستصفى، شرح الكوكب المنير (٣/ ٥٣٢) وما بعدها، (١/ ١١٢)، لآيات البينات (٣/ ١٣٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١/ ٧٨)، كتاب الصلاة، باب: كيف فرضت الصلاة في الإسراء؟، رقم: (٣٤٩)، ومسلم (١/ ١٤٨)، كتاب الإيمان، باب الإسراء برسول الله صَلَّالَتُمُعَيَّدُوسَلِّمَ إلىٰ السماوات، وفرض الصلوات، (١٦٣)، عن أبي ذر رَجَالَتُهُعَنُهُ.

\*\*

وكذلك أمر النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بالتحريق، ثم نسخ ذلك قبل فعلهم، في قوله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إنْ وجدْتُمْ فلاناً وفلاناً فاحْرِقُوهُما بالنَّارِ، ثمَّ قال رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَسَلَّمَ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَسَلَّمَ وَسَلَّمَ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَلاناً بالنَّار، وإنّ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَلاناً بالنَّار، وإنّ النَّار لا يُعَذِّبُ بها إلّا اللهُ تعالى »(١).

ومثله أنّ النبيّ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم أَمَر بكسْرِ قُدورٍ مِنْ لحَمْ حُمُرٍ إنْسيّةٍ، «فقال رجلٌ: أو نَغْسِلُها؟ فقال: اغْسِلُوهَا»(٢).

وخالف في القاعدة جماعة من الأصوليين كالصيرفي<sup>(٣)</sup>، والكرخي، والجصّاص، والمعتزلة، وعارضوا هذه الأدلّة بمعارضاتٍ عقليّةٍ لا طائل من ذكرها ومناقشتها، فلتطلب في مظانّها<sup>(١)</sup>.





<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤/ ٦١)، كتاب الجهاد والسير، باب: لا يعذب بعذاب الله، رقم: (٣٠١٦)، عن أبي هريرة رَحِيَالِلَهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣/ ١٣٦)، كتاب المظالم والغصب، باب: هل تكسر الدنان التي فيها الخمر، أو تخرق الزقاق، فإن كسر صنما، أو صليبا، أو طنبورا، أو ما لا ينتفع بخشبه، رقم: (٢٤٧٧)، عن سلمة بن الأكوع وَعَالِيُّكُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٣) هو: محمد بن عبد الله، أبو بكبر الصيرفي، الامام الأصولي، توفي سنة (٣٣٠هـ). كانت له مناظرة مع أبي الحسن الأشعري حول وجوب شكر النعم، طبقات السبكي (٣/ ١٨٦).

<sup>(</sup>٤) ينظر: المهذب في علم أصول الفقه المقارن (٢/ ٥٥٨) وما بعدها.



# يجوز النّسخُ إلى غير بدل

74

قوله تعالىٰ: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا نَنجَيْتُمُ ٱلرَّسُولَ فَقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَى بَخُوكُوْ صَدَقَةً ذَلِكَ خَيْرٌ لَكُوْ وَأَطْهَرُ فَإِن لَّرْ تَجِدُواْ فَإِنَّ ٱللَّه عَفُورٌ رَّحِيمُ ﴿ اللَّهَ عَاشُواْ النَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ فَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكُوةَ وَأَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُۥ وَٱللَّهُ ضَدَقَتَ فَإِذْ لَمْ تَفْعَلُواْ وَتَابَ ٱللَّهُ عَلَيْكُمُ فَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكُونَةَ وَأَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُۥ وَٱللَّهُ خِيرُ إَبِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [المجادلة: ١٢ - ١٣].

## التحليل الأصولي:

ذهب جماهير العلماء إلى أنّه يجوز أن ينسخ الحكم من غير أن يأتي بحكم بديل عنه، فإنَّ حقيقة النسخ هي الرّفعُ والإزالة، ومن أدلّتهم: الوقوع، وأمثلته ما يلي:

في نسخ صدقة المناجاة لرسول الله صَلَّالَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمْ: فقد كانت واجبة بقوله تعالىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا نَنجَيْتُمُ الرَّسُولَ فَقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَى بَخُونكُوْ صَدَقَةً وَلَكَ خَيْرٌ لَكُو وَأَطْهَرُ فَإِن لَيْ يَجَدُواْ فَإِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِمُ ﴾ [المجادلة: ١٢]، ثمَّ نُسِخَتْ بقوله تعالىٰ: ﴿ ءَأَشَفَقُتُمُ أَن نُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَى بَخُونكُو صَدَقَتِ فَإِذْ لَرَ تَفْعَلُواْ وَتَابَ اللهُ عَلَيْكُمُ ﴾ بقوله تعالىٰ: ﴿ ءَأَشَفَقُتُمُ أَن نُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَى بَخُونكُو صَدَقَتِ فَإِذْ لَرَ تَفْعَلُواْ وَتَابَ اللهُ عَلَيْكُمْ ﴾ المجادلة: ١٣]، ولم يأت ببدل عنها.

ومنه حديث: «كُنْتُ نَهِيْتُكُمْ عَنِ ادِّخارِ لحُومِ الأضاحِي مِنْ أَجْلِ الدَّافَةِ، أَمَّا الآنَ فكُلوا وتَصَدَّقُوا وادَّخِرُوا»(١)، ولم يرد بدل عن الحكم المنسوخ. وقد خالف في المسألة أكثر المعتزلة وبعض الظاهريّة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۷/ ۱۰۳)، كتاب الأضاحي، باب ما يؤكل من لحوم الأضاحي وما يتزود منها، رقم: (٥٦٩)، عن سلمة بن الأكوع وَعَلَيْهُ عَنْهُ، ومسلم (٣/ ١٥٦١)، كتاب الأضاحي، باب بيان ما كان من النهي عن أكل لحوم الأضاحي بعد ثلاث في أول الإسلام، وبيان نسخه وإباحته إلى متى شاء، رقم: (١٩٧١)، عن عائشة وَعَلَيْهَ عَهَا.

واستدلوا بعموم قوله تعالى: ﴿مَا نَسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِخَيْرٍ مِّنْهَآ أَوْ مُنسِهَا كَأْتِ بِخَيْرٍ مِّنْهَآ أَوْ مِثْلِهَا ﴾ [البقرة: ٢٠١]، ووجه الدلالة: أنه سبحانه قرن نسخ الآية بالإتيان ببدل عنها سواء كان خيرا منها أو مثلها.

وجوابه أنّ الآية ليس فيها وجوبُ الإتيانِ ببدل، وإنّما المقصودُ أنّه إن وُجِد بدلٌ فهُو خير من المنسوخ أو مثله.

ويمكن أن يقال بأنّ النسخ إلىٰ غير بدل هو خيرٌ من جهةِ رفعِ المشقَّة، وعدم التكليفِ(١).



<sup>(</sup>۱) ينظر: البرهان (۲/ ۸۵٦)، تشنيف المسامع بجمع الجوامع للزركشي (۲/ ۸۸۳)، شرح الكوكب المنير (۳/ ٥٤٦)، فواتح الرحموت (۲/ ٦٩).



## يجوز نسخ الحكم مع بقاء التلاوة

- ١) قوله تعالى: ﴿ مَا نَسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِخَيْرٍ مِّنْهَا أَوْ مِثْلِهَا ﴾ [البقرة: ١٠٦].
- ٢) قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّونَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزُورَجًا وَصِيَّةً لِأَزُورَجِهِم مَتَعًا إِلَى ٱلْحَوْلِ عَيْرَ إِخْرَاجٍ فَإِنْ خَرَجْنَ فَلا جُناحَ عَلَيْكُمْ فِي مَا فَعَلْنَ فِي مَا فَعَلْنَ فِي مَا فَعَلْنَ فِي مَا فَعَلْنَ فِي أَنْ فَكُمْ إِلْنَا اللّهُ عَزِينَ حَكِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٤٠].
- ٣) قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَكَا يَرَبَّصَنَ بِأَنفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَرْبَعَةَ أَرْبَعَة ﴿ وَالْبَقِرة: ٢٣٤].
- ٤) قوله تعالىٰ: ﴿وَعَلَى اللَّذِينَ يُطِيقُونَهُ وَدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ فَمَن تَطَوَّعَ خَيْرًا فَهُو خَيْرًا لَهُ وَأَن تَصُومُواْ خَيْرٌ لَكُمُ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٤].
- ٥) قوله تعالىٰ: ﴿ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهُرَ فَلْيَصُمْهُ ۚ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْعَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِّنَ أَتَكَامٍ أُخَرَّ يُرِيدُ ٱللَّهُ بِحُمُ ٱلْيُسْرَ وَلا يُرِيدُ بِحُمُ ٱلْعُسْرَ وَلِتُحْمِلُوا اللَّهَ عَلَىٰ مَا هَدَن كُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُون ﴾ [البقرة: ١٨٥].
- آ) قوله تعالىٰ: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا نَنجَيْتُمُ ٱلرَّسُولَ فَقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَى بَحُوكُوْ صَدَقَةٌ ذَٰلِكَ خَيْرٌ لَكُمُ وَأَطْهَرُ فَإِن لَمْ يَجِدُواْ فَإِنَّ ٱللّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ اللّهَ عَالَمُ مَا أَشَفَقُنُمُ أَن تُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَى جَوَدَكُو صَدَقَتٍ فَإِذ لَمْ تَفْعَلُواْ وَتَابَ ٱللّهُ عَلَيْكُمْ فَأْفِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكُوةَ وَأَطِيعُواْ ٱللّهَ وَرَسُولُهُ وَاللّهُ خَبِيرُ إِمِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [المجادلة: ١٢-١٣].
- ٧) قوله تعالىٰ: ﴿إِن يَكُن مِّنكُمْ عِشْرُونَ صَنبِرُونَ يَغْلِبُواْ مِاْتَنَيْنَ وَإِن يَكُن مِّنكُمْ عِشْرُونَ صَنبِرُونَ يَغْلِبُواْ مِاْتَنَيْنَ وَإِن يَكُن مِّنكُمْ عِشْرُونَ مَا ثَكَ مَا تَكُن خَفَّفَ مِّن اللَّهِ مَا ثَكُ أَنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُلِي الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ



اللَّهُ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَنَ فِيكُمْ ضَعْفًا فَإِن يَكُن مِّنكُمْ مِّائَةٌ صَابِرَةٌ يُغْلِبُواْ مِائْنَيْنَ وَإِن يَكُن مِّنكُمْ اللَّهُ عَنكُمْ أَلْفُ يَغْلِبُواْ أَلْفَيْنِ بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَاللَّهُ مَعَ ٱلصَّن بِرِينَ ﴾ [70 - 77].

#### التحليل الأصولي:

هذه القاعدة لم يختلف فيها القائلون بالنَّسخ، فإنَّ نسخ القرآن بالقرآن أكثره من هذا الباب، وآية النسخ تدل بعمومها علىٰ هذه القاعدة، وبقية الآيات هي أدلة علىٰ الوقوع، مع كونها أمثلة لهذا النوع، وبيانها كما يلي:

نسخ اعتداد المتوفَّىٰ عنها بالحول في قوله سُبْحانَهُوَتَعَالَى: ﴿ وَالَّذِينَ يُتَوَفَّونَ وَمِنْكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجَهِ عَهَا بالحول في قوله سُبْحانَهُوَتَعَالَى: ﴿ وَالَّذِينَ يُتَوَفَّونَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجَهِ وَعَشرة أيام الثابتة بقوله: ﴿ وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ وَاللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا يَتَرَبَّصَنَ بِأَنفُسِهِ نَّ أَرْبَعَةَ أَشُهُ وَ وَعَشْرًا ﴾ [البقرة: ٢٣٤](١).

ومثله: التخيير بين الصيام والفدية لمن يطيق الصيام في قوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَعَلَى اللَّهِ مِنْ يَكُمُ اللَّهُ مُ مِسْكِينٍ ﴾ [البقرة: ١٨٤]، فهو منسوخ بقوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهُرَ فَلْيَصُمْهُ ﴾ [البقرة: ١٨٥](٢).

وكذلك نسخ مصابرة الواحد مقابل العشرة، نسخ بمصابرة الواحد مقابل الاثنين، في قوله تعالى: ﴿إِن يَكُن مِّنكُمْ عِشْرُونَ صَدِيرُونَ يَغَلِبُواْ مِأْنَايِّنِ وَإِن يَكُن مِّنكُمْ عِشْرُونَ صَدِيرُونَ يَغَلِبُواْ مِأْنَايِّنِ وَإِن يَكُن مِّنكُمْ مِّائَةٌ مُّ مِّائَةٌ يُغَلِبُواْ أَلْفًا مِّن ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِأَنَهُمْ قَوْمٌ لَا يَفَقَهُونَ ﴿ اللَّهُ مَن اللَّهُ عَنكُمْ مَائَةٌ صَابِرَةٌ يُغَلِبُواْ مِأْنَايِّنِ وَإِن يَكُن مِّنكُمْ أَلْفُ عَنكُمْ أَلْفُ يُعْلِبُواْ مِأْنَايِّنِ وَإِن يَكُن مِّنكُمْ أَلْفُ يَعْلِبُواْ أَلْفَ يُنْ بِإِذْ نِ ٱللَّهِ وَاللَّهُ مَعَ ٱلصَّابِرِينَ ﴾ [10-17].

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإيضاح لناسخ القرآن ومنسوخه، (ص ١٥٣)، الدر المنثور للسيوطي (١/ ٣٠٩).



<sup>(</sup>١) الإشارات الإلهية، (ص ٩٨).



ومن الأمثلة: صدقة المناجاة التي كانت واجبة وهي ثابتة بقوله تعالى: 
﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا إِذَا نَجَيْتُمُ ٱلرَّسُولَ فَقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَى ْ خَوَدَكُو صَدَقَةً ﴾ [المجادلة: ١٦]؛ 
نُسِخت بقوله تعالى: ﴿ ءَأَشَفَقُنُمُ أَن تُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَى فَخُودَكُو صَدَقَدَ فَإِذْ لَوْ تَفْعَلُواْ وَتَابَ السَّهُ عَلَيْكُمُ فَأَقِيمُواْ ٱلسَّهُ عَلَيْكُمُ فَأَقِيمُواْ ٱلسَّهُ عَلَيْكُمُ فَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰة وَءَاتُواْ ٱلزَّكُونَة وَأَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَٱللَّهُ خَبِيرًا بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ 
[المجادلة: ١٣](١).



<sup>(</sup>١) ينظر: شرح الكوكب المنير (٣/ ٥٥٦) وما بعدها.



## يجوز نسخ التلاوة مع بقاء الحكم

70

قوله تعالىٰ: ﴿مَا نَسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِخَيْرٍ مِّنْهَآ أَوْ مِثْلِهَآ ﴾ [البقرة: ١٠٦].

### التحليل الأصولي:

نسخُ لفظِ الآيةِ مع بقاءِ حكمِها جائزٌ عند جماهير العلماء؛ فعموم هذه الآية في جواز النسخ يدل على هذا النوع من النسخ، فليس هناك مانع عقلي أو شرعيّ؛ فإنَّ الآية من القرآن تتعلَّقُ بها عِدّةُ أحكامٍ وهي التعبُّدُ بتِلاوتِها، وانعقادُ الصَّلاةِ بها، والعملُ بالحكمِ الذي تتضمّنُه، فكما جاز نسخُ الحكم مع بقاء التلاوة: فكذلك يجوز نسخ التلاوة مع بقاء الحكم، ويدلّ على ذلك مع عموم الآية وقوع ذلك، وهو أقوى أدلة الجواز:

فقد وقع في آية الرجم: فنزل لفظها وتعبّد الناس بها، وعملوا بحكمها، وهي قوله: (والشَّيْخُ والشَّيْخَةُ إذا زَنيَا فارْجموهُما ألبتَّةَ نكالاً مِنَ الله، والله عزيزٌ حكيمٌ)، ثم نسخ لفظ الآية، وبقى العمل بحكمها(١).

وينظر ما أثير حول هذه الآية والأجوبة عليها في: التحقيقات علىٰ متن الورقات، (ص ٣٧١- ٣٨٣)، فإنه مهمٌّ.

<sup>(</sup>۱) الحديث في لفظ الآية حسنه جماعة من العلماء بشواهده، أخرجه مالك في الموطأ (۲/ ۸۲٪)، والشافعي في مسنده (۲/ ۸۱٪) والنسائي في الكبرئ (۷۱۰٪)، وابن ماجه (۲/ ۸۵٪)، كتاب الحدود، باب الرجم، رقم: (۲۰۵۳)، وقد توسع الشيخ مشهور حسن في دراسة آية الرجم حديثيّا، وخلص إلىٰ عدم الثبوت كما في كتابه: التحقيقات والتنقيحات السلفيّات علىٰ متن الورقات، (ص ۲۰۵۵– ۳۱۸)، وأكثر المحققين علىٰ التحسين بطرقها وأن للفظها أصلاً. أما أصل النسخ: فهو ثابت في البخاري (۸/ ۱۹۸٪)، كتاب الحدود، باب الاعتراف بالزنا، رقم: (۲۸۲۹) عن ابن عباس مَنْ الله عمر، وهو في حكم المرفوع.



ومثله آيةُ الرَّضاع حيث قالت عائشة رَضَيَّلِكُعَنْهَا: «كَانَ فِيما أُنْزِلَ مِنَ القُرْآنِ عَشْرُ رَضَعَاتٍ مَعْلُوماتٍ يُحرِّمْنَ، فنُسِخْنَ بِخَمِسٍ مَعْلُوماتٍ، وتُوفي رسولُ الله صَلَّلِللهُ عَلَيْهِ وَهُنَّ ممّا يُتْلَى مِنَ القُرآنِ»(۱)، وفيها نسخ تلاوةِ الآياتِ التي فيها التّحريم من الرَّضاعِ بخمسٍ معلومات؛ فإنّ عائشة رَضَيَّلِتُهُ عَنْهَا ذكرت أنّ النبيّ صَلَّلِلهُ عَنْهَا ذكرت أنّ النبيّ صَلَّلِلهُ عَلَيْهُ تُوفِّي وَهُنَّ فيما يُقرأُ مِنَ القُرآنِ، أي أنّ نسخها تأخّر حتَّىٰ إنّ بعضَ الصحابةِ لم يَعلم به، وكان يقرؤها، وقول عائشة وإن لم يكنْ حَديثًا مَرفوعًا إلا أنّه في حُكْم الرَّفع عند الجمهور.

وهذه القاعدة لم يخالف فيها إلا المعتزلة(٢).



<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢/ ١٠٧٥)، كتاب الرضاع، باب التحريم بخمس رضعات، رقم: (١٤٥٢)، عن عائشة رَعَوَلْتُهُعَهَا.

<sup>(</sup>٢) المعتمد لأبي الحسين البصري (١/ ٤١٨)، الإحكام للآمدي ( $\pi$ / ١٤١)، التلويح على التوضيح ( $\pi$ /  $\pi$ ).



## الزيادة على النص ليست نسخاً

77

قوله تعالىٰ: ﴿ فَإِذَا قَرَأْنَهُ فَالَيِّعْ قُرَءَانَهُۥ ﴿ ثُمُ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُۥ ٱلزَّانِيَةُ وَٱلزَّانِي فَأَجَلِدُواْ كُلَّ وَحِدِمِّنْهُمَامِأْنَةَ جَلَّدَةٍ ﴾ [القيامة: ١٨ – ١٩].

### التحليل الأصولي:

البحث في هذه المسألة حول الزيادة علىٰ النص، والتي ليست مستقلة عنه ومتعلقة به، سواء تعلق الجزء بالكل، أو الشرط بالمشروط.

ومثال الزيادة المتعلقة بالنص تعلق الجزء بالكل: الأمر بجلد الزاني البكر الثابت بنص القرآن: زيد عليه تغريب عام في السُّنّة.

ومثال الزيادة المتعلقة تعلق الشرط بالمشروط: زيادة النية في الطهارة؛ فقد جاءت النصوص بالأمر بالطهارة مطلقاً، ثم جاء النص باشتراط النية لها(١).

فجمهور العلماء على أنّ هذه الزيادة ليست نسخًا؛ لأنه لم يوجد فيها حدُّ النسخ الذي هو رفع الحكم وتبديله، فضمُّ الشيء إلىٰ شيءٍ آخر يثبت المضموم إليه ويقره، فالحكم باق لكن زيدت إليه أجزاء أو شروط لإجزائه (٢)، فهو من البيان الثابت في آية الباب، والتي تدل علىٰ أن البيان يأتي زيادة علىٰ النص، ويدخل في ذلك تفصيل إجماله، وتخصيص عمومه، وتقييد مطلقه، كما سيأتي في مباحث البيان.

وذهب الأحناف إلى أنها تعتبر نسخًا، واختاره الغزالي في القسم الثاني،

<sup>(</sup>۱) ينظر: المهذب في علم أصول الفقه المقارن (۲/ ٥٧٦- ٥٨١)، البحر المحيط (٥/ ٣٠٥) وما بعدها.

<sup>(</sup>۲) شرح الكوكب المنير (۳/ ٥٨١)، الإحكام للآمدي (۳/ ١٧٠)، شرح العضد لمختصر ابن الحاجب (۲/ ۲۰۱)، المحصول (۱/ ۳/ ٥٤٢)، إرشاد الفحول، (ص ١٩٥).



وهو: زيادة الشرط(١).

## وحجتهم في ذلك:

أنّ الحكم قبلَ الزيادة كان مجزئًا، فلما جاءت الزيادة ارتفع ذلك الحكم فأصبح غير مجزئ إلا بتلك الزيادة.

## ومن أدلتهم:

قوله تعالى: ﴿ الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي فَاجْلِدُوا كُلَّ وَجِدِمِّنْهُمَامِاْنَةَ جَلْدَةٍ ﴾ [النور: ٢]؛ حيث يُعدُّ نسخًا لحكم التغريب في قوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُوسَكِّم: «البِكُرُ بالبِكْرِ جَلْدُ مِائةٍ وتَغْريبُ عَامٍ» (٢)، فإنّ زيادة التغريب لو كانت ثابتة مع النص لذكرها النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَكَّمَ عقب التلاوة (٣).

والأقرب أنّ أدلتهم هذه تُعدُّ من قبيل التمثيل وتطبيق القاعدة على الفروع، وليست من الاستدلال للقواعد الذي نحن بصدده، فتكفي مناقشتُهم في أصل القاعدة، دون مناقشة فروعهم - كما فعله كثير من الأصوليين-، فالزيادة على النص لا تخرج عن كونها بياناً، وإلا لكانت أكثر الأحكام من قبيل النسخ؛ فإنّ أركان الصلاة وشروطها إنّما هي زيادة على نص قوله تعالى: ﴿وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ ﴾ [البقرة: ٤٣]، وكذلك شروط الزكاة، ونحو ذلك.

وقول الأحناف إنّما يصح إذا ثبت الإجزاء واستقر، ثم وردت الزيادة فحينها يقال بالنسخ؛ لأن من شروط النسخ تأخرَ الناسخ عن المنسوخ، وهنا لم يتحقق ذلك.

وقد بني الأحناف على هذا الخلاف ثمراتٍ كثيرةً في القواعد والفروع:

<sup>(</sup>١) أصول السرخسي (٢/ ٨٥)، المستصفى (١/ ١١٧)، البحر المحيط (٥/ ٣٠٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٣/ ١٣١٦)، كتاب الحدود، باب حد الزنيٰ، رقم: (١٦٩٠) عن عبادة بن الصامت رَحْوَلْتُنْعَنْهُ.

<sup>(</sup>٣) ينظر: إعلام الموقعين (٤/ ٩٦).



ففي القواعد: لا تقبل الزيادة عندهم بخبر الواحد والقياس إن كان النص المزيد عليه متواتراً؛ لأنّ المتواتر لا يُنسخ بالآحاد والقياس.

وفي الفروع: عدم وجوب قراءة الفاتحة في الصلاة، وسبق عدم التغريب وغير ذلك.

وكثير من الخلافات الفقهية بين الجمهور والحنفية راجع إلى هذه المسألة، فتعتبر من القواعد الكبار ذات الأهمية تأصيلاً وتنزيلاً (١٠٠٠).





<sup>(</sup>١) ينظر: تفصيل المسألة في البحر المحيط للزركشي (٥/ ٣٠٥) وما بعدها.



لسنت



# المبحث الثاني

# السنّة حُجّةُ شرعيّةٌ

77

- ١) قوله تعالى: ﴿ وَمَا عَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُـنُوهُ وَمَانَهَكُمُ عَنْهُ فَأَننَهُوا ۚ وَٱتَّقُوا ٱللَّهَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴾ [الحشر: ٧].
  - ٢) قوله تعالىٰ: ﴿مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهَ ﴾ [النساء: ٨٠].
    - ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ قُلْ أَطِيعُواْ أَللَّهَ وَأَطِيعُواْ أَلرَّسُولَ ﴾ [النور: ٥٥].
- ٤) قوله تعالى: ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ ۚ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ
   عَذَابٌ أَلِيدٌ ﴾ [النور: ٦٣].
- ٥) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَ أَمْرًا أَن يَكُونَ هَكُمُ ٱلْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾ [الأحزاب: ٣٦].
  - ٦) قوله تعالىٰ: ﴿ فَإِن نَنزَعْنُمُ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَىٰ اللَّهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾ [النساء: ٥٩].

#### التحليل الأصولي:

لا خلاف بين المسلمين في أن سنة النبي صَلَّلَتُهُ عَيْدُوسَكَم حجة في الأصول والفروع، سواءٌ كانت مبيّنةً للقُرْآنِ، أو مُستقِلّة، أو كانت قوليةً، أو فعليةً، وهذا محل إجماع، قال شيخ الإسلام: «وهذه السنّة إذا ثبتت: فإنّ المسلمين كلّهم متّفِقونَ عَلَىٰ وُجُوبِ اتّباعِها»(١).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱۹/ ۸۲).

\*\*

وأدلة الوجوب كثيرة جداً من القرآن، منها آيات الباب، وغيرها كثير؛ ففيها دلالات متنوعة منها: الأمر بالأخذ بما جاء به، والأمر بالطاعة، ومنها التحذير من المخالفة.

ومنها: الاحتكام إليه، والرضا بحكمه، فكلها دلالات ظاهرة على حجيتها ووجوب العمل بها، والآيات واضحة الدلالة عليها.

وفي السنة أحاديث كثيرة، منها:

قوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «أَلَا وإنَّ ما حَرَّمَ رسولُ الله مِثْلُ مَا حَرَّمَ الله»(١).

وقوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: «ألا وإنِّي أُوتِيتُ الكِتابَ ومِثْلَه، لا يُوشِكُ رَجُلُّ شَبْعَانَ عَلَى أريكتِه يقولُ: عَلَيْكُمْ بِهذا الْقُرْآنِ فَما وَجَدْتُم فِيهِ مِنْ حَلالٍ فأحِلُّوه، وَمَا وَجَدْتُم فِيهِ مِنْ حَلالٍ فأجتَنبوهُ، وقوله: «فإذا نَهَيْتُكُمْ عَنْ شَيْءٍ فاجْتَنبوهُ، وإذا أَمَرْتُكُمْ بشَيْءٍ فأَتُوا مِنْه مَا اسْتَطَعْتُمْ»(٣).

فثبتت حجية السنة بالقرآن والسنة الخبرية المعصومة والإجماع، قال

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٩/ ٩٤)، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب الاقتداء بسنن رسول الله صَّالِللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، رقم: (٧٢٨٨)، ومسلم (٢/ ٩٧٥)، كتاب الحج، باب فرض الحج مرة في العمر، رقم: (١٣٣٧).



<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (٥/ ٣٨)، أبواب العلم عن رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَّ، باب ما نهي عنه أن يقال عند حديث النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَّ، رقم: (٢٦٦٤)، وابن ماجه (١/ ٦)، افتتاح الكتاب في الإيمان وفضائل الصحابة والعلم، باب تعظيم حديث رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَّ، والتغليظ على من عارضه، رقم: (١٢)، وقال الترمذي: «حسن غريب».

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٤/ ٢٠٠)، كتاب السنة، باب في لزوم السنة، رقم: (٤٦٠٤) والترمذي (٥/ ٣٨)، أبواب العلم عن رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، باب ما نهي عنه أن يقال عند حديث النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ، رقم: (٢٦٦٤) وابن ماجه (١/ ٦)، افتتاح الكتاب في الإيمان وفضائل الصحابة والعلم، باب تعظيم حديث رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، والتغليظ علىٰ من عارضه، رقم: (١٢)، وقال الترمذي: «حسن غريب».



الإمام الشافعي: «لم أسمع أحداً - نسبه النّاسُ أو نَسَبَ نفسَه إلى علم - يخالف في أنّ فرض الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى اتباع أمر رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، والتسليم لحكمه، بأن الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى لم يجعل لأحد بعده إلا اتباعه، وأنّه لا يلزم قولٌ بكلِّ حال إلا بكتاب الله أو سنّة رسوله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم وأنّ ما سواهما تبعٌ لهما». أهد(١).



<sup>(</sup>١) جماع العلم (١١)، وينظر: كتاب الرِّسالة، (ص ٩١).



## لا يشترط في التواتر عدد محصور

قوله تعالىٰ: ﴿فَلَوْلَانَفَرَمِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِّنْهُمْ طَآبِفَةٌ لِيَـنَفَقَّهُواْ فِي ٱلدِّينِ وَلِيُنذِرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوۤاْ إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحُذُرُونَ ﴾ [التوبة: ١٢٢].

## التحليل الأصولي:

المتواتر هو أحد أقسام السنة، فهي تنقسم باعتبار السند إلى قسمين:

القسم الأول: المتواتر: وهو في اللغة: من التواتر، أي: التتابع(١)، كما قال تعالى: ﴿ ثُمُّ أَرْسُلْنَا رُسُلُنَا تُثْرًا ﴾ [المؤمنون: ٤٤].

وفي الاصطلاح: خبر جمع عن جمع يمتنع في العادة تواطؤهم علىٰ الكذب، عن أمر محسوس<sup>(۲)</sup>، وهو مفيد لحكم القطع أي العلم.

والجمهور على أنه يفيد العلم الضروري، أي يحصل عند سماعه من غير احتياج إلى نظر واستدلال، بل يضطر العقل إلى تصديقه، والعمل بمقتضاه.

وذهب بعض الأصوليين، كأبي الخطاب والدقاق (٣) والكعبي (٤) وغيرهم إلى أنه يفيد العلم النظري؛ لأنه يتوقف على معرفة كثرة الناقلين، واتفاقهم على

<sup>(1)</sup> المعجم الوسيط (7/ 1001).

<sup>(</sup>٢) انظر: أصول السرخسي (١/ ٢٨٢)، الحدود للباجي، (ص ٦١)، شرح العضد علىٰ ابن الخاجب (٦/ ٥٢)، شرح تنقيح الفصول للقرافي، (ص ٣٤٩).

<sup>(</sup>٣) هو أبوبكر محمد بن محمد بن جعفر الدقاق الشافعي، فقيه أصولي نسب إلى الدقيق وعمله وبيعه ولد سنة ٣٠٦هـ قال الخطيب البغدادي: كان فاضلا عالمًا بعلوم كثيرة توفي سنة (٣٧٦هـ). طبقات الشافعية (١/ ٥٢٢)، تاريخ بغداد (٣/ ٢٢٩).

<sup>(</sup>٤) هو عبدالله بن أحمد بن محمود الكعبي البلخي أبوالقاسم أصولي معتزلي له آراء فاصلة توفي سنة (١١) همه. ينظر: وفيات الأعيان (٢/ ٢٤٨)، البداية والنهاية (١١/ ٢٨٤).



الخبر، وهذا من النظر والاستدلال، والخلاف في هذه المسألة لفظي(١).

وأما مسألتنا فمذهب جماهير العلماء أنّه ليس للتواتر عدد محصور، بل متى ما حَصَلَ العلم بخبر المخبِرين: كان الخبرُ متواتراً؛ ويمكن الاستدلال بالآية؛ فإن الله تعالى أمر طائفة من المؤمنين أن تنفر للتفقه في الدين، ثم تنذر أقوامهم، وتبلغهم حجة رب العالمين، ولم يحدد عدد هذه الطائفة.

قال القرطبي: «الطائفة في اللغة الجماعة، وقد تقع على أقل من ذلك حتى تبلغ الرجلين، وللواحد على معنى نفس طائفة. وقد تقدم أن المراد بقوله تعالى: ﴿ إِن نَعَفُ عَن طَ آبِهَةً مِنكُمُ نُعَ ذِبُ طَآبِهَةً ﴾ [التوبة: ٢٦]: رجل واحد.

## ولا شك أن المراد هنا جماعة لوجهين:

أحدهما عقلاً، والآخر لغة.

أما العقل: فلأن العلم لا يتحصل بواحد في الغالب.

وأما اللغة فقوله: «ليتفقهوا في الدين ولينذروا قومهم» فجاء بضمير الجماعة». أهـ(٢).

وذهب البعض إلى أنه يُشترط في التواتر عدد محصور، وهؤلاء اختلفوا على أقوال كثيرة:

فمنهم من حصره باثنين؛ قياساً على نصاب الشهادة.

ومنهم من حصره بأربعة؛ قياسًا علىٰ أعلىٰ الشهادات، وهي الشهادة علىٰ الزنا.

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن (٨/ ٢٩٤)، ولم أجد من استدل بالآية تصريحًا على القاعدة.



<sup>(</sup>١) كما صرح به الطوفي في مختصره، (ص ٥٠) والمحلى في شرحه علىٰ جمع الجوامع (٢/ ٨٣).



وكلاهما ضعيف؛ لاحتياج الشهود إلىٰ التزكية، والمتواتر يقبل مطلقًا.

ومنهم من قال: لا يحصل التواتر إلا بخمسة فصاعداً، ونسبه السَّمْعاني إلى أكثر أصْحابِ الشافعي، وقالوا بأنّ مستند ذلك القياس على أولي العزم من الرسل(١).

وقيل: يحصل بعشرين؛ استدلالا بقوله تعالىٰ: ﴿إِن يَكُن مِّنكُمْ عِشْرُونَ ﴾ [الأنفال: ٦٥]، ووجه الدلالة: أنه لو لم يحصل العلم بهذا العدد ما حل قتالهم.

وليس فيه دلالة على العدد؛ فالعلم يحصل بخبر الواحد المحتف بالقرائن كما سيأتي.

وقيل: بسبعين؛ لقوله تعالى: ﴿ وَالْخَنَارَ مُوسَىٰ قَوْمَهُ وَسَبْعِينَ رَجُلاً ﴾ [الأعراف: ٥٥]. ووجه كالسابق أن السبعين هو العدد الذي يحصل به العلم وتقوم به الحجة.

وقيل: باثني عشر؛ لقوله تعالىٰ: ﴿ وَبَعَثَ نَا مِنْهُ مُ ٱثْنَىٰ عَشَرَ ﴾ [المائدة: ١٢]. ووجه الدلالة وجوابه كما سبق (٢).

وقيل: بأربعين؛ لقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّيِيُّ حَسَّبُكَ ٱللَّهُ وَمَنِ ٱتَّبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤَمِنِينَ ﴾ [الأنفال: ٦٤]، وقد كانوا أربعين (٣)، فهم يكفون لحمل الرسالة وأدائها.

وقيل: لا يحصل التواتر إلا بخبر ثلاثمائة وبضعة عشرَ؛ قياسًا على عدد أهل بدر.



<sup>(</sup>۱) ينظر: الإحكام لابن حزم (۱/ ۹٦)، المسودة لآل ابن تيمية، (ص ٢٣٤) وما بعدها، كشف الأسرار (٢/ ٣٦١)، إرشاد الفحول، (ص ٤٧)، شرح نخبة الفكر، (ص ١٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: جامع الأصول لابن الأثير (١/ ١٢٣).

<sup>(</sup>٣) المنخول للغزالي، (ص ٣٢٩).



فقد ثبت أن رسولَ الله صَ<u>الَاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</u> «خَرَجَ يَوْمَ بِدْرٍ فِي ثلاثِمائةٍ وخمَسةَ عَشرَ» (١)، وقالوا: إنّما خصوا بهذا العدد؛ لحصول العلم بخبرهم للمشركين.

وقيل: إنّما يحصلُ بعدَّةِ أَهْلِ بَيْعةِ الرِّضوانِ، وهم أَلفُّ وأربعُمائة رجل كما قَالَ جَابرٌ: «كُنّا يَوْمَ الحُديبيَّةِ أَلفًا وأَرْبعَ مِائة فبايعْنَاه؛ وعُمَرُ آخِذُ بيدِه تَحْتَ الشَّجَرَةِ»(٢).

ولا شك أنّ جميع هذه الأقوال ضعيفة، وأضعفُ منها استدلالاتُهم بتلك الأدلة التي لا تدل على المسألة، كما أنها خارج محل النزاع، فكلها مبنية على إفادة التواتر للعلم دون غيره، وسيأتي تحقيقه؛ لذلك فالراجح قول الجمهور.



<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٣/ ١٤٨٣)، كتاب الإمارة، باب استحباب مبايعة الإمام الجيش عند إرادة القتال، وبيان بيعة الرضوان تحت الشجرة، رقم: (١٨٥٦)، عن جابر رَحَالَتُهُ عَنْهُ.



<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۳/ ۷۹)، كتاب الجهاد، باب في نفل السرية تخرج من العسكر، رقم: (۲۷٤۷)، وصححه الألباني كما في السلسلة (۳/ ٤).



# خبر الواحد حجّة في الأصول والفروع

- ا قوله تعالىٰ: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِن جَآءَكُمْ فَاسِقُ بِنَبِإِ فَتَبَيَّنُوٓا أَن تُصِيبُوا قَوْمًا بِجَهَلَةٍ فَنُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَكِمِينَ ﴾ [الحجرات: ٦].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا كَانَ ٱلْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُواْ كَافَةً فَلُولَا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةِ مِنْهُمْ طَآبِفَةٌ لِيَـنَفَقَهُواْ فِي ٱلدِّينِ وَلِيُنذِرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوٓاْ إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَعُذُرُونَ ﴾ [التوبة: ١٢٢].
  - ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَآفَّةً لِّلنَّاسِ ﴾ [سبأ: ٢٨].
  - ٤) قوله تعالىٰ: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلِّغُ مَآ أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ ﴾ [المائدة: ٦٧].
- ٥) قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُواْ اللَّهَ وَاجْتَنِبُواْ الطَّعْدُوتَ فَمِنْهُم مَّنْ هَدَى اللَّهُ وَمِنْهُم مَّنْ حَقَّتُ عَلَيْهِ الضَّلَالَةُ ﴾ [النحل: ٣٦].
- آ قوله تعالى: ﴿ وَجَاءَ مِنْ أَقْصَا ٱلْمَدِينَةِ رَجُلُّ يَسْعَىٰ قَالَ يَنَقُومِ ٱتَّبِعُوا الْمُرْسَلِينَ ﴾ [يس: ٢٠].
- ٧) قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ۚ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ أَوْلَيْكَ كَانَ عَنْهُ مَسْعُولًا ﴾ [الإسراء: ٣٦].

### التحليل الأصولي:

ويقصدون بالأصول: المسائل الاعتقادية، وهي ما يطلب فيه القطع، وتعلم من الدين ضرورة، والفروع: الأحكام العملية.

وفيه نظر؛ حيث يوجد من العمليات العينية كالصلاة والصيام والزكاة والحج ما هو معلوم ضرورة، أكثر من بعض الاعتقاديات، التي لا يعلمها إلا الخاصة.



وقد فصل شيخ الاسلام ابن تيمية في مسألة تقسيم الشريعة إلى أصول وفروع (١).

والمراد من القاعدة: أنّ التعبُّدَ بخبر الواحدِ والعملَ به واجبٌ شرعًا في جميع أبواب الدين، وهذا فرعٌ عن حُجّية السنّة، فإنّ أكثرَ نصوص السُّنة من قبيلِ الآحادِ، وهو قول جمهور العلماء، وعليه إجماع الصحابة فإنهم عملوا بخبر الواحد في وقائع كثيرة (٢).

ومما يدلُّ عليه من القرآن: قوله تعالىٰ: ﴿يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِن جَآءَكُمُ فَاسِقُ الْبِنَإِ فَتَبَيّنُواْ ﴾ [الحجرات: ٦]، ووجه الدلالة: أنّ الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى قد شرط في التبيُّن كونَ المخبر فاسقًا، فإن كان عدلاً قبل خبره، لذلك ثبت في نزول الآية أنَّ النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قبل قول الوليد بن عقبة بن أبي معيط، فيمن بعثه جابيًا إليهم فهمّ بغزوهم، فنزلت الآية لتخبره أنّ ناقل الخبر لم يصدق في خبره (٣).

والنبأ هنا عام لم يخصص بالنبأ الاعتقادي أو العملي.

ومنه قوله تعالىٰ: ﴿فَلَوْلَا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِّنْهُمْ طَآبِفَةٌ ﴾ [التوبة:١٢٢]، والدلالة من وجهين:

<sup>(</sup>۱) ينظر: مجموع الفتاوي (۱۹/ ۲۰۷-۲۱۲)، و٦/ ٥٦- ٦١)، منهاج السنة النبوية (٥/ ٨٧-٩١)، منهج الاستدلال على مسائل الاعتقاد (١/ ٢٤٦- ٢٤٩).

<sup>(</sup>٢) ينظر: البحر المحيط (٦/ ١٣١)، مختصر الصواعق، (ص ٢٠٥- ٥٠٩)، وشرح الكوكب المنير (٢/ ٣٥٢)، ولوامع الأنوار (١/ ١٩)، ومذكرة الشنقيطي (١٠٤). وللاستزادة في هذا الموضوع، انظر: كتاب وجوب الأخذ بحديث الآحاد في العقيدة والرد علىٰ شبه المخالفين، للألباني، وأصل الاعتقاد، للأشقر، والأدلة والشواهد علىٰ وجوب العمل بخبر الواحد في الأحكام والعقائد، لسليم الهلالي، وحجية أحاديث الآحاد في الأحكام والعقائد، للأمين الحاج محمد أحمد، وحجية الآحاد في العقدية ورد شبهات المخالفين، للوهيبي، عن معالم أصول الفقه للجيزاني، (ص ١٤٣).

<sup>(</sup>٣) القصة رواها أحمد (٤/ ٢٧٩)، ولها طرق تحسن بها كما في السلسلة الصحيحة (٣٠٨٨).



الأول: أن الله تعالىٰ أمر الطائفة - وهي تقع علىٰ القليل(١) والكثير - إنذار قومهم، وهذا دليل علىٰ أن علىٰ قومهم المنذرين قبوله.

والثاني: أن قوله: ﴿لَعَلَّهُمْ يَعُذُرُونَ ﴾ [التوبة: ١٢٢]: معناه إيجاب الحذر، ولو لا قيام الحجة عليهم ما استوجبوا الحذر(٢).

وأما قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَافَةً لِلنَّاسِ ﴾ [سبأ: ٢٨]، وقوله: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِ ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِ وَلَقَدْ رَسُولًا ﴾ [النحل: ٣٦]، وقوله: ﴿ وَجَآءَ مِنْ أَقَصًا ٱلْمَدِينَةِ رَجُلُّ يَسْعَىٰ ﴾ كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا ﴾ [النحل: ٣٦]، وقوله: ﴿ وَجَآءَ مِنْ أَقَصًا ٱلْمَدِينَةِ رَجُلُّ يَسْعَىٰ ﴾ [يس: ٢٠]، فكلها - وغيرها كثير - دالة علىٰ إرسال آحاد الرسل والمنذرين، وإلزام أقوامهم بقبول دعوتهم، مما يدل علىٰ حجية خبر الواحد في الأصول.

ومن الأدلّة ما ورد في السنّة من قبول أهل قباء لخبر الواحد في تحويل القبلة وإقرار النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم لهم كما سبق تحقيقه.

ومنه قوله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «وبُعِثْتُ إلى النَّاسِ عامَّة»(٣)، ولا يمكن للنبيّ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنْ يُشافهَ جميعَ الناس، إنّما كان يبعث آحاد الناس لتبليغ رسالته؛ لذلك كان يرسل رسله إلى القبائل والملوك.

ولذلك حث النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ الواحدَ على نقل حديثه فقال: «نَضَّرَ الله المراً سَمِعَ مَقَالتِي فوعاها فأدّاها كما سمعها»(٤)، وهذا يدلُّ على حجّية نقله، وقد

<sup>(</sup>١) علىٰ القول بأن الاثنين والثلاثة والأربعة لا يدخل في التواتر.

<sup>(</sup>٢) الفقيه والمتفقه (١/ ٩٧)، معالم أصول الفقه عند أهل السنة للجيزاني، (ص ١٤٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (١/ ٧٤)، كتاب التيمم، رقم: (٣٢٣) ومسلم (١/ ٣٧٠)، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب جعلت لي الأرض مسجدا وطهورا، رقم: (٥٢١) عن جابر رَحَالِلَهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (٧/ ٢٢١)، رقم: (٤١٥٧)، والترمذي (٥/ ٣٤)، أبواب العلم عن رسول الله صَلَّاتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، باب ما جاء في الحث علىٰ تبليغ السماع، رقم: (٢٦٥٧)، وابن ماجه (١/ ٨٥)،



أورده الإمام الشافعي في أول كتاب صنفه، واعتُرض عليه بأنّه أثبت خبر الواحد بخبر الواحد، وأجيب عنه بأنّ الإمام الشافعي لم يستدلّ بحديث واحد، وإنما ذكر نحواً من ثلاثمائة حديث، وذكر وجوه الاستدلال منها، فالمجموع هو الدال عليه، ثمّ قال الشافعي بعد ذلك: "ومن الذي ينكر خبر الواحد، والحكّام آحاد، والمفتون آحاد، والشهود آحاد؟». أهـ(١).

وخالف في ذلك بعض العلماء، ولهم تلمسات من بعض الآيات، قال السرخسي: «استدلوا بقوله تعالى: ﴿ وَلَا نَقَفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ﴾ [الإسراء: ٣٦]، وإذا كان خبر الواحد لا يوجب العلم لم يجز اتباعه والعمل به بهذا الظاهر، وقال تعالى: ﴿ وَلَا تَقُولُواْ عَلَى اللّهِ إِلّا اللّه فَي النساء: ١٧١]، وخبر الواحد إذا لم يكن معصوما عن الكذب (محتمل للكذب) والغلط فلا يكون حقاً على الإطلاق، ولا يجوز القول بإيجاب العمل به في الدين، وقال تعالى: ﴿ إِلّا مَن شَهِدَ بِالْحَقِ وَهُمْ يَعُلَمُونَ ﴾ [الزخرف: ٨٦]، وقال تعالى: ﴿ وَإِنَّ الظّنَ لَا يُعْنِي مِنَ الْحَقِ مَهُمْ يَعُلَمُونَ ﴾ [الزخرف: ٢٨]، وقال تعالى: غير ثابت إلا بطريق الظن؛ ولأن خبر الواحد محتمل للصدق في خبر الواحد غير ثابت إلا بطريق الظن؛ ولأن خبر الواحد محتمل للصدق والكذب، والنص الذي هو محتمل لا يكون موجباً للعمل بنفسه، مع أن كل واحد من المحتملين فيه يجوز أن يكون شرعاً، فلأن لا يجوز العمل بما هو محتمل للكذب، والكذب باطل أصلاً كان أولئ». أهـ (١٠).

افتتاح الكتاب في الإيمان وفضائل الصحابة والعلم، باب من بلغ علما، رقم: (٢٣٢)، عن ابن مسعود وَعَلِيَهُمَنهُ، وله طرق عن عدد من الصحابة. ينظر: تخريج أحاديث البزدوي، (ص ١٨٨)، والأدلة والشواهد، لسليم الهلالي، (ص ٣٥).

<sup>(</sup>۱) البحر المحيط (٦/ ١٣٣)، وينظر: استدلال الأصوليين، (ص ١٨٥، ١٩٦، ٢٤٤، ٣٣٥). معالم أصول الفقه عند أهل السنة، (ص ١٩٨). المهذّب في علم أصول الفقه (٢/ ٧٠٠).

<sup>(</sup>٢) أصول السرخسي (١/ ٣٢١).

龄

قال ابن حزم في الرد على استدلالهم الأول: «وأقوى ما شغب به من أنكر قبول خبر الواحد أن نزع بقول الله تعالى: ﴿ وَلَا نَقَفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ۚ إِنَّ ٱلسَّمَعَ وَٱلْمَصَرُ وَٱلْفَقَادَ كُلُّ أُولَيْكِ كَانَ عَنْهُ مَسْتُولًا ﴾ [الإسراء: ٣٦].

قال أبو محمد: وهذه الآية حجة لنا عليهم في هذه المسألة؛ لأنا لم نقف ما ليس لنا به علم، بل ما قد صح لنا به العلم، وقام البرهان على وجوب قبوله، وصح العلم بلزوم اتباعه والعمل به، فسقط اعتراضهم بهذه الآية، والحمد لله رب العالمين». أهد(١)، وسبق بأن العلم يطلق على القطع، والظن الغالب؛ ولذلك جعلنا الآية من الأدلة على القاعدة.

وهكذا يقال في بقية الآيات التي تأمر بالعلم، وأما الآيات التي تنهىٰ عن اتباع الظن، فأجيب بأن المنهي عنه هو الظن الذي بمعنىٰ الشك أو الوهم، وأما الظن الغالب فقد سبق بيان العمل به في أحكام الشريعة مطلقا(٢).

بل الآية يحتج بها من رأى أن الظن الغالب نوع من العلم؛ لأنه تعالىٰ نهى عن اتباع غير العلم، وقد وقع الإجماع علىٰ العمل بالأحكام المبنية علىٰ الظن الغالب كالشهود واليمين، وبعض الظواهر المحتملة ونحوها(٣).

هذا مع ما سيأتي في القاعدة التالية من أن خبر الواحد قد يفيد العلم أيضا إذا احتفت به القرائن.

كما استدلوا بقوله تعالى: ﴿ فَإِن نَنزَعُنُمُ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ ﴾ [النساء: ٥٩]، وقد ذكرها السرخسي، وقال: «وهذا الخطاب يتناول الموجودين



<sup>(</sup>١) الإحكام (١/ ١٠٨).

<sup>(</sup>٢) ينظر: أصول السرخسي (١/ ٣٢٢).

<sup>(</sup>٣) الإشارات الإلهية، (ص ٣٩٢).



في عصره، والذين يؤمنون به إلى قيام الساعة، ومعلوم أن الطريق في الرجوع إليه ليس إلا الرجوع إلى ما نقل عنه بالتواتر». أهـ(١).

وكما هو ظاهر فإنه استدلال فيه ضعف؛ فهو مصادرة على المطلوب، واستدلال بمحل النزاع، فالجمهور لا يسلمون به.





# خبر الواحد يفيد العلم إذا احتفت به القرائن

١) قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّا نَحُنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَوَ إِنَّا لَهُۥ لَحَفِظُونَ ﴾ [الحجر: ٩].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿وَأَنزَلْنَآ إِلَيْكَ ٱلذِّكَرِ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ ﴾ [النحل: ٤٤].

#### التحليل الأصولي:

سبق الكلام عن حُجِّيَّةِ خبرِ الواحدِ، وأنَّه حُجَّةٌ في الفروع والأُصول، والكلام هنا عن إفادتِه للعلم، وهذه المسألة لا ينبني عليها شيءٌ على الترجيح السابق، فمادام حجَّة مطلقاً فيجب العمل به سواء أفاد العلم أو الظنَّ الغالب، والجمهور على أنّه يفيد الظنَّ الغالب إلا إذا احتفت به القرائن؛ لاحتمالاتٍ تَرِدُ عليه في السند والمتن، ولكثرة الاختلافات في تصحيح أخبار الآحاد وتضعيفها.

ومن أدلتهم النقلية: قصة ذي اليدين في سهو النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ ؟ فإنَّ خبر الواحِدِ لو كان يُفيدُ عِلْمًا لما تثبّت فيه النبيّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ (١).

وآيات الباب تدل على إفادته للعلم إذا احتفت به القرائن، كتلقِّي الأمةِ له بالقبول، أو كان في الصحيحين، أو رواه الأثمة الأثبات، أو تنوعت طرقه، ونحو ذلك.

ففي الآية الأولىٰ بيان لحفظ الله تعالىٰ للذكر، وهو عام يشمل القرآن والحديث، وهذا يقتضي أن ما نقلته الأمة، وتلقته بالقبول محفوظ بحفظ الله تعالىٰ، وفيه تلمس لإفادة العلم.

وكذلك الآية الثانية تقتضي حفظ البيان، وهو السنة لحفظ المبيَّن وهو القرآن، وكمال البيان ما كان مفيداً للعلم.

<sup>(</sup>۱) المستصفىٰ (۲/ ۱۳۳)، الإحكام للآمدي (۲/ ۳۲)، العضد علىٰ ابن الحاجب (۲/ ٥٥)، كشف الأسرار (۲/ ۳۲۸)، شرح الكوكب المنير (۲/ ۳٤۸).



وخالف في ذلك بعض الظاهرية، وأهل الحديث، وابن خويزمنداد من المالكيّة وحكاه عن مالك، فذهبوا إلى أنّه يُفيد العلم مطلقا متى ما صحّ سنده(١).

واستدلوا بآيات الباب كذلك مع آيات أخرى، وقد بينها ابن حزم مع وجوه الدلالة منها فقال: «إيراد البراهين على أن خبر الواحد العدل المتصل إلى رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ فِي أحكام الشريعة يوجب العلم، ولا يجوز فيه البتة الكذب، ولا الوهم، فنقول وبالله تعالى التوفيق: قال الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عن نبيه صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:

﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ ٱلْمُوكَ ﴿ إِنَّ هُو إِلَّا وَحَى يُوحَى ﴾ [النجم: ٣-٤].

وقال تعالىٰ آمراً نبيه عليه الصلاة والسلام أن يقول: ﴿ قُلْ مَا كُنتُ بِدْعَامِّنَ الرُّسُلِ وَمَا أَدْرِى مَا يُفَعَلُ بِي وَلَا بِكُرِ إِنْ أَنْبِعُ إِلَا مَا يُوحَى إِلَى وَمَا أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ مُّبِينٌ ﴾ [الأحقاف: ٩].

وقال تعالىٰ: ﴿ إِنَّا نَحُنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُۥ لَحَنِظُونَ ﴾ [الحجر: ٩].

وقال تعالىٰ: ﴿ بِٱلْبَيِّنَتِ وَٱلزَّبُرِ ۗ وَأَنزَلْنَآ إِلَيْكَ ٱلذِّكَرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَنَفَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٤٤].

فصح أن كلام رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كله في الدين وحي من عند الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، لا شك في ذلك، ولا خلاف بين أحد من أهل اللغة والشريعة في أن كل وحي نزل من عند الله تعالىٰ فهو ذكر منزل، فالوحي كله محفوظ بحفظ الله تعالىٰ له بيقين، وكل ما تكفل الله بحفظه فمضمون ألا يضيع منه، وألا يحرف منه شيء أبداً، تحريفاً لا يأتي البيان ببطلانه إذ لو جاز غير ذلك لكان كلام الله تعالىٰ كذبا، وضمانه خائساً، وهذا لا يخطر ببال ذي مسكة عقل، فوجب أن الذي أتانا به محمد صَلَّالَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ محفوظ بتولى الله تعالىٰ حفظه». أهر (٢).

<sup>(</sup>۱) البحر المحيط (٦/ ١٣٤)، الإحكام لابن حزم (١/ ١٠٧)، إحكام الفصول، (ص ٢٩١)، الكفاية، للخطيب البغدادي، (ص ٢٥).

<sup>(</sup>٢) الإحكام (١/ ١١٤).

\*\*

وكذلك استدلوا بقوله تعال: ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ﴾ [الإسراء: ٣٦]: فالإجماع على العمل بخبر الواحد، والآية نهت عن اتباع ما لا يفيد العلم، فيكون خبر الواحد مفيدا للعلم (١٠).

كما استدلُّوا بأدلة حجّية خبر الآحاد التي سبقت، ومنها أنّ النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم كان يبعث آحاد الرُّسل لنقل شريعته، وتبليغ دينه، فلو لم يكن قولهم مفيداً للعلم لما قامت بهم الحجّة.

والصحيح من هذه الأقوال أنَّ الخبرَ إِنَّما يُفِيدُ العِلْمَ إِذَا احْتفَّتْ به القرائنُ، وهو الذي تحمل عليه الآيات، وأما اتباع العلم فهو عام يشمل اليقين والظن الراجح، فالظن الراجح داخل في العلم كما سبق.

وهذا الذي عليه المحققون كالإمام الشافعي، والخطيب البغدادي، وابن قدامة، وابن الصلاح، وابن تيمية، وابن حجر، وغيرهم، وهو الذي تجتمع به الأدلة (٢).



<sup>(</sup>۲) ينظر: الرسالة (۲۱، ۹۹۹)، الفقيه والمتفقه (۱/ ۹۹)، روضة الناظر (۱/ ۲۶۰–۲۲۳)، تدريب الراوي (۱/ ۱۳۶)، مجموع الفتاوئ (۱۸/ ۱۷)، المسودة، (ص ۲۶۳)، شرح نخبة الفكر، (ص ۹).



<sup>(</sup>١) العدة لأبي يعليٰ (٣/ ٩٠٣).



## الكذب ما خالف الواقع وإن لم يقصد قائله الكذب

١) قوله تعالىٰ: ﴿حَتَىٰ يَتَبَيَّنَ لَكَ ٱلَّذِينَ صَدَقُواْ وَتَعْلَمَ ٱلْكَذِبِينَ ﴾
 [التوبة: ٤٣].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿فَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ ٱلَّذِينَ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَّ ٱلْكَذِبِينَ ﴾ [العنكبوت: ٣].

#### التحليل الأصولي:

المقصود بالقاعدة أنّه لا يُشترط لوصف الخبر بالصِّدق اعتقاد المتكلم مطابقه الخبر للواقع، كما لا يشترط في الكذب اعتقاد مخالفة الواقع.

فالصدق مطابقة الواقع، والكذب مخالفة الواقع، بغض النظر عن اعتقاد المخبر، فلا واسطة بين الصدق والكذب، وهذا هو مذهب الجمهور.

وآيات الباب تدل على عدم الواسطة بينهما، فالخبر إما صدق وإما كذب، وقد قسمت الآيات أصناف الناس إلى صادقين وكاذبين.

وخالف في ذلك الجاحظ فزعم أنّ هناك واسطة بين الصدق والكذب بحسب الاعتقاد، وهذه الواسطة هي الصدق مع اعتقاد المخالفة، فلا يسمى صدقًا، والكذب مع اعتقاد المطابقة لا يسمى كذبًا.

ومن أدلة الجاحظ قوله تعالى حكاية عن الكفار: ﴿أَفَتَرَكَىٰ عَلَى اللّهِ كَذِبًا أَم بِهِ عِنَةُ ﴾ [سبأ: ٨]؛ حيث جعلوا إخباره عن نبوة نفسه إما كذباً، وإما جنوناً مع أنهم كانوا يعتقدون أنه ليس برسول الله على التقديرين، وهذا يقتضي أن يكون إخباره عن نبوة نفسه حال جنونه لا يكون كذباً؛ لأن المجعول في مقابلة الكذب لا يكون كذباً.

وجوابه أنهم زعموا أن سبب ادعائه إما تعمده للكذب وإما جنونه، وليس



فيه تعرض لما نحن بصدده.

كما استدل بحديث ابن عمر أن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: «إِنَّ الميِّتَ ليُعذَّبُ بِبُكاءِ أَهلِهِ» قالت عائشة عن ابن عمر: «ما كذب ولكنّ السّمْعَ يُخطئ»(١).

ووجه الدلالة من قول عائشة رَضِيًا فَإِنَّهَا لَم تصف ابن عمر رَضَيًا فَإِنَّهَا لَم تصف ابن عمر رَضَاً فَانُهُ عَنْهُ بالكذب؛ لأنه لم يعتقد مخالفة الواقع.

والجواب عنه أنّ مقصودَها أنه لم يتعمَّد الكذب؛ فلا يُذمُّ علىٰ خطئه.

واستدل الجمهور بجملة أحاديث، منها حديث: «كَذَبَ أبو السّنابِل» (٢)، مع أنّه رَضِيَكَ عَنهُ لم يعتقد المخالفة لمّا قال لسبيعة الأسلميّة - وقد وضعت بعد وفاة زوجها - أن تعتد أربعة أشهر وعشراً (٣).

والخلاف في هذه المسألة لفظي لا ثمرة له كما قال الرازي والآمدي والقرافي، وغيرهم (٤).



<sup>(</sup>٤) المحصول (٤/ ٣١٩)، الإحكام (٢/ ٨٢)، شرح تنقيح الفصول، (ص ٣٤٧)، إرشاد الفحول، (ص ٤٤).



<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢/ ٦٤١)، كتاب الجنائز، باب الميت يعذب ببكاء أهله عليه، رقم: (٩٢٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٧/ ٣٠٥)، رقم: (٢٧٣)، عن ابن مسعود رَجَوَلِلُهُ عَنْهُ، وأصله في الصحيحين.

<sup>(</sup>٣) شرح الكوكب (٢/ ٣٠٩- ٣١٢).



## الأنبياء معصومون عن الكبائر و فيما يبلغون عن ربهم

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ لِمَ تُحَرِّمُ مَا آَحَلَ ٱللَّهُ لَكَ تَبْنَغِي مَرْضَاتَ أَزْوَجِكَ وَٱللَّهُ عَفُورٌ رَجِيمٌ ﴾ [التحريم: ١].
- ٢) قوله تعالى: ﴿عَبَسَ وَتَوَلَّى ﴿ أَن جَآءَهُ ٱلْأَعْمَىٰ ﴿ وَمَا يُدْرِبِكَ لَعَلَهُ, يَزَّكَىٰ ﴿ ثَا أَمَا مَن السَعْفَىٰ ﴿ فَا اللَّهِ عَلَىٰ ﴿ فَا اللَّهُ اللَّهِ عَلَىٰ ﴿ فَا اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهِ عَلَىٰ ﴿ فَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْ عَلَىٰ ﴿ فَا اللَّهُ الللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ مَا كَاكَ لِنَبِيِّ أَن يَكُونَ لَهُۥ أَسْرَىٰ حَتَىٰ يُثْخِنَ فِي ٱلْأَرْضِ تُرِيدُونَ عَرَضَ ٱلدُّنْيَا وَٱللَّهُ يُرِيدُ ٱلْآخِرَةُ ۗ وَٱللَّهُ عَزِيزُ حَكِيدٌ ﴿ اللَّهُ لَكِنَبُ مِّنَ ٱللَّهِ سَبَقَ لَمَسَّكُمْ فِيمَا أَخَذْتُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾ [الأنفال: ٧٧ - ٨٨].
- ٤) قوله تعالى: ﴿عَفَا ٱللَّهُ عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ حَتَى يَتَبَيَّنَ لَكَ ٱلَّذِينَ
   صَدَقُواْ وَتَعْلَمَ ٱلْكَاذِبِينَ ﴾ [التوبة: ٤٣].
- ٥) قوله تعالىٰ: ﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ وَيُتِمَّ نِعْمَتَهُ, عَلَيْكَ
   وَيَهْدِيكَ صِرَطًا مُّسْتَقِيمًا ﴾ [الفتح: ٢].
- آلَخُسِرِينَ ﴾ [الأعراف: ٣٣].
- ٧) قوله تعالىٰ: ﴿قَالَ رَبِّ إِنِي ظَلَمْتُ نَفْسِي فَأُغْفِرْ لِي فَغَفَرَ لَهُ ۚ إِنَّكُهُ, هُو ٱلْغَفُورُ
   ٱلرَّحِيمُ ﴾ [القصص: ١٦].
- ٨) قوله تعالىٰ: ﴿ رَبَّنَا ٱغْفِرْ لِي وَلِوَالِدَى وَ لِلْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ ٱلْحِسَابُ ﴾ [إبراهيم: ٤١].
- ٩) قوله تعالىٰ: ﴿فَنَادَىٰ فِي ٱلظُّلُمَٰتِ أَن لَا إِلَهَ إِلَا أَنتَ سُبْحَننَكَ إِنِّ
   كُنتُ مِنَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ [الأنبياء: ٨٧].



١٠) قوله تعالىٰ: ﴿ وَأَلْقِ عَصَاكَ فَلَمَّا رَءَاهَا تَهْ تَزُّ كَأَنَّهَا جَآنُ وَلَى مُدْبِرًا وَلَمْ يُعَقِّبُ يَمُوسَىٰ لَا تَخَفُ إِنِي لَا يَخَافُ لَدَى ٱلْمُرْسَلُونَ ﴿ إِلَّا مَن ظَلَمَ ثُرَّ بَدَّلَ حُسُنًا بَعْدَسُوٓءٍ فَإِنِي غَفُورٌ يَمُوسَىٰ لَا تَخَفُ إِنِي كَا يَخَافُ لَدَى ٱلْمُرْسَلُونَ ﴿ أَنَا إِلَّا مَن ظَلَمَ ثُرَّ بَدَّلَ حُسُنًا بَعْدَسُوٓءٍ فَإِنِي غَفُورٌ يَمْ ﴾ [النمل: ١٠- ١١].

#### التحليل الأصولي:

مبحثُ عِصْمةِ الأنبياءِ مِنَ المباحثِ العَقَديّة التي أُقحمت في أصول الفقه، ولا أثر لها في القواعد ولا الفروع، والذي دلّت عليه مجموع الأدلة أنّ العِصْمة هي أنْ يَحفظَ الله الأنبياءَ فيما يُبلِّغُونَ عَن ربِّهمْ، ويحفظ بواطِنَهم وظواهرَهُم من التّلبُّسِ بالكُفْرِ وكبائرِ الذُّنوبِ، ولا يُقرّونَ على ما وقع مِنهم مِنَ الصّغائر، بل يُنبِّهُهُمْ الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى عليها فيسارعون في تركها.

وهو قول جُمهور أهْلِ السنة، واستدلوا بظواهر الآيات والأحاديث الدالّة على وقوع الخطأ والسهو، وأن ذلك دال على بشريتهم (١).

قال ابن السمعاني: «وأما ما عدا ما ذكرناه من الصغائر: فقد أبى بعض المتكلمين وقوع ذلك من الأنبياء أيضا. والأصح: أن ذلك يصح وقوعه منهم، ويتداركون ذلك بالتوبة قبل اخترام المنية.

وأمّا الخطأ والسّهو: فيجوز وقوع ذلك من الأنبياء». أهـ(٢).

لكنّ الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى يستدرك عليهم ذلك، كما في آيات الباب المتعلقة بقصّة التحريم، وابن أم مكتوم الأعمى في سورة عبس، وأسارى بدر، وإذنه للمتخلفين في تبوك، ووجه الدلالة في هذه الآيات ظاهر، فكلها اجتهادات نبوية ورد القرآن باستدراكها عليه صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم.



<sup>(</sup>۱) ينظر: شرح الكوكب المنير (۲/ ۱۶۷)، درء التعارض (٥/ ٢٨٥)، فتح الباري (٨/ ٤٣٩)، فتح القدير (٣/ ١٨).

<sup>(</sup>٢) قواطع الأدلة (٢/ ١٧٣).



ومن أدلة ذلك آيات المغفرة كقوله تعالىٰ: ﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ ﴾ [الفتح: ٢]، وما بعدها من آيات الباب، قال الطوفي: «قيل: ما تقدم من ذنب أبيك آدم، وما تأخر من ذنب أمتك.

وقيل: على ظاهره في جواز وقوع الصغائر من الأنبياء، ويدل على ضعف الأول مخالفته للظاهر، وأنه صَلَّاتَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ قام حتىٰ تورمت قدماه، فقيل: أليس قد غفر لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر؟ فقال: «أفلا أكون عبدا شكورا»(۱)، فدل علىٰ اختصاص الآية به دون غيره». أهـ(۱).

وفي جملة من الأحاديث الاعتراف بالذنب والاستغفار منه، كقوله صَلَّلَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ: «ظَلَمْتُ نَفْسِي، واعْتَرَفْتُ بذَنْبِي، فاغْفِر لي ذُنُوبي جَمِيعًا»(٣).

وقوله: «اللهُمَّ اغْفِرْ لي خَطِيئَتِي وجَهْلِي وإسْرَافي في أَمْرِي، ومَا أَنْتَ أَعْلَمُ بِهِ مَنِّي، اللَّهُمَّ اغْفِرْ لي هَزْلَي وجِدِّي، وخَطَئِي وعَمْدِي، وكُلُّ ذلِكَ عِنْدِي، اللَّهُمَّ اغْفِرْ لي هَزْلَي وجِدِّي، وخَطَئِي وعَمْدِي، وكُلُّ ذلِكَ عِنْدِي، اللَّهُمَّ اغْفِرْ لي مَا قَدَّمْتُ وما أَخْرْتُ، وما أَسْرَرْتُ ومَا أَعْلَنْتُ، وما أَسْرَفْتُ، وما أَنْتَ المُقدِّمُ وأَنْتَ المُؤخِّرُ، لا إلهَ إلا أَنْتَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ إلى اللّهُ إلى اللّهُ اللّهُ إلى اللّهُ إلى اللّهُ إلى اللّهُ إلى اللّهُ إلى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ إلَهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲/ ٥٠)، كتاب التهجد، باب: قيام النبي صَلَّلَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ الليل حتىٰ ترم قدماه، رقم: (۱۱۳۰)، ومسلم (٤/ ۲۱۷۱)، كتاب صفة القيامة والجنة والنار، باب إكثار الأعمال والاجتهاد في العبادة، رقم: (۲۸۱۹).

<sup>(</sup>٢) الإشارات الإلهية، (ص ٥٨٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (١/ ٥٣٤)، كتاب الحج، باب استحباب تقديم دفع الضعفة من النساء وغيرهن من مزدلفة إلى منى في أواخر الليل قبل زحمة الناس، واستحباب المكث لغيرهم حتى يصلوا الصبح بمزدلفة، رقم: (٧٧١) عن علي مَعْلِللهُعْنهُ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٨/ ٨٤)، كتاب الدعوات باب قول النبي صَلَّاتَهُ عَلَيْهُ وَمَلَةً: «اللهم اغفر لي ما قدمت وما أخرت»، رقم: (٦٣٩٨)، ومسلم (٤/ ٢٠٨٧)، كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، باب التعوذ من شر ما عمل ومن شر ما لم يعمل، رقم: (٢٧١٩) عن أبي موسى رَضَالِلُهُ عَنْهُ.



الحرمين: «والظواهرُ مُشعِرةٌ بوقوعها منهم». أهـ(١).

وهذاكقوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عن آدم وحواء: ﴿قَالَارَبَّنَا ظَلَمُنَا ٓ أَنفُسَنَا ﴾ [الأعراف: ٢٣]، وقوله وقوله عن موسى: ﴿قَالَ رَبِّ إِنِي ظَلَمَتُ نَفْسِي فَأُغْفِر لِي فَغَفَر لَهُ ﴿ ﴾ [القصص: ١٦]، وقوله عن يونس: عن إبراهيم: ٤١]، وقوله عن يونس: ﴿ رَبَّنَا ٱغْفِر لِي وَلِوَلِادَى وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [إبراهيم: ٤١]، وقوله عن يونس: ﴿ سُبْحَننَكَ إِنِي كُنتُ مِنَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ [الأنبياء: ٨٧]، وغيرها من الآيات التي في هذا الساق.

وفي قوله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «كُلُّ ابنِ آدمَ خَطَّاءٌ، وخَيْرُ الخطَّائينَ التَّوّابُونَ» (٢)، بيان أن وقوع الخطأ على عموم بني آدم، ويدخل فيهم الأنبياء (٣)، فالله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ إِنَّمَا يبتلي الأنبياء بالذنب؛ لرفع درجاتِهم بالتَّوبةِ، وتَنَقُّلِهم في مدارجِ العبوديّة، والله أعلم.

أما الآية الأخيرة: فقيل بأن الاستثناء فيها متصل، وبالتالي استدل بها من جوز الصغائر على الأنبياء (٤).

وقيل بأن الاستثناء منقطع كما سيأتي، قال القرطبي؛ موضحاً ذلك: ﴿إِنِّ لَا يَخَافُ لَدَى ٱلْمُرْسَلُونَ ﴾ [النمل: ١٠]. وتمّ الكلام، ثم استثنى استثناء منقطعاً، فقال: ﴿إِلَّا مَن ظَلَمَ ﴾ [النمل: ١١]. وقيل: إنه استثناء من محذوف؛ والمعنى:

<sup>(</sup>١) البرهان (١/ ٣٢٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٢٠/ ٣٤٤)ن، رقم: (١٣٠٤٩)، والترمذي (٤/ ٢٥٩)، أبواب صفة القيامة = والرقائق والورع عن رسول الله صَلَّلَتُهُ عَلَيْهُ وَسَلَّم، باب، رقم: (٢٤٩٩)، وابن ماجه (٢/ ١٤١٨)، كتاب الزهد، باب ذكر التوبة، رقم: (٢٥١٤)، عن أنس رَحَالِتُهُ عَنْهُ، وحسّنه الألباني كما في: صحيح الترغيب والترهيب (٣١٣٩).

<sup>(</sup>٣) ينظر تفصيل المسألة في: المسائل المشتركة بين أصول الفقه وأصول الدين للعروسي، (ص ٢٥٧ - ٢٦٩).

<sup>(</sup>٤) ينظر: حجج القرآن لأبي الفضل الرازي، (ص ٦٠).



إني لا يخاف لدي المرسلون، وإنما يخاف غيرهم ممن ظلم: ﴿ إِلَّا مَن ظَلَمَ ثُرَّ بَدَّلَ حُسُنًا بَعُدَسُوٓ عِ ﴾ [النمل: ١١]: فإنه لا يخاف». أهـ(١).

وقيل: إن ﴿ إِلَّا ﴾ بمعنى: الواو، وهذا نحو قوله تعالى: ﴿ لِتَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةُ إِلَّا ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْمِنَهُمْ ﴾ [البقرة: ١٥٠]». أهـ (٢٠).

وحُكِيَ عَنِ الخوارجِ تجويزُ الكبائرِ عَلَىٰ الأنبياءِ، وأمّا جمُهورُ المتكلِّمين فعَلَىٰ نقيضِ ذلِكَ؛ فقَدْ زعموا أنَّ الأنبياءَ معصومون عن كلِّ خَطأ، أو سهو، أو خلاف الأوليٰ.

واستدلوا بقوله تعالىٰ: ﴿أَعَلَمُ حَيْثُ يَجَعَلُ رِسَالَتَهُۥ ﴾ [الأنعام: ١٢٤]؛ حيث يجعلها في نفس معصومة عن كل نقص، والخطأ والسهو نقص، قال الطوفي جواباً علىٰ هذا الاستدلال: «والحق أنها إنما تدل علىٰ صلاح الرسل، أما العصمة فدليلها غير هذا». أهـ(٣).



<sup>(</sup>٣) الإشارات الإلهية، (ص ٢٦٣).



<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن (١٣/ ١٦٠).

<sup>(</sup>٢) زاد المسير لابن الجوزي (٦/ ١٥٧).



## الأصل الاقتداء بالنبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَي أَفْعالُهُ

74

- ا) قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْمَوْمُ ٱلْآخِرَ وَذَكَرَ ٱللَّهَ كَثِيرًا ﴾ [الأحزاب: ٢١].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَأَتَّ بِعُونِي يُحْبِبَكُمُ ٱللَّهُ ﴾ [آل عمران: ٣١].
- ٣) قوله تعالى: ﴿ وَمَا ءَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَانَهَ لَكُمْ عَنْهُ فَأَنَّهُواْ ﴾ [الحشر: ٧].
- ٤) قوله تعالىٰ: ﴿وَأُتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهُ تَدُونَ ﴾ [الأعراف: ١٥٨].

#### التحليل الأصولي:

سبق الكلام عن حجية السنة بأقسامها الثلاثة: القولية والفعلية والتقريرية، وهذا يستلزم أن يكون النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ قدوة لأمته يطيعونه في أقواله، ويتبعونه في أفعاله، ولكن البحث هنا في أفعاله التي ليست بيانًا لواجب، وليس فيها ما يدلُّ علىٰ حُكْمِها، ولم تكن جِبليّةً، أو مختصّةً به، فهذه هي محل الخلاف:

فذهب بعض الشافعيّة وهي رواية عن الإمامين مالك وأحمد إلى وجوبها، ولكن الأقرب في ذلك أنهم يقصدون أن أصل الاقتداء واجب في الجملة، لا وجوب آحاد الأفعال إلا بقرائن دالة عليها.

والجمهور على الإباحة(١).

والآيات المساقة هي أدلّة على أصل الاقتداء (٢)، ثم قد يكون واجباً أو مندوباً، بحسب القرائن، ووجه الدلالة فيها ظاهر فكلها عامة في الأمر بالتأسي

<sup>(</sup>١) ينظر: أفعال الرسول ولالتها على الأحكام، (ص ١٧٠) وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) ينظر: سلالة الفوائد الأصولية للسديس، (ص ٤٥)، على التفصيل الذي سبق.



بالنبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، واتباعه، والاقتداء به، والأخذ بما جاء عنه.

واستدل من قال بالوجوب بجملة من الأحاديث، منها أنه لما كانَ النّبيُّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ فَلَمْ فَخَلَعُ نَعْلَيْهِ، فَخَلَعُوا نِعَالَهَم، فلمّا فَرَغَ قال: «لِمَ خَلَعْتُمْ نِعَالَكُم؟ قالوا: رأينَاكَ خَلَعْتَ نَعْلَيْكَ فَخَلَعْنَا نِعَالَنَا، فَقَالَ: أتاني جبريلُ فأخبرَني أنَّ فِيهِما قَذراً »(۱).

فَهُهِمَ الصحابة من خَلعِهِ لنِعالِهِ وجوبَ خَلْعِ نعالهم، وأقرَّهم النبيُّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ على فَهْمِهِم، وبيَّن لهم سَبَبَ فعله.

وكذلك ما ثبت أنّ رَجُلاً سألَ النّبيّ صَلّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عنِ الرَّجُلِ يُجامِعُ أَهْلَهُ، ثُمَّ يَكْسَلُ، هَلْ عَلَيْهِ الغُسْلُ؟ وعائشةُ جالسةُ، قال رسول الله صَلّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إنّي لأَفعلُ ذلِك أنا وهذِهِ ثُمّ نَغْتَسِلُ»(٢).

فأجاب النبيُّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِفِعلِهِ ممّا يدلُّ على وُجُوبِ الاقتداءِ به.

وكذلك لما أمَرَ النَّبِيُّ صَ<u>اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</u> بالتَّحَلُّلِ فِي صُلْحِ الحُدَيْبِيَّةِ، فَ اللهَ عَامُ مِنْهُم رَجُلُ حَتَّى قَال ذَلِكَ ثَلاثَ مَرَّاتٍ.. فقالت أمُّ سلمةَ: يا نَبِيَّ الله أَتُحِبُّ ذَلِكَ؟ اخْرُجْ ثُمَّ لا تُكلِّم أَحَداً مِنْهُمْ كَلِمَةً؛ حتَّى تَنْحرَ بَدَنَكَ وتَدْعوَ حَالِقَكَ فَيَحْلِقَكَ، فَخَرَجَ فَلَمْ يُكلِّم أَحَداً مِنْهُمْ حَتَّى فَعَلَ ذَلِكَ، فَلمّا رَأُوا ذَلِكَ قَامُوا ونَحَرُوا (٣٠).

فلمّا فعلَه النبيُّ صَلَّاتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قامُوا واقتدَوا به ممّا يدلُّ على وجوب الاقتداء.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۱۷/ ۲٤۲)، رقم: (۱۱۱۵۳)، وأبو داود (۱/ ۱۷۵)، كتاب الصلاة، باب الصلاة في النعل، رقم: (۲۵۰)، والحاكم (٤٤٣) وصححه، ووافقه الذهبي.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم (۱/ ۲۷۲)، كتاب الحيض، باب نسخ الماء من الماء ووجوب الغسل بالتقاء الختانين، رقم: (۳۵۰).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٣/ ١٩٣)، كتاب الشروط، باب الشروط في الجهاد والمصالحة مع أهل الحرب وكتابة الشروط، رقم: (٢٧٣١).

黔

وكما هو ظاهر فإنّ كلَّ ما استدلّوا به من أحاديث إنّما هو في أفعال متعلّقة بالعبادات، والأصل في التعبُّديّات الاقتداء، وهو بين الاستحباب والوجوب بحسب القرائن، كما سبق.

وقول الجمهور إنّما هو في المباحات غير المتعلِّقة ببيان الأحكام الشرعيّة، ولم يظهر حكمها، فتتداخل فيها جهة القربة مع جهة العادة: وأمثلتها: الاضطجاعُ بعد ركعتي الفجر، ومبيتُه بذي طوئ، ونزولُه بالأبْطَح ونحو ذلك، فهذه الأقرب والله أعلم: أنه يثاب من تأسّى به فيها؛ للعمومات السابقة، ولما فيه من تحقق المحبة.

فبذلك لو حررت الأقوال في هذه المسألة لتقاربت تأصيلاتها، وبقيت الخلافات محصورة في بعض الفروع، والله أعلم.



# إقرار النبيّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حُجَّة

١) قوله تعالىٰ: ﴿ يَنَا يُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلِغٌ مَاۤ أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّيِكٌ وَإِن لَّمْ تَفْعَلْ هَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ وَٱللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ ٱلنَّاسِ ﴾ [المائدة: ٦٧].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿ فَأَصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ ﴾ [الحجر: ٩٤].

٣) قوله تعالى: ﴿ إِنَّا كَفَيْنَكَ ٱلْمُسْتَهْزِءِينَ ﴾ [الحجر: ٩٥].

#### التحليل الأصولي:

الإقرار هو القسم الثالث من السنة، وهو: أن يَرى النبيُّ صَّالَللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ مَكَنَّهُ وَسَلَّمُ مَكَنَّفُ عَلَيْهُ وَلَى النبيُ صَّالَللهُ عَلَيْهُ وَلَى أو فعلُ فلا يُنكِرُه، فهذا مُكلَّفًا يَفْعَلُ فِعلاً، أو يَسْمعُه يقول قولاً، أو يُنْقَل له قولٌ أو فعلٌ فلا يُنكِرُه، فهذا الإقرار حجّة على المشروعيّة؛ إذ إنّ النبي صَلَّلتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لا يُقِرُّ على باطل، وهذا قول الجمهور، فعندهم أنّ السنّة المحتجّ بها قوليّة وفعليّة وتقريريّة (۱).

ويستدل له بآيات البلاغ والصدع بالحق كما في الآيتين الأوليين؛ ووجه الدلالة أنه إذا رأى منكراً، وعلمه، ولم ينه عنه، أو ينبه عليه: لم يكن قد أدى ما عليه من البيان، وهو صَلَّالَمُّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قد بلغ البلاغ المبين (٢).

ولا يقال بأنه ربما ترك الإنكار؛ لخوف أو إكراه؛ لأن الله تعالى قد عصمه من الناس، كما قال سبحانه: ﴿وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ ٱلنَّاسِ ﴾ [المائدة: ٦٧]، وقال: ﴿ إِنَّا كَفَيْنَكَ ٱلْمُسْتَهْزِءِينَ ﴾ [الحجر: ٩٥].

وهذا هو الشاهد من هذه الآيات؛ فإنه لا يسكت عن منكر؛ خوفًا من

<sup>(</sup>١) شرح الكوكب المنير (٢/ ١٩٤).

<sup>(</sup>٢) استدلال الأصوليين، (ص ١٣٦).

\*\*

أحد؛ لأن الله تعالى كافيه وعاصمه، حتى يبلغ البلاغ المبين، ففيها دلالة على حجية الإقرار مطلقاً(١).

# وقد ذكروا شُروطًا في حُجّية الإقرار، وهي كما يلي:

1- أَنْ يَعلمَ به النبيُّ صَلَّالَكُ عَلَيْهِ وَاللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ وَاللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَا

٢- أن لا يكونَ لسُكُوتِه عذرٌ كالانشغال بأمرٍ آخر، كما ذكره القشيري.
 وفيه نظر أيضًا؛ لأنه لا يُمْكِنُ أن يقعَ المنكَرُ، ولا يدلُّ دليل سابق أو لاحق علىٰ إنكاره، ويبقىٰ منقولاً إلينا، موهِمًا بالجواز (٣).



<sup>(</sup>٣) ينظر: البحر المحيط (٦/ ٥٦) وما بعدها، وقد توسّع فيه الإمام ابن القيم في الإعلام (٣) ينظر: (٤/ ٢٥٥) وما بعدها.



<sup>(</sup>١) ينظر: الإحكام لابن حزم (١/ ٤٣٦)، المحلي على جمع الجوامع (٢/ ٩٥) التفتازاني على ابن الحاجب (٢/ ٢٥)، إرشاد الفحول، (ص ٤).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري (۷/ ۳۳)، كتاب النكاح، باب العزل، رقم: (۵۲۰۸)، ومسلم (۲/ ۱۰٦٥)، كتاب النكاح، باب حكم العزل، رقم: (۱٤٤٠).



40

## العدالة شرط في الراوي لقبول روايته

١) قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَ إِن جَآءَكُمْ فَاسِقُ بِنَبِإِ فَتَبَيّنُواْ أَن تُصِيبُواْ قَوْمًا بِجَهَالَةٍ فَنُصْبِحُواْ عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ ﴾ [الحجرات: ٦].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿ مِمَّن تَرْضَوْنَ مِنَ ٱلشُّهُ دَاءِ ﴾ [البقرة: ٢٨٦].

٣) قوله تعالىٰ: ﴿وَأَشْهِدُواْ ذَوَىٰ عَدْلٍ مِّنكُو ﴾ [الطلاق: ٢].

#### التحليل الأصولي:

أجمع العلماء على أنه لا تُقبل الرِّوايةُ إلّا مِنَ الراوي العدل، وهو الموصوف بملازمة التقوى والمروءة، قال الحاكم: «أصل عدالة المحدث أن يكون مسلمًا، لا يدعو إلى بدعة، ولا يعلن من أنواع المعاصي ما تسقط به عدالته». أهـ(١).

ودليل ذلك عموم قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِن جَاءَكُمُ فَاسِقُ بِنَبَإٍ فَتَبَيَّنُوا ﴾ [الحجرات: ٦]، فمعنى الآية أنه لا يقبل خبر الفاسق بمجرده، ومفهومها أن غير الفاسق يقبل خبره، فالعدالة شرط في القبول.

وبقية الآيات في الشهادة، وأنه لا بد من العدالة والرضا عن الشاهد في دينه وصدقه، والخبر وإن فارق معنى الشهادة؛ فهما يجتمعان في أعظم معانيها؛ فكما أن شهادة الفاسق مردودة عند عامة أهل العلم: فكذلك خبر الفاسق غير مقبول عندهم (٢٠). ويدلُّ عليه قوله صَلَّلتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «يَحْمِلُ هَذا الْعِلْمَ مِنْ كُلِّ خَلَفٍ عُدُولُهُ» (٣٠).

<sup>(</sup>١) معرفة علوم الحديث، (ص ٥٣).

 $<sup>(\</sup>Upsilon)$  ینظر: مقدمة صحیح مسلم  $(\Lambda - P)$ .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي (١٠/ ٢٠٩)، وصحّحه الألباني بطرقه في مشكاة المصابيح (٢٤٨).

\*\*

إذا حُمِلَ الخبرُ على الأمر أي: ليَحْمِلْ هذا العلمَ؛ فلا يُقبل العِلمُ إنْ لم يكن الحاملُ له عَدْلاً.

وقد حَمل الإمام ابن عبد البر الحديثَ علىٰ الخبرِ فزَعَم أنَّ كُلَّ حاملِ علمٍ معروفٌ بالعناية به، فهو عدلٌ محمولٌ في أمره علىٰ العدالة حتّىٰ يتبيّنَ جُرحُه.

وفيما قاله اتساع غير مرضيِّ عند جماهير العلماء، فلذلك اجتهد أئمّة السلف في معرفة أحوال الرواة، وصنّفوا مصنّفاتهم في الجرح والتعديل<sup>(۱)</sup>.



<sup>(</sup>۱) ينظر: مقدمة ابن الصلاح، (ص ۲۱۹)، الإحكام للآمدي (۲/ (77))، البحر المحيط ((77))، المرح الكوكب المنير ((77)) تدريب الراوي ((77)) العضد على ابن الحاجب ((77))، أصول الحديث، (ص (77)).





## لا تقبل رواية الكافر

١) قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِن جَآءَكُمْ فَاسِقُ بِنَبَإٍ فَتَبَيَّنُواْ أَن تُصِيبُواْ قَوْمًا بِجَهَالَةٍ فَنُصْبِحُواْ عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَكِمِينَ ﴾ [الحجرات: ٦].

 ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَنَّخِذُواْ بِطَانَةً مِّن دُونِكُمْ لَا يَأْلُونَكُمْ خَبَالَا وَدُّواْ مَا عَنِثُمُ قَد بَدَتِ ٱلْبَغْضَآةُ مِنْ أَفُواهِهِمْ وَمَا تُخْفِى صُدُورُهُمْ أَكْبَرُ ﴾
 [آل عمران: ١١٨].

#### التحليل الأصولي:

أجمع العلماء على أنه لا تقبل رواية الكافر (١)؛ استدلالا بالآية الأولى، حيث أمر الله تعالى بالتوقف في رواية الفاسق، والكافر أولى بالتوقف في روايته (٢).

كما استدلوا بالآية الثانية، ووجه الدلالة كما ذكر السرخسي: «أن الكلام في الأخبار التي يثبت بها أحكام الشرع، وهم يعادوننا في أصل الدين بغير حق، فيحملهم ذلك على السعي في هدم أركان الدين بإدخال ما ليس منه فيه، وإليه أشار الله تعالى في قوله: ﴿لَا يَأْلُونَكُم خَبَالًا﴾ [آل عمران: ١١٨]: أي لا يقصرون في الإفساد عليكم، وقد ظهر منهم هذا بطريق الكتمان، فإنهم كتموا نعت رسول الله صَلَّالله عَلَيْهِم أَن ونبوته من كتابه بعدما أخذ عليهم الميثاق بإظهار ذلك، فلا يؤمنون من أن يقصدوا مثل ذلك بزيادة هي كذب لا أصل له بطريق الرواية، بل هذا هو الظاهر، فلأجل هذا شرطنا الإسلام في الراوي لقبول خره.

<sup>(</sup>۱) قواطع الأدلة للسمعاني (۲/ ۲۹۹)، المستصفىٰ للغزالي (۱/ ۱۰٦)، المحصول للرازي (۱/ ۱۰۶)، البحر المحيط للزركشي (۳/ ۳۲۸).

<sup>(</sup>٢) أصول الحديث لعجاج الخطيب، (ص ٢٣٠).

\*\*-

ولهذا لا تجوز شهادتهم على المسلمين؛ لأن العداوة ربما تحملهم على القصد للإضرار بالمسلمين بشهادة الزور، كما لا تقبل شهادة ذي الضغن؛ لظهور عداوته بسبب الباطن، وقبلنا شهادة بعضهم على بعض؛ لانعدام هذا المعنىٰ الباعث علىٰ الكذب فيما بينهم.

وهذا كله في الرواية أي الأداء، وأما التحمل فلا يشترط فيه الإسلام، فقد يروي الراوي ما سمعه حال كفره بعد إسلامه، كرواية جبير بن مطعم رَضَاً اللهُ عَنْهُ، وغيره (٢).



<sup>(</sup>٢) توجيه النظر إلى أصول الأثر للجزائري (١/ ١٤٥)، توضيح الأفكار للصنعاني (٢/ ٨٥).



<sup>(</sup>١) أصول السرخسى (١/ ٣٤٦).



# الصحابة كلّهم عدول

٧٧

- ا قوله تعالى: ﴿وَالسَّنِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَجِرِينَ وَالْأَنصارِ وَالَّذِينَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَ لَهُمْ جَنَّتِ تَجْرِي تَحَتْهَا اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَ لَهُمْ جَنَّتِ تَجْرِي تَحَتْهَا اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَ لَهُمْ جَنَّتِ تَجْرِي تَحَتْهَا اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَ لَهُمْ جَنَّتِ تَجْرِي تَحَتْهَا اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَالتوبة: ١٠٠٠].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللّهِ وَالّذِينَ مَعَهُ وَ أَشِدَاءُ عَلَى الْكُفّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُ مَّ تَرَيْهُمْ رُكِعًا سُجّدًا يَبْتَغُونَ فَضَلًا مِّنَ اللّهِ وَرِضُونَا سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِّنَ أَثَرِ السُّجُودِ تَرَيْهُمْ رُكِعًا سُجَدًا يَبْتَغُونَ فَضَلًا مِّنَ اللّهِ وَرِضُونَا سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِّنَ أَثَرِ السُّجُودِ ذَيْكَ مَثْلُهُمْ فِي التَّوْرَئِيَةُ وَمَثْلُهُمْ فِي الْإِنْجِيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْعَهُ وَغَازَرَهُ وَفَاسَتَغَلَظَ فَاسْتَوَىٰ عَلَى سُوقِهِ اللّهُ الدَّرَةُ وَعَدَاللّهُ الذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ مِنْهُم مَعْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [الفتح: ٢٩].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿فَإِنْ ءَامَنُواْ بِمِثْلِ مَا ءَامَنتُم بِهِ فَقَدِ ٱهْتَدَوا ۗ قَإِن نَوَلَوْا فَإِنَا هُمْ فِي شِقَاقٍ ۖ فَسَيَكُفِيكُمُ ٱللَّهُ وَهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَكِيمُ ﴾ [البقرة: ١٣٧].
- ٤) قوله تعالىٰ: ﴿وَٱلْزَمَهُمْ كَلِمَةُ ٱلنَّقُونَ وَكَانُوٓا أَحَقَ بِهَا وَأَهْلَهَا ﴾
   [الفتح: ٢٦].
- ٥) قوله تعالىٰ: ﴿ كُنتُم خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِوَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَتُؤُمِنُونَ بِٱللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١١٠].
- ٢) قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ رَضِى اللّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَعَتَ الشَّجَرَةِ ﴾ [الفتح: ١٨].

#### التحليل الأصولي:

ذهب جماهير السلف والخلف إلىٰ أنَّ الصَّحابةَ كُلَّهُم عُدولُ بتعديل الله تعالىٰ لهم.



وحكى ابن عبد البر إجماع أهل السنة والجماعة عليه، وكذا نقل فيه الإجماع إمام الحرمين وابن تيمية وابن الصّلاح<sup>(١)</sup> وغيرهم.

#### وأدلة ذلك من القرآن كثيرة، منها آيات الباب:

ففي قوله تعالى: ﴿وَٱلسَّمِقُونَ ٱلْأُوّلُونَ مِنَ ٱلْمُهَجِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ ﴾ [التوبة: ١٠٠]: دلالة ظاهرة على عدالة الصحابة، ومعناها: والذين سبقوا الناس إلىٰ الإيمان بالله ورسوله من المهاجرين: الذين هاجروا قومهم وعشيرتهم، وفارقوا منازلهم وأوطانهم، والأنصار: الذين نصروا رسول الله صَلَّلتَهُ عَلَيْ عَلَىٰ أعدائه من أهل الكفر، والذين اتبعوهم بإحسان، أي: الذين سَلكوا سبيلهم في الإيمان بالله ورسوله، والهجرة من دار الحرب إلىٰ دار الإسلام، طلب رضا الله: رضي الله عن جميعهم لما أطاعوه، وأجابوا نبيّه إلىٰ ما دعاهم إليه، ورضي عنه السابقون الأوّلون من المهاجرين والأنصار، والذين اتبعوهم بإحسان: لما أجزل لهم من الثواب علىٰ إيمانهم وطاعتهم (٢).

وقيل في معنىٰ السابقين الأولين: من شهد بيعة الرضوان، وقيل: من صلىٰ إلىٰ القبلتين.

وقوله تعالى: ﴿ تُحَمَّدُ رَّسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَ ﴾ [الفتح: ٢٩]، فهنا وصفهم بالشدة على الكفار، والرحمة والبر بالأخيار، كما وصفهم بكثرة العمل والصلاة، وهي خير الأعمال، ووصفهم بالإخلاص فيها لله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، واحتساب جزيل الثواب، ولما خلصت نياتهم، وحسنت أعمالهم، فكل من نظر إليهم أعجبوه في سمتهم وهديهم كما هو مذكور في التوراة. وأما في الإنْجِيل فكزَرْع أُخْرَجَ فراخه،



<sup>(</sup>۱) ينظر: الاستيعاب لابن عبد البر (۱/ ۹)، البرهان (۱/ ٦٣٢)، والمسودة، (ص ٢٩٢)، ومقدمة ابن الصلاح، (ص ١٤٦).

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري (١٤/ ٤٣٤ - ٤٣٩)، بتصرف.



فشده وقواه وأقامه، فكذلك أصحاب محمد صَّالَللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ آزروه وأيدوه ونصروه فشده وقواه وألماني وألماني وألماني وألماني والمتابع والمتاب

ومن هذه الآية انتزع الإمام مالك رَحْمُدُاللَّهُ في رواية عنه بتكفير الذين يبغضون الصحابة، قال: لأنهم يغيظونهم، ومن غاظه الصحابة فهو كافر لهذه الآية، ووافقه طائفة من العلماء على ذلك(١).

فهذه الأوصاف غاية في التشريف والتزكية الربانية، مع ختم الآية بوعده سبحانه لهم بالمغفرة والأجر العظيم.

وقوله تعالىٰ: ﴿فَإِنْ ءَامَنُواْ بِمِثْلِ مَا ءَامَنتُم بِهِ عَقَدِ ٱهْتَدُواْ ﴾ [البقرة: ١٣٧]، ومعناه: فإن آمن الناس من أهل الكتاب وغيرهم بجميع ما آمنتم به، أي أتوا بإيمان كإيمانكم وتوحيد كتوحيدكم، وقيل: معناه: فإن آمنوا مثل ما أمنتم به والباء زائدة كقوله تعالىٰ: ﴿وَهُرْزِى ٓ إِلَيْكِ بِحِنْعِ ٱلنَّخْلَةِ ﴾ [مريم: ٢٥]، وقيل: معناه: فإن آمنوا بكتابكم كما آمنتم بكتابهم (٢٠)، فقد اهتدوا، وإلا فهم في خلاف ونزاع، وهو يقتضي علىٰ جميع الوجوه تزكية الله تعالىٰ لإيمان الصحابة، وأمره الناس باتباعهم فيه.

وقوله تعالى: ﴿وَٱلْزَمَهُمْ كَلِمَهُ ٱللَّقُوَىٰ وَكَانُواْ أَحَقَ بِهَا وَاَهْلَهَا ﴾، كلمة التقوى فسرت بمعان، منها: كلمة التوحيد، والتكبير، والبسملة (٣)، والإسلام، ولا تعارض بينها، والشاهد في قوله: ﴿وَكَانُواْ أَحَقَ بِهَا وَأَهْلَهَا ﴾ [الفتح: ٢٦]، وهو تعديل مطلق من الله تعالىٰ.

وقوله تعالىٰ: ﴿لَقَدَّ رَضِى اللَّهُ عَنِ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحَٰتَ ٱلشَّجَرَةِ ﴾ [الفتح: ١٨]، وهي ظاهرة في التعديل؛ فالرضا أعظم الثواب ولا يكون إلا

<sup>(</sup>٣) انظر: زاد المسير (٧/ ٤٤٢).



<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير ابن كثير (۷/ ۳٦٠ - ٣٦٢).

<sup>(</sup>٢) تفسير البغوي (١/ ١٥٦).



#### لأهل التقوي.

وقوله تعالىٰ: ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ ﴾ [آل عمران: ١١٠]، إنما يصح الاستدلال بالآية على القول بأن المراد بالأمة هنا هم الصحابة؛ لأن الخطاب متوجه لهم أصالة، والقول الثاني: أن المقصود عموم الأمة؛ لقوله صَلَّلَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «أنتم توفون سبعين أمة، أنتم خيرها وأكرمها على الله»(١)، وعلىٰ هذا يكون الدليل أعم من المدلول.

كما دلت أحاديث كثيرة على تعديل الصحابة، منها قوله صَلَّالَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «خَيْرُ النّاسِ قَرْنِي ثُمَّ الذِينَ يَلُونَهُم»(٢)، وهو ظاهر الدلالة؛ إذ الخيريّة تقتضي العدالة.

وقوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «لا تَسُبُّوا أَصْحَابِي فَلَوْ أَنَّ أَحَدَكُمْ أَنْفَقَ مِثْلَ أُحْدِ ذَهَبًا مَا بَلَغَ مُدَّ أَحَدِهِمْ ولا نَصِيفَهُ الله فالنَّهْ يُ عن سبِّ الصَّحابة فيه بيانُ فَضْلِهم والثناء عليهم.

وقد خالف في ذلك طوائف من أهل البدع: فنُسب إلى واصل بن عطاء أنّهم عدول إلى زمن الفتنة بقتل عثمان رَضَالِلَهُ عَنْهُ، وزعمت المعتزلة أنهم عدول إلا من قاتل علياً رَضَالِلهُ عَنْهُ، والرافضة لا يعدلون إلا خمسة أو سبعة منهم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۳۳/ ۲۱۹)، رقم: (۲۰۰۱)، والترمذي (٥/ ٢٢٦)، أبواب تفسير القرآن عن رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، باب: ومن سورة آل عمران، رقم: (۳۰۰۱) وابن ماجة (۲/ ۱٤۳۳)، كتاب الزهد، باب صفة أمة محمد صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، رقم: (۲۸۷) والحاكم (٤/ ٨٤)، وحسنه الترمذي، وصححه الحاكم ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٤٥٧)، ومسلم (٤/ ١٩٦٣)، كتاب فضائل الصحابة رضي الله تعالى عنهم، باب فضل الصحابة ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم، رقم: (٢٥٣٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٥/ ٨)، كتاب أصحاب النبي صَّالِللهُ عَلَيْهُ وَمَلَّهُ، باب قول النبي صَّالِللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ: «لو كنت متخذا خليلا»، رقم: (٣٦٧٣)، ومسلم (٤/ ١٩٦٧)، كتاب فضائل الصحابة رضي الله تعالىٰ عنهم، باب تحريم سب الصحابة رَضَالِللهُ عَنْهُمْ، رقم: (٢٥٤١)، عن أبي هريرة رَضَالِللهُ عَنْهُ.



وهذا مخالف للكتاب والسنة والإجماع، فكلُّ ما وقع بين الصحابة محمولٌ على الاجتهاد، والعدالة لا تَعني العِصْمة، وإنَّما المقصودُ عدمُ تَكَلُّفِ البحثِ عَن عدالتِهم؛ لإيمانهم وتقواهم وصدقهم (١١).



<sup>(</sup>١) ينظر: البحر المحيط (٦/ ١٨٦)، شرح الكوكب المنير (٢/ ٤٧٤).



#### لا يقبل خبر مجهول الحال

VA

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّ ٱلظَّنَّ لَا يُغْنِي مِنَ ٱلْحَقِّ شَيًّا ﴾ [يونس: ٣٦].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِن جَآءَكُمْ فَاسِقُ بِنَبِإِ فَتَبَيَّنُوٓا أَن تُصِيبُوا قَوْمًا بِحَهَالَةٍ فَنُصَّبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ ﴾ [الحجرات: ٦].

#### التحليل الأصولي:

ذهب الجمهور إلى عدم قبول رواية مجهول الحال(١)، وهو الذي لا يعلم له جرح ولا تعديل، وخالف في ذلك الأحناف، فقالوا: الأصل العدالة في كل من لم يعلم بالفسق الظاهر(١).

وقد بين الرازي وجه الدلالة للجمهور من الآيتين، فقال: «الأول: الدليل ينفي العمل بخبر الواحد؛ لقوله تعالىٰ: ﴿إِنَّ الظَّنَ لَا يُغُنِي مِنَ الْخَوِّ شَيَّا ﴾ الدليل ينفي العمل بخبر الواحد؛ لقوله تعالىٰ: ﴿إِنَّ الظَّنَ هَناكُ أَقُوىٰ فيبقىٰ في الونس: ٣٦]، خالفناه في حق من اختبرناه؛ لأن الظن هناك أقوىٰ فيبقىٰ في المجهول علىٰ الأصل...

بيان الثاني: أن عدم الفسق شرط جواز الرواية، فوجب أن يكون العلم به شرطا لجواز الرواية؛ لقوله تعالى: شرطا لجواز الرواية؛ لقوله تعالى: ﴿إِن جَآءَكُمُ فَاسِقُ بِنَبٍ فَتَبَيّنُوا ﴾ [الحجرات: ٦]، وهو صريح في المنع من قبول رواية الفاسق، وإنما قلنا إن عدم الفسق لما كان شرطاً لجواز الرواية وجب أن يكون العلم به شرطاً لجواز الرواية؛ لأن الجهل بالشرط يوجب الجهل

<sup>(</sup>۱) شرح الكوكب المنير (۲/ ٤١٢)، تدريب الراوي (۱/ ٣١٦)، وهناك تفصيلات حديثية في المسألة، تنظر في: بحث جهالة الراوي لعبد الله السعد.

<sup>(</sup>٢) الأشباه والنظائر لابن نجيم الحنفي، (ص ٣٨٦)، كشف الأسرار (١/ ٣٧٠).



بالمشروط». أهـ(١).

أما الأحناف ومن وافقهم فاستدلوا بأدلة منها الآية الثانية؛ فإنها علقت التثبت بالفسق، فما لم يعلم فسقه لم يجب التثبت وقبل خبره.

وأجيب بأنه لما وجب التوقف عند قيام المفسق: وجب أن نعرف أنه في نفسه هل هو فاسق أم لا، حتى يمكننا أن نعرف أنه هل يجب التوقف في قوله أم لا؟ (٢).



<sup>(</sup>١) المحصول (٤/ ٥٧٥ - ٥٨٠).

<sup>(7)</sup> المحصول (3/7)، الإحكام للآمدي (7/9).



# لا يشترط الفقه في الراوي

**V9** 

قوله تعالىٰ: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِن جَآءَكُمُ فَاسِقُ بِنَبَإٍ فَتَبَيَّنُوَّا أَن تُصِيبُواْ قَوْمُا بِجَهَالَةٍ فَنُصْبِحُواْ عَلَى مَا فَعَلْتُمُ نَادِمِينَ ﴾ [الحجرات: ٦].

#### التحليل الأصولي:

هذا الذي عليه جماهير الأصوليين والمحدثين (١)، وهو أنه لا يشترط في راوى الحديث أن يكون فقيهاً.

واستدل الجمهور بأدلة كثيرة:

قال الرازى: «لنا الكتاب والسنه والعقل:

أما الكتاب: فقوله تعالىٰ: ﴿إِن جَآءَكُمُ فَاسِقُ بِنَبَإٍ فَتَبَيَّنُواْ ﴾ [الحجرات: ٦]، فوجب أن لا يجب التبين في غير الفاسق سواء كان عالمًا أو جاهلاً.

وأما السنة: فقوله صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: «نضر الله امرءا سمع مقالتي فوعاها... فرب حامل فقه ليس بفقيه» (٢).

وأما العقل: فهو أن خبر العدل يفيد ظن الصدق، فوجب العمل به لما تقدم من أن العمل بالظن واجب». أهـ(٣).

لكنه نقل عن الإمامين أبى حنيفة ومالك اعتبار فقه الراوي.

وقيل: إنما يعتبره أبوحنيفة إن خالف القياس(٤).

لكنّ أدلة الجمهور أظهر، وهو الذي جرئ عليه عمل المحدثين.

<sup>(</sup>٤) فواتح الرحموت (٢/ ١٤٤ - ١٤٥)، مناهج العقول (٢/ ٣٠٨)، شرح تنقيح الفصول، (ص ٣٦٩).



<sup>(</sup>۱) الإحكام لابن حزم (۱/ ۱۳۲)، المستصفىٰ (۱/ ۱۲۱)، العضد علىٰ ابن الحاجب (۲/ ۲۸)، نهاية السول (۲/ ۳۱۰)، المحلي علىٰ جمع الجوامع (۲/ ۱٤۷)، مختصر الطوفي، (ص ۲۰)، المدخل إلىٰ مذهب أحمد، (ص ۹۳).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣) المحصول (٤/ ٢٠٧ – ٢٠٨).



## لابد من معرفة تواريخ الرواة

قوله تعالىٰ: ﴿ يَنَأَهْلَ ٱلْكِتَكِ لِمَ تُحَاجُونَ فِي إِبْرَهِيمَ وَمَا أُنزِلَتِ ٱلتَّوْرَكَةُ وَالْإِنجِيلُ إِلَّا مِنْ بَعْدِهِ ۚ أَفَلَاتَعْ قِلُوكَ ﴾ [آل عمران: ٦٥].

#### التحليل الأصولي:

معرفة تواريخ الرواة وميلادهم ووفياتهم من أهم مباحث علوم الحديث التي يعرف بها كذب الرواة، والتدليس، واتصال السند، وغيرها من المباحث.

وقد بين الطوفي وجه الدلالة من الآية فقال: «هذا أصل في استدلال أصحاب الحديث على كذب الكذابين فيه بالتاريخ، بأن يروي أحدهم عمن مات قبل ولادته، أو يؤرخ سماعه منه بوقت قد مات قبله، مثل أن يقول: حدثني فلان سنة ست عشرة، ووفاة فلان سنة خمس عشرة.

وهو أصل في استخراج كذبهم، ومرجعه إلى هذه الآية؛ لأن اليهود والنصارئ جادلوا في إبراهيم، وادعت كل طائفة أنه كان على دينها، فقيل لهم: أديانكم وكتبكم وهي التوراة والإنجيل، إنما ظهرت بعد إبراهيم بدهر طويل فكيف يكون عليها مع أنه كان قبلها؟!

وهو نظير قول المحدث للراوي الكاذب: فلان مات قبل أن تولد، فكيف سمعت منه؟! هذا محال». أهـ(١).

وحول أهمية هذه المسألة قال السيوطي: «هو فن مهم به يعرف اتصال الحديث و انقطاعه.

<sup>(</sup>١) الإشارات الإلهية، (ص ١٣٩).

\*\*

وقد ادعىٰ قوم الرواية عن قوم فنظر في التاريخ فظهر أنهم زعموا الرواية عنهم بعد وفاتهم بسنين «كما سأل إسماعيل بن عياش رجلاً اختباراً: أي سنة كتبت عن خالد بن معدان؟ فقال: سنة ثلاث عشرة ومائة، فقال: أنت تزعم أنك سمعت منه بعد موته بسبع سنين؛ فإنه مات سنة ست ومائة...

قال حفص بن غياث القاضي: إذا اتهمتم الشيخ فحاسبوه بالسنين، يعني سنّه وسنّ من كتب عنه.

وقال سفيان الثوري: لما استعمل الرواة الكذب استعملنا لهم التاريخ.

وقال حسان بن يزيد: لم نستعن على الكذابين بمثل التاريخ، نقول للشيخ سنة كم ولدت؟ فإذا أقر بمولده، عرفنا صدقه من كذبه »(١).





<sup>(</sup>۱) تدریب الراوی (۲/ ۳۰۵، ۳۰۵)، باختصاریسیر.



## تجوز رواية الحديث بالمعنى

قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَآفَةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَكَذِيرًا وَلَكِكَّ الْكَانِ لَلْكَافِ لَلْكَافِ لَلْكَافِ لَلْكَافِ لَلْكَافِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [سبأ: ٢٨].

### التحليل الأصولي:

ذهب جماهير الأصوليين والمحدثين إلى جواز رواية الحديث بالمعنى لمن يعلم المعاني.

والمقصود بذلك: ما لم نتعبّد بلفظه كأذكار الصلاة ونحوها، ولهم أدلّة كثيرة، منها الآية؛ وكونه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم أرسل للناس كافة؛ فهذا يستلزم جواز ترجمة الحديث وشرحه، فروايته بالمعنى أولى، كما قال إمام الحرمين: «والّذي يوضّح ما قدّمناه أنه سُبْحَانهُ وَتَعَالَى كان منبعثا إلى العرب والعجم، ولا يتأتى إيصال معنى أوامره إلى معظم خليقة الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى إلا بالترجمة»(١).

وكذلك وقوعُ ذلك من الصَّحابةِ؛ حيث اختلفت ألفاظُ كثير من الأحاديث التي رووها.

وذهب جماعة من المحدثين، ونقل عن محمد بن سيرين، وهو قول الظاهريّة إلى منع رواية الحديث بالمعنى، قال ابن حزم: «فقد قال تعالى مخبرا عن نبيه صَلَّلَتُهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ ٱلْمُوكَى ﴿ إِنَّ هُوَ إِلَا وَحَى كُوكَى ﴾ مخبرا عن نبيه صَلَّلَتُهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ ٱلْمُوكَى ﴿ إِنَّ هُو إِلَا وَحَى كُله: حرم بلا النجم: ٣-٤]، فلما صح بنص القرآن أن كلامه عليه السلام وحي كله: حرم بلا شك تحريف الوحي، وإحالته، كما حرم ذلك في الوحي المتلو الذي هو القرآن، ولا فرق، هذا مع قوله: ﴿ والله يقول مخبرا عن نبيه صَلَّلَتُهُ عَلَيْهِ مَنْ عَلَيْ هَذَا مَعْ قُولُهُ: ﴿ وَإِذَا تُتَهَالِي كُلُولُهُ اللّهُ عَلَيْهِ مَا عَلَيْهِ مَا عَلَيْهِ مَا عَلَيْهِ مَا عَلَيْهُ مَا لَا اللّهُ يَقُولُ مَخْبِرا عَنْ نبيه صَلَّلِكُ عَلَيْهِ مَا عَلَيْهِ مَا كُلُولُهُ عَلَيْهِ مَا عَلَيْهِ مَا عَلَيْهِ مَا اللّهُ اللهُ عَلَيْهِ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ مَا عَلَيْهِ مَا عَلَيْهِ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

<sup>(</sup>١) البرهان (١/ ٢٥٦) عن استدلال الأصوليين، (ص ٢٣٣).



قُلْ مَا يَكُونُ لِيَ أَنْ أَبُدِلَهُ مِن تِلْقَآيِ نَفْسِيّ إِنَّ أَتَبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَى ۖ إِنِي ٓ أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّى عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمٍ ﴾ [يونس: ١٥]، ولا تبديل أكثر من وضع كلمة مكان أخرى». أهـ(١).

كما استدلوا من السنة بقوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «نَضَّرَ الله امْرَءاً؛ سَمِعَ مَقَالَتِي، فَوَعَاها، ثُمَّ أَدَّاها كما سَمِعَها» (٢)، ففيهِ مَدحُ مَنْ أَدَّى الحديث كما سمعه، ومفهومه ذمُّ من غير لفظه.

وكذلك قوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "إذا أَخَذْتَ مَضْجَعِكَ فتوضّا وُضوءَكَ للصَّلاةِ ثُمَّ اضْطَجِعْ على شِقِّكَ الأَيْمَنِ، ثُمَّ قُلْ: اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْلَمْتُ وَجْهِي إلَيْكَ، وفَوَّضْتُ أَمْرِي إلَيْكَ، وألجْأْتُ ظَهْرِي إليْكَ رَهْبةً ورَغْبةً إليْكَ، لا مَلْجَأَ ولا مَنْجَا مِنْكَ إلا أَمْرِي إليْكَ، امنْتُ بكتابِكَ الذي أَنْزَلْتَ، ونَبيِّكَ الذي أَرْسَلْتَ، فإنْ مِتَ مِنْ لَيْلَتِكَ مِتَ على الفِطْرةِ، قال البراء بن عازب رَضَالِلهُعَنهُ: فردَدْتُهُنَّ لأستذكر هُنَ فقُلْتُ: آمنْتُ برَسُولِكَ الَّذي أَرْسَلْتَ، فقال: قُلْ: آمنْتُ بنبيّكَ الذي أَرْسَلْتَ» (")؛ وفيه أنّ النبيّ برَسُولِكَ الَّذي أَرْسَلْتَ» من الراوي تغييره لكلمة «نبيك» بـ»رسولك» مع دلالتها على المعنى نفسه (١٤).

#### وقول الجمهور هو الراجح:

فأما الآيات التي استدلَّ بها المانعون ففيها قياس السنة على القرآن في



<sup>(</sup>١) الإحكام لابن حزم (٢/ ٢١٤ – ٢١٥).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه، أخرجه البخاري (١/ ٥٨)، كتاب الوضوء، باب فضل من بات على الوضوء، رقم: (٢٤٧)، ومسلم (٤/ ٢٠٨١)، كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، باب ما يقول عند النوم وأخذ المضجع، رقم: (٢٧١٠) عن البراء بن عازب صَلِيَّكَ عَنهُ.

<sup>(</sup>٤) نزهة الخاطر العاطر (٢/ ٢٤٥).



التعبد باللفظ، وهو قياس مع الفارق؛ لكون السنة غير متلوة.

وأمّا الأحاديث: فأجاب عنها الجمهور بما يلي:

أما الحديث الأول: ففيه أجوبة، منها: أنَّ النبيَّ صَ<u>اَّلْلَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّ</u>ر بيّن الأكمل، وهذا لا يعني تحريم غيره فهذا استدلال بالمفهوم، وفيه ضعف(١).

وأمّا الحديث الثاني: فيمكن أنْ يُجاب عنه بأجوبة كثيرة:

منها: أنّه خارج محلِّ النّزاع؛ حيث إنَّه مِنَ الألفاظِ التعبّديّة.

ومنها: أنَّ النبيَّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم أراد أن يجمع بين لفظي النبوة والرسالة.

ومنها: أنه قد ينصرف الذهن بلفظ الرسول إلى جبريل عليه السلام، فلفظ النبيِّ أصرح في الدلالة عليه صَمَّالِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ (٢).



<sup>(</sup>٢) انظر: الإحكام لابن حزم (١/ ٢٠٤)، البحر المحيط (٤/ ٣٥٨)، استدلال الأصوليين، (ص ٢٢٩- ٢٣٩).



<sup>(</sup>۱) ينظر: الإحكام للآمدي (۲/ ۱۰۳)، شرح النووي على مسلم (۱/ ۳۹)، مقدمة ابن الصلاح، (ص ۱۰۵)، شرح الكوكب المنير (۲/ ٥٣٠)، العضد على ابن الحاجب (۲/ ۷۰).



# قول الصحابي: أُمرنا أو نُهينا: تحمل على الرفع وليست صريحة فيه

۸۲

١) قوله تعالىٰ: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَ نَوُا شَرَعُوا لَهُم مِّنَ ٱلدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنَ بِهِ
 ٱللَّهُ ﴾ [الشورىٰ: ٢١].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿ أَطِيعُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْنِ مِنكُمْ ﴾ [النساء: ٥٩].

#### التحليل الأصولي:

إذا قال الصحابيُّ: أُمِرْنا بكذا أو نُهينا عن كذا: فجمهور العلماء حملوها على أنَّ الآمر والناهي هو النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم؛ بدلالة الآية الأولى (١١)؛ إذ الأصل أن الحكم الشرعي بالأمر والنهي مأخوذ من النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، فلا يظن بالصحابة أنهم يأخذونه من غيره، إلا إن دلت قرينة عليه.

وخالف في ذلك بعض الأصوليين كالكرخي والسرخسي والجصّاص وإمام الحرمين وبعض المالكية (٢)؛ فقالوا بأنَّ هذه الصيغة غير صريحةٍ في السّماع منَ النبيِّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، ويحتمل بأنْ يَكونَ الآمرُ غيرَ النبيِّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

وقولهم بالاحتمال صحيح، لكن الغالب أن الأمر والنهي من الشرع، والذي يبلغه النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، وبهذا يمكن الجمع بين القولين كما في صاغة القاعدة.

ومما استدلوا به علىٰ وجود الاحتمال قوله تعالىٰ: ﴿أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُواْ

<sup>(</sup>١) ولم أر من استدل بها، لكنها لا تخلو من دلالة إشارة على المضمون.

<sup>(</sup>٢) أصول السرخسي (١/ ٣٨٠)، البرهان (١/ ٤١٧)، إحكام الفصول، (١/ ٣٩٢).



الرَّسُولَ وَأُولِي اللَّمْ مِنكُرُ ﴾ [النساء: ٥٩]، ووجه الدلالة عندهم: أن الآية دلت على أن الأمر والنهي قد يتحقق من غير النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، فقد يكون من الأمراء والعلماء، والصحابة داخلون في ذلك أصالة، فقد يكون الآمر لهم أحد هؤ لاء (١١).

وقد أجيب عن الآية بأنها قد تحمل علىٰ أن طاعة أولي الأمر واجبة فيما أخبروا به عن الله تعالىٰ، ورسوله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، فأمرهم لا يخرج عن أمر الله تعالىٰ وأمر رسوله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم (٢).

وأدق منه أن يقال بأنه وإن كان هناك آمر آخر وهم أولي الأمر إلا أن المتبادر من قولهم هو أمر النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم دون غيره؛ لأنَّ قولَ الصّحابيِّ هنا لإثبات حُكم شرعيٍّ فيجِبُ أنْ يكونَ الحكم صادراً منَ النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم؛ حيث إنّ الصّحابي لا يُثبت الأحكام بقول غيره، والله أعلم.



<sup>(</sup>٢) ينظر: شرح الكوكب المنير (٢/ ٤٨٨)، العدة (٣/ ٩٩٧).



<sup>(</sup>١) ينظر: أصول السرخسي (١/ ٣٨٠)، العدة لأبي يعليٰ (٣/ ٩٩٦).



## الإجماع



# المبحث الثالث

# الإجماعُ حُجّة

۸۳

- ١) قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَلِدٍ مَا تَوَلَّى وَنُصُلِدِ جَهَنَّمَ وَسَآءَتُ مَصِيرًا ﴾ [النساء: ١١٥].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱللَّهُ وَأَطِيعُوا ٱللَّهُ وَأَطِيعُوا ٱللَّهُ وَأُولِي ٱلْأَخِرِ ۚ ذَٰلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ لَنَزَعُنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنْمُ تُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْمَوْمِ ٱلْآخِرِ ۚ ذَٰلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ﴾ [النساء: ٥٩].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ كُنتُم خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِوَتَنْهَوْنَ
   عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١١٠].
- ٤) قوله تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمُ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونُواْ شُهَدَآءَ عَلَى ٱلنَّاسِ
   وَيَكُونَ ٱلرَّسُولُ عَلَيْكُمُ شَهِيدًا ﴾ [البقرة: ١٤٣].
- ٥) قوله تعالىٰ: ﴿ وَأَغْتَصِمُواْ بِحَبْلِ ٱللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفُرَّقُواْ ﴾ [آل عمران: ١٠٣].
- ٦) قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ أَفِيضُوا مِنْ حَيْثُ أَفَاضَ ٱلنَّاسُ ﴾ [البقرة: ١٩٩].

#### التحليل الأصولي:

يعتبر الإجماع من أهم أدلة الشريعة، التي تحفظ به، والسياج الذي يحيط بالنصوص من التعدي عليها بالاحتمالات؛ لذلك قال ابن حزم: «فإن الإجماع قاعدة من قواعد الملة الحنيفية، يُرجع إليه، ويُفزع نحوه، ويُكفَّرُ من خالفه إذا





قامت عليه الحجة بأنه إجماع»(١).

والمسائل التي حُكي فيها الإجماع كثيرة، حتى قال الزركشي نقلاً عن الاسفراييني: (نحن نعلم أن مسائل الإجماع أكثر من عشرين ألف مسألة، وبهذا يرد قول الملحدة: إن هذا الدين كثير الاختلاف)(٢).

وسنبدأ بتعريف الإجماع، ثم نشرع في بيان مباحثة المستنبطة من القرآن الكريم.

أولاً: الإجماع لغة، له معنيان:

الأول: العزم: كما في قوله تعالىٰ: ﴿فَأَجْمِعُوٓاْأَمْرَكُمْ ﴾ [يونس: ٧١]، أي اعزموه.

قال الفراء: الإجماع: الإعداد والعزيمة (٣).

والثاني: الاتفاق، كقولهم: أجمع القوم أي اتفقوا، والإجماع: أن تجمع الشيء المتفرق جميعاً(٤).

ثانياً: اصطلاحاً: له عدة تعريفات، ترجع في غالبها إلى ماهية واحدة، ومن تعريفاته الجامعة:

أنه اتفاق المجتهدين، في عصر من العصور، على حكم شرعي(٥).

<sup>(</sup>١) مراتب الإجماع، ص٧.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط (٦/ ٣٨٤).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن (١/ ٤٧٣)، لسان العرب (٨/ ٥٧).

<sup>(</sup>٤) لسان العرب (٨/ ٥٨)، المصباح المنير (١/ ١٧١).

<sup>(</sup>٥) ينظر: كشف الأسرار (٣/ ٢٢٧)، العضد على ابن الحاجب(٢/ ٢٩)، شرح تنقيح الفصول للقرافي ص(٣٢٦)، الإحكام للآمدي (١/ ١٩٦)، نهاية السول (٢/ ٣٣٦)، شرح الكوكب المنب (٢/ ٢١١).



والإجماع حجة عند عامة العلماء، ولم يخالف في ذلك إلا بعض الفرق(١)، كالإمامية، والخوارج، والنظام من المعتزلة(٢).

وذهب بعض الأصوليين إلى أن الخلاف في تفسيرهم لماهية الإجماع، فيعتبر خلافًا لفظيًا عند هذا الفريق (٣)، والصحيح في ذلك أنه حقيقي، وقد بنيت عليه مسائل كثيرة خالفوا فيها الإجماع؛ لعدم اعتقادهم بحجيته (١٠).

## وأدلة الحجية كثيرة، ومنها:

1) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرً سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِّهِ عِما تَوَلَّى وَنُصَّلِهِ عَهَا لَهُ وَسَاءَتُ مَصِيرًا ﴾ [النساء: ١١٥]. وهي من أشهر أدلة الإجماع، ووجه الدلالة: أن الله تعالىٰ أوجب اتباع سبيل المؤمنين بعد اتباع الرسول صَلَّالَتُمُعَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وتوعد علىٰ مشاقته، قال الإمام الشافعي: (لا يصليه جهنم علىٰ خلاف سبيل المؤمنين، إلا وهو فرض)(٥).

وسبيل المؤمنين: هو ما اتفقوا عليه في جميع أبواب الدين، ولا يقال بأن المقصود سبيلهم في أصول الإيمان، بل هو عام في كل ما أجمعوا عليه (٢٠).

<sup>(</sup>١) وما نقل عن الإمام أحمد من إنكار الإجماع: فليس إنكاراً للحجية، وإنما لبيان صعوبة العلم به، مع توجيهات أخرى، ينظر: شرح الكوكب المنير (٢/ ٢١٣).

<sup>(</sup>٢) ينظر: المعتمد لأبي الحسين البصري (٢/٤)، كشف الأسرار (٣/ ٢٢٧)، الإحكام لابن حزم (١/ ٧٠٥)، العضد على ابن الحاجب (٢/ ٣٠)، المستصفى (١/ ١٨٩)، شرح الكوكب المنير (٢/ ٢١٤)، آراء المعتزلة الأصولية للضويحي، ص ٣٥٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر: البحر المحيط (٦/ ٣٨٥)، شرح الكوكب المنير (٢/ ٢١٣).

<sup>(</sup>٤) ينظر: الخلاف اللفظي عند الأصوليين (٢/ ١٠٣)، حيث ذكر بأنه لا يوجد من مسائل الإجماع ما يخص الخلاف اللفظي إلا مسألة: دخول العوام في الإجماع، ورجح بعدها أنه معنوي أيضاً، (٢/ ١٠٩).

<sup>(</sup>٥) أحكام القرآن للشافعي (١/ ٤٠).

<sup>(</sup>٦) ينظر: البرهان، للجويني (١/ ٢٦٢)، قواطع الأدلة (١/ ٤٦٥-٤٦٦)، الواضح لابن عقيل (٥/ ١١٣)، شرح الكوكب المنير (٢/ ٢١٥).



واعترض على الاستدلال بأن الوعيد على مجموع الأمرين: مشاقة الرسول واتباع غير سبيل المؤمنين.

وهو اعتراض ضعيف؛ وإلا لزم أن تكون مشاقة الرسول وحدها ليست معصية (١).

٢) قوله تعالىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلأَمْرِ مِنكُمْ أَفَا إِن كُنكُمْ أَوَ مِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْمَوْرِ أَلْاَخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ﴾ [النساء: ٥٩]، وقد استدل بها من وجوه، منها:

أولا: في قوله: ﴿وَأُولِي ٱلْأَمْرِ مِنكُورٌ ﴾ [النساء: ٥٩]: وهم العلماء والأمراء على الراجح (٢)، فأمر بطاعتهم فيما أجمعوا عليه، فإن تنازعوا ردوا الأمر إلى الكتاب والسنة.

ثانيا: دلت الآية بمنطوقها على أنّه عند عدم الاتفاق يرد إلى الكتاب والسنة، ومفهومها أنه عند الاتفاق يعمل بما هو متفق عليه، إذ هو الأصل المطلوب(٣).

وقد ذكرها بعض الأصوليين من أدلة نفاة الإجماع، ووجه الدلالة عندهم: أنه أمر بالرد عند التنازع إلى الكتاب والسنة، ولم يعتبر الرجوع إلى الإجماع(٤).

وهذا الاستدلال ظاهر الضعف؛ فإنه أمر بالرد حيث لا إجماع، وإلا كان الإجماع وحده كافياً في الحجية، قال السمعاني: (نقول لهم إن الآية دليلنا؛ لأنه تعالىٰ شرط في الرد إلىٰ الكتاب والسنة وجود التنازع، فدل أن دليل الحكم عند

<sup>(</sup>٤) العدة لأبي يعلىٰ (٤/ ١٠٨٥)، قواطع الأدلة للسمعاني (٣/ ١٩٤).



<sup>(</sup>١) قواطع الأدلة (١/ ٤٦٥)، المحصول للرازي (٤/ ٣٧)، وقد توسعا في ذكر الاعتراضات والأجوبة.

<sup>(</sup>٢) ينظر: إعلام الموقعين لابن القيم (٢/ ١٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الإحكام للآمدي (١/ ٢٨٩).

\*\*

عدم التنازع هو الإجماع؛ إذ لا بد للحكم من دلالة، وعلى أن رد الحكم إلىٰ الإجماع رد إلى الكتاب والسنة)(١).

٣) قوله تعالى: ﴿ كُنتُمَ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِوَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ ﴾ [آل عمران: ١١٠]، والدلالة فيها من وجهين: أولاً: أن الخيرية تستلزم عدم اجتماعها على ضلالة، وإلا تخلف الخير عنها.

ثانياً: نهيهم عن المنكر دليل على عدم اجتماعهم عليه، قال السمعاني: (فدل أنهم ينهون عن كل منكر؛ لأن لام الجنس مستغرق الجنس، فلو جاز إجماعهم على مذهب منكر لما كانوا ناهين، بل كانوا آمرين بذلك)(٢).

٤) قوله تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمُ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونُواْ شُهَدَاءَ عَلَى النّاسِ ﴾ [البقرة: ١٤٣]، هي كالآية السابقة تفيد عدالة هذه الأمة، وشهادتها على غيرها، وعليها اعتراضات من المخالفين؛ بعدم صراحتها في الدلالة على الإجماع<sup>(٣)</sup>، ومن الاعتراضات: قولهم بأنها خاصة بالخيرية والشهادة يوم القيامة، وأنها شهادة على الرسالة دون تفاصيل الشريعة، وأنه لو أراد بقوله: (جعلناكم): جميع الأمة لتعذر الإجماع<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>٤) نهاية السول للإسنوي (٢/ ٧٤٩- ٧٥١)، تفسير البيضاوي (١/ ١١٠)، التحرير والتنوير لابن عاشور (٢/ ١٩).



<sup>(</sup>١) قواطع الأدلة (١/ ٤٧١).

<sup>(</sup>٢) قواطع الأدلة للسمعاني (٣/ ٤٦٤)، وينظر: المحصول للرازي (٤/ ٧٣)

<sup>(</sup>٣) ينظر: نهاية السول للإسنوي (٢/ ٧٤٩- ٥٥١)، تفسير البيضاوي (١/ ١١٠)، التحرير والتنوير لابن عاشور (٢/ ١٩).



#### وخلاصة الجواب كما يلى:

١- أنه تعالىٰ قال: (وكذلك جعلناكم أمة وسطاً): وهذا عام في الدنيا والآخرة.

٧- وأيضاً فلفظ الشهادة لم يقيد في قوله تعالى: (لتكونوا شهداء)، فيشمل الشهادة مطلقاً، قال ابن عقيل: (وأما قولهم: هذا يرجع إلى شهادتهم يوم القيامة، فغير صحيح؛ لأن الله سبحانه جعل الرسول شهيدا علينا، وجعلنا شهداء على الناس، فالشهادتان عامتان، فلا وجه لتخصيص أحدهما بغير دليل، والآية التي تختص بالقيامة قوله تعالى: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا حِثَنَا مِن كُلِّ أُمَّتِم بِشَهِيدٍ وَجِئَنا بِن كُلِّ أُمَّتِم بِشَهِيدٍ وَجِئَنا بِن كُلِّ أُمَّتِم بِشَهِيدًا ﴾ [النساء: ١٤]، فأما هذه فلا ذكر للآخرة فيها إلا من طريق العموم، وعمومها يشمل الدنيا والآخرة في حقنا، كما شمل في حق النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَم )(١).

٣- وأما المقصود بالجمع فمجموع الأمة؛ فإن الخيرية والشهادة تستلزم عدم تضييعها للحق، فلا يمكن اجتماعها على غيره، قال السمعاني: (فقد وصف الله تعالى الأمة بالعدالة والشهادة، فدل أن قبول قولهم واجب؛ لأنه لا يجوز أن يصفهم بالعدالة فيجعلهم شهداء على الناس، ثم لا يقبل قولهم، ولا يجعله حجة)(٢).

٥) قوله تعالى: ﴿ وَأَعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ ٱللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١٠٣]، فنهى سبحانه عن التفرق، ومخالفة الإجماع تفرق فيكون منهيا عنه، وهو وجه قوي، قال ابن النجار: (وخلاف الإجماع تفرق، والنهى عن التفرق ليس في الاعتصام؛

<sup>(</sup>٢) قواطع الأدلة (١/ ٤٦٤)، ينظر: المحصول للرازى (٤/ ٦٦).



<sup>(</sup>١) الواضح في أصول الفقه لأبي الوفاء بن عقيل (٥/١١٧).



للتأكيد ومخالفة الظاهر، وتخصيصه بها قبل الإجماع لا يمنع الاحتجاج به، ولا يختص الخطاب بالموجودين زمنه صَلِّللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلِّم؛ لأن التكليف لكل من وجد مكلفًا)(۱).

7) وفي قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ أَفِيضُواْ مِنْ حَيْثُ أَفَكَاضَ ٱلتَّاسُ ﴾ [البقرة: ١٩٩]: دلالة على صحة ما عليه الناس، وهم جماعة المسلمين ووجوب اتباعهم في اجتماعهم، وعدم مخالفتهم في أحكامهم وشعائر دينهم (٢)، كما قال صَالَّتُهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: ﴿لا تَجْتَمُعُ أُمْتِي عَلَىٰ ضَلالة ﴾ (٣)، وقال ابن مسعود رَضَاً لِللَّهُ عَنَهُ: ﴿ما رآه المسلمون حسنا فهو عند الله حسن ﴾ (٤).

ومن أدلة الإجماع عموم الأحاديث الدالة على وجوب اتباع الجماعة وعدم مفارقتهم كقوله صَلَّلَتُهُ عَلَيْهُمْ بِالجَمَاعَةِ، وإيَّاكُمْ والفُرْقَةَ؛ فإنّ الشَّيْطَانَ مَعَ الواحِدِ، وهُو منَ الاثْنَيْنِ أَبْعدُ، مَنْ أرادَ بَحْبُوحَةَ الجنَّة فَلْيَلْزَم الجماعَةَ الْأَنْ الشَّيْطانَ المَّماعَة الْمَالِيْ الْمُعْدُ الْمِماعَة الْمَالِيْ الْمُعْدُ الْمِماعَة الْمَالِيْ الْمُعْدُ الْمِماعَة الْمَالِيْ الْمُعْدُ الْمِماعَة الْمَالِيْ الْمُعْدُ اللَّهُ الْمُعْدُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

<sup>(</sup>۱) شرح الكوكب المنير (۲/ ۲۱۷)، وممن استدل به أبو الحسين البصري المعتزلي في رده على النظام، كما في المعتمد (۲/ ۱۶).

<sup>(</sup>٢) والقول الآخر في الآية أن المراد بالناس إبراهيم، فلا تكون على هذا المعنى حجة في الإجماع، ينظر: تفسير الطبري (٤/ ١٩٠)، الموسوعة العالمية في الهدايات القرآنية، موقع كرسي الهدايات (٣/ ١٩٩) [الترقيم بالحزب والآية].

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في المسند (٦/ ١٩٦)، وأبوداود (٢/ ٤١٤)، والترمذي بطرق يتقوى بها كما في تحفة الأحوذي (٦/ ٣٨٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد مسند أحمد مخرجا (٦/ ٨٤)، رقم: (٣٦٠٠) والحاكم (٣/ ٧٨) والطيالسي في المسند، (ص ٣٣)، والراجح أنه قول ابن مسعود رَحَيَّتُهُ عَنْهُ، كشف الخفا (٢/ ١٨٨)، قال في نصب الراية (٤/ ١٣٣): إنه غريب مرفوعا ولم أجده إلا موقوفا على ابن مسعود، فلا يصحُّ مرفوعاً كما في السلسلة الضعيفة (٢/ ١٧).

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد (١/ ٢٦٨)، رقم: (١١٤)، والترمذي (٤/ ٢٦٦)، أبواب الفتن عن رسول الله صَلَّقَتُهُ عَلَيْهُ وَسَلَّم، باب ما جاء في لزوم الجماعة، رقم: (٢١٦٥)، وقال: «حسن صحيح».



فما سبق من أدلة يدل على أن الصحيح حجية الإجماع، وخلاف الروافض والخوارج في حجيته لا ينقض حجيته، فخلافهم غير معتبر(١).

وقد استدل بعضهم بقوله تعالىٰ: ﴿ وَلَا تَأْكُلُواْ أَمُوالكُم بَيْنَكُم بِالْبَطِلِ ﴾ [البقرة: ١٨٨]، علىٰ عدم حجية الإجماع؛ لأن النهي يدل علىٰ إمكانية الوقوع، فلا ينهىٰ عن الممتنع، مما يدل علىٰ أن الأمة قد تقع في الباطل(٢).

وهذا استدلال غاية في الضعف؛ لأن النهي هنا متوجه إلى أفراد الأمة، شأنه شأن جميع النواهي الشرعية، كقوله تعالىٰ: ﴿وَلَا نَقْتُلُوا أَنفُكُمُ ﴾ [النساء: ٢٩]، ونحوها كثير.

ثم إن هذا المفهوم العقلي على فرض التسليم به معارض بتلك الأدلة الصريحة التي تمنع اجتماع الأمة على ضلالة، ومعلوم أن المنطوق مقدم على دلالة المفهوم (٣).



<sup>(</sup>٣) ينظر: البرهان، للجويني (١/ ٢٦٣)، فقد قرر أن الدلالة العقلية على حجية الإجماع أقوى من آحاد النقل، لكن يقال بأن مجموع هذه النقول توافق ما تقرر من دلائل العقول.



<sup>(</sup>۱) ينظر في حجّية الإجماع: أصول السرخسي (۱/ ٢٩٥)، كشف الأسرار (٣/ ٢٢٧)، الإحكام لابن حزم (۱/ ٢٠٥)، العضد على ابن الحاجب (٢/ ٣٠) المستصفى (١/ ١٨٩)، الإحكام للآمدي (١/ ١٩٨)، فتاوئ ابن تيمية (١/ ١٧٦) شرح الكوكب المنير (٢/ ٢١٤)، إرشاد الفحول، (ص ٧٧).

<sup>(</sup>٢) استدلال الأصوليين، (ص ٧٦).



# لا يُعتدُّ بقول العوام في الإجماع

٨٤

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿فَسَّعَلُوٓا أَهْلَ ٱلذِّكِرِ إِن كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [النحل: ٤٣].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ يَآأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَأُوْلِى ٱلْأَمْ مِنكُمْ ﴾ [النساء: ٥٩].

#### التحليل الأصولي:

ذهب جماهير العلماء إلى أنَّ قول العوام لا يعتد به في الإجماع؛ لأن الإجماع اتفاق مجتهدي الأمة (١).

حيث إن المجتهدين قولهم حجة؛ لاستنادهم إلىٰ دليل، والعامي ليس أهلاً للاستدلال، فلا يعتبر قوله، كما قال تعالىٰ: ﴿فَسَّعُلُوۤا أَهْلَ ٱلذِّكِرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعَالَىٰ ﴾ [النحل: ٣٤]، فالشاهد من الآية: أن العامي تبع للمجتهد، وليس نداً له، فلا يشاركه في الاجتهاد.

ويدل عليه قوله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «أَلَا سَأَلُوا إِذَا لَمْ يَعْلَمُوا؛ فَإِنَّمَا شِفَاءُ العِيِّ السُّؤالُ»(٢).

ففيهما أنّ العاميّ يلزمْه المصيرُ إلىٰ أقوال العلماء، فمخالفتُه للعلماء ليست معتبرة، والإجماع كما سبق في تعريفه أنه اتفاق مجتهدي الأمة، وبقيّة

<sup>(</sup>۱) العضد على ابن الحاجب (۲/ ۳۳)، المحلي على جمع الجوامع (۲/ ۱۷۷)، شرح الكوكب المنير (۲/ ۲۲0)، تيسير التحرير (۳/ ۲۲۳).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٥/ ١٧٣)، رقم: (٣٠٥٦) وأبو داود (١/ ٩٣)، كتاب الطهارة، باب في المجروح يتيمم، رقم: (٣٣٧) وابن ماجه (١/ ١٨٩)، كتاب الطهارة وسننها، باب في المجروح تصيبه الجنابة، فيخاف على نفسه إن اغتسل، رقم: (٥٧٢)، وحسّنه الألباني في صحيح أبي داود (٣٦٤)، وصححه في صحيح الجامع (٧٨١).



الأمة تبعُ لهم<sup>(١)</sup>.

وكذلك الآية الثانية سبق أنها من الأدلة على حجية الإجماع، وقد دلت على أن المأمور بطاعتهم هم أولو الأمر وهم العلماء والأمراء كما أسلفنا، والعوام ليسوا من أولي الأمر فلا يعتد بهم في الإجماع(٢).

كما أنّه لا يُتصور اجتماعُ جميع الأمّة على قول واحد في حادثة واحدة، وإنْ تصوّر فإنَّ نقلَ ذلِك متعذّرٌ.

وكل علم من العلوم التي يقتضيها النظر والاجتهاد فالمعتبر فيه إجماع أهله:

فعلم الفقه المعتبر فيه إجماع الفقهاء، وعلم التفسير المعتبر فيه علماء التفسير، وعلم الحديث المعتبر فيه المحدثون، وهكذا<sup>(٣)</sup>.

وذهب القاضي إلى اعتبار العوام في الإجماع؛ لعمومات الأدلة، ومنها قوله تعالى: ﴿وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِدٍ، مَا تَوَلَّى وَنُصَّلِهِ، جَهَنَّمُ وَسَآءَتُ مَصِيرًا ﴾ [النساء: ١١٥](٤).

والعوام من عموم المؤمنين، وهو اختيار الغزالي والآمدي(٥).

والاستدلال بهذه العمومات رده الجمهور بأن قول العامي بلا استدلال

<sup>(</sup>١) شرح الكوكب المنير (٢/ ٢٢٥).

 <sup>(</sup>٢) اللباب في علوم الكتاب (٦/ ٤٤٧)، وينظر: كتاب المسائل الأصولية في قوله تعالىٰ:
 ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ أَطِيعُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ وَأُولِي لَى مِنكُرٌ ﴿ د.عبدالعزيز العويد، (ص ٣٧).

<sup>(</sup>٣) إرشاد الفحول، (ص ٨٧)، المستصفىٰ (١/ ١٨١)، الإحكام للآمدي (١/ ٢٢٦)، العضد علىٰ ابن الحاجب (٢/ ٣٣).

<sup>(</sup>٤) سورة النساء آية، رقم: (١١٥).

<sup>(</sup>٥) البرهان للجويني (١/ ٢٦٥)، المستصفىٰ للغزالي(١/ ١٨٢)، الإحكام للآمدي (١/ ٢٢٦)، المسودة ص ٣٣١.

\*\*-

يعتبر جهلاً، لا عبرة به في العلوم، والعامي مأمور باتباع المجتهد، فالآيات السابقة تخصص عموم هذه الآية (١).

وذهب الباجي (٢) إلى أنه تعتبر موافقة العوام في كل حكم عمم الله التكليف بعلمه الخاصة والعامة كفرض العين، دون ما كلف بعلمه الخاصة كفرض الكفاية.

وذهب بعضهم إلى أنه تعتبر موافقة العوام للمجتهد في الحكم الجلي الذي يعرفه كل أحد<sup>(٣)</sup>، مثل وجوب الصلاة والحج، وتحريم الزنا والخمر، دون الخفي الذي لا يعرفه إلا المجتهدون<sup>(٤)</sup>.

والصحيح في ذلك بدلالة ما سبق أنه حتى المسائل العامة أو الظاهرة فإنما هم فيها تبع للمجتهدين(٥).



<sup>(</sup>٥) الخلاف اللفظى عند الأصوليين (٢/ ١٠٤)، الإحكام للآمدي (١/ ٢٢٦).



<sup>(</sup>١) الإحكام للآمدي (١/ ٢٢٦)، العضد على ابن الحاجب (٢/ ٣٣).

<sup>(</sup>٢) نيل السول، (ص ١٦٧)، شرح تنقيح الفصول للقرافي، (ص ٢٤١).

<sup>(</sup>٣) كما ذكره السبكي والمحلى في جمع الجوامع (٢/ ١٧٧)، وانظر: إرشاد الفحول، (ص ٨٨).

<sup>(</sup>٤) المستصفىٰ للغزالي (١/ ١٨١)، شرح تنقيح الفصول للقرافي، (ص ٣٤١)، كشف الأسرار (٣/ ٢٣٩).



10

## لا بد من مستند للإجماع

١) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْمُوكَىٰ آنَ اللهِ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحَى يُوحَىٰ ﴾ [النجم: ٣-٤].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَ وَا شَرَعُوا لَهُم مِّنَ ٱلدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنَا بِهِ ٱللَّهُ ﴾ [الشورىٰ: ٢١].

#### التحليل الأصولي:

ذهب جماهير الأصوليين إلى أنه لا ينعقد الإجماع إلا عن مستند شرعي. وشذ قوم، وقالوا: إنه قد ينعقد عن توفيق لا توقيف، بأن يوفقهم الله تعالىٰ لاختيار الصواب من غير مستند(١).

واستدل الجمهور بالآية: حيث قاسوا إجماع الأمة على قول الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّم لا ينطق إلا صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّم لا ينطق إلا عن مستند من الوحي: فأولى منه بقية الأمة، وقد وضحه الآمدي بقوله: «إن الصحابة ليسوا بآكد حالاً من النبي عليه السلام، ومعلوم أنه لا يقول ولا يحكم إلا عن وحي على ما نطق به النص، فالأمة أولى أن لا تقول إلا عن دليل.

ولقائل أن يقول: إذا دل الدليل على امتناع الخطأ على الرسول فيما يقول، وكذلك الأمة، فلو قال الرسول قولاً، وحكم بحكم عن غير دليل: لما كان إلا حقا؛ ضرورة استحالة الخطأ عليه، غير أنه امتنع منه الحكم والقول من غير دليل؛ لقوله تعالى: ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ ٱلْمُوكَ آلَ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحَى النجم: ٣-٤]،

<sup>(</sup>١) الإحكام (١/ ٢٦١)، تشنيف المسامع للزركشي (٣/ ٢٣٢)

\*\*

وأما الأمة فقد دل الدليل على استحالة الخطأ عليهم فيما أجمعوا عليه، ولم يدل على أنهم لا يحكمون إلا عن دليل فافترقا». أهـ(١).

ولم يجب على الاعتراض، ويمكن أن يقال بأنه لا بد للأمة من مستند، ولو اجتهاديًا كما سيأتي، وإلا كانت مشرعة مع الله تعالى، والله تعالى يقول: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَ وَاللهُ مَن اللّهِ يَكُذُنُ بِهِ اللّهُ ﴾، وهذه الآية تصلح دليلاً على المسألة من هذا الوجه، وإن لم يستدل بها الأصوليون.

كما قالوا بأن الفتوى بدون مستند خطأ؛ لكونه قولاً في الدين بغير علم، والأمة معصومة عن الخطأ.

ولقائل أن يقول: إنما يكون خطأ عند عدم الإجماع عليه، أما بعد الإجماع فلا؛ لأن الإجماع حق.

والجواب كما سبق بأن قولهم ابتداء بلا سند منهي عنه، على أفرادهم، فيكون منهياً عنه على مجموعهم.

واحتج المخالفون بأن الإجماع لو كان له سند، لكان ذلك السند هو الحجة، وحينئذ فلا يكون للإجماع فائدة.

# وأجيب بأجوبة، منها:

أن الإجماع والسند يكونان دليلين، واجتماع الدليلين على الحكم جائز ومفيد. وأن فائدته سقوط البحث عن الدليل، وحرمة المخالفة الجائزة قبل انعقاد الإجماع؛ لكونه مقطوعاً به.

وبأن ما ذكروه يقتضى أن لا يجوز انعقاده عن دليل ولا قائل به (٢).



<sup>(</sup>١) الإحكام (١/ ٣٢٣).

<sup>(</sup>٢) ينظر: نهاية السول للإسنوي (٢/ ٧٨٠- ٧٨٧).



# يجوز أن يستند الإجماع على اجتهاد

قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَسَدِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَلِّدِهِ مَا تَوَلَّى وَنُصَّلِهِ عَهَا نَمُّ وَسَآءَتُ مَصِيرًا ﴾ [النساء: ١١٥].

#### التحليل الأصولي:

ذهب جمهور العلماء من القائلين بأنه لابد للإجماع من مستند إلىٰ أنّ الإجماع قد يَستنِدُ عَلَىٰ الاجتهاد والقياس والأمارة، واستدلوا بأدلّة الإجماع، وأصرحها آية الباب؛ وأنّه متىٰ وقع كان حُجّة، وكونه استند إلىٰ اجتهاد لا ينفي قطعيته وعصمة الأمة فيه، فإنّ أكثر الإجماعات مستندة إلىٰ عمومات وظواهر وأخبار آحاد، وهي مظنونة، قال الرازي: «أنهم لما أجمعوا علىٰ ذلك الحكم صار سبيلاً لهم، فوجب اتباعه للآية» (۱)، فيكون بعد الإجماع سبيل المؤمنين.

وأنكر ذلك بعضُ الأصوليَين، ونقله الرازي عن الطبري، وعند الظاهرية أنّه لا يتصوَّر وقوعه مع اختلاف الطبائع، وتفاوت الأفهام (٢).

وذهب بعضهم إلى أنه متصور، لكنّه ليس بحجة؛ لأن القول بالاجتهاد يفتح باب الاجتهاد، ولا يحرم مخالفته (٣).

ويمكن التمثيل للقاعدة بحديث: «إنّ الماءَ طَهُورٌ لا يُنَجِّسُهُ شيْءٌ»،

<sup>(</sup>١) المحصول للرازي (٤/ ٢٩٩).

<sup>(</sup>٢) الإحكام لابن حزم (٤/ ١٤٧)، المحصول للرازي (٤/ ٢٩٩).

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط للزركشي (٦/ ٣٩٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (١٧/ ٣٥٨)، رقم: (١١٢٥٧)، وأبو داود (١/ ١٧)، كتاب الطهارة، باب ما جاء في بئر بضاعة، رقم: (٦٦)، والترمذي (١/ ٩٥)، أبواب الطهارة عن رسول الله صَلَّاتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ، باب ما جاء أن الماء لا ينجسه شيء، رقم: (٦٦)، والنسائي (١/ ١٧٤)، كتاب المياه، باب ذكر بئر بضاعة، رقم: (٣٢٦)، وابن وابن ماجه (١/ ١٧٣)، كتاب الطهارة وسننها، باب الحياض، رقم: (٣٢٥).

فأجمع العلماء على أنّ النّجاسة إذا غيّرت ريحه أو طعمه أو لونه؛ فإنّه يتنجّس، وهذا الإجماع مبنيٌ على الاجتهاد المستنبط من عدّة نصوص، لا من الزيادة في الحديث؛ فإنّها ضعيفة باتفاق، كما نص عليه الإمام الشافعي(١).

ومثل له الأصوليون بالإجماع على تحريم شحم الخنزير؛ قياساً على لحمه، وعلى إمامة أبي بكر؛ قياساً على تقديمه في الصلاة (٢).



<sup>(</sup>٢) الواضح لابن عقيل (٥/ ١١٨)، الإحكام للآمدي (١/ ٢٦٤)، نهاية السول للإسنوي (٢/ ٧٨٣).



<sup>(</sup>١) المجموع للنووي (١/ ١٩٠).



# لا يشترط انقراض العصر في الإجماع الصريح

١) قوله تعالىٰ: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمُ أُمَّةً وَسَطًا ﴾ [البقرة: ١٤٣].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾ [آل عمران: ١١٠].

#### التحليل الأصولي:

معنىٰ المسألة أنه هل يشترط في انعقاد الإجماع انقراض عصر المجمعين، وموتهم جميعًا، أم أنه ينعقد بمجرد وقوعه؟

## اختلف فيه العلماء على أقوال كثيرة، أشهرها ما يلي:

القول الأول: أنه لا يشترط انقراض العصر، وهو قول الجمهور، كما قال الباجي: «هو قول أكثر الفقهاء والمتكلمين». أهـ(١).

واستدلوا على ذلك بأدلة الإجماع ومنها آيتا الباب، ووجه الدلالة:

أن أدلة الإجماع بينت حجيته بمجرد اتفاق مجتهدي العصر الواحد ولو في لحظة؛ لأن الاتفاق هو مناط العصمة، قال الرازي: «قوله تعالىٰ: ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمُ أُمَّةً وَسَطًا ﴾ [البقرة: ١٤٣]: وصفهم بالخيرية، وإجماعهم لا علىٰ الصواب يقدح في وصفهم بالخيرية». أهـ(٢).

وهذا وجه الدلالة من الآيتين؛ لكونهما بمعنى واحد.

وأكثر آيات حجية الإجماع دالة علىٰ هذه المسألة؛ لإطلاقها وعدم تقييدها بانقراض العصر، ولم أكررها هنا؛ لاتفاق وجوه الدلالة.

<sup>(</sup>۱) إحكام الفصول للباجي، (۱/ ٥٢٤)، وينظر: الإحكام لابن حزم (۱/ ٥٠٧)، المستصفىٰ للغزالي (۱/ ١٩٢)، العضد علىٰ ابن الحاجب (٢/ ٣٨).

<sup>(</sup>٢) المحصول (٤/ ٢٠٦).

\*\*

وكذلك فإن التابعين كانوا يستدلون بإجماع الصحابة في أواخر عهد الصحابة، كما ثبت عن الحسن رَخِوَلِيَّهُ عَنْهُ استدلاله بالإجماع، مع وجود أنس بن مالك رَخِوَلِيَّهُ عَنْهُ، فلو كان الانقراض شرطًا لما احتج التابعون بإجماع الصحابة مع وجود بعضهم (۱).

القول الثاني: أنه يشترط، وهو قول بعض الحنابلة والمتكلمين كابن فورك<sup>(٢)</sup>.

واحتجوا علىٰ ذلك بقولهم: إنما يشترط ذلك لإمكان رجوع بعض المجمعين، وجواز وجود مجتهد آخر لم يظهر قوله.

القول الثالث: أنه لا يشترط في الإجماع الصريح ويشترط في الإجماع السكوتي؛ وذلك لضعف الإجماع السكوتي، ولاحتمال وجود مخالف لم يظهر قوله بعد.

وهذا قول المحققين من أصحاب الشافعي، كالآمدي والإسفراييني وغيرهم (٣).

وهذا القول أظهر، وهو يجمع بين القولين السابقين، ويتوافق مع آيات الإجماع، فلذلك نُص عليه في القاعدة، وإنما أخرته هنا لمزيد التوضيح.



<sup>(</sup>٣) الإحكام للآمدي (١/ ٢٥٦)، البحر المحيط للزركشي (٦/ ٤٨١)، شرح الكوكب المنير (٦/ ٢٤٧).



<sup>(</sup>۱) أصول السرخسي (۱/ ۳۱۵)، البحر المحيط للزركشي (٦/ ٤٧٨)، شرح الكوكب المنير (٢/ ٢٤٦)، إرشاد الفحول، (ص ٨٤).

<sup>(</sup>٢) ينظر: أصول السرخسي (١/ ٣١٥)، البحر المحيط للزركشي (٦/ ٤٧٨)، شرح الكوكب المنير (٦/ ٢٤٦).



# يعتد بقول التابعي في الإجماع في عصر الصحابة

١) قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ
 سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَلِدٍ مَا تَوَلَّى وَنُصْلِهِ عَجَهَنَّمَ وَسَاءَتُ مَصِيرًا ﴾ [النساء: ١١٥].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْنِ مِنكُمْ ﴾
 [النساء: ٥٩].

#### التحليل الأصولي:

ذهب جمهور العلماء إلى أنه لا ينعقد الإجماع بمخالفة التابعي المجتهد (١)؛ استدلالاً بعمومات أدلة الإجماع، ومنها الآية الأولى؛ فإنه بعض الأمة، والآية حذرت من مخالفة سبيل المؤمنين وهو منهم.

وفي الآية الثانية دلالة على ذلك؛ ووجه الاستدلال أن التابعي إن كان من العلماء دخل في عموم (أولي الأمر) فيعتد به في الإجماع (٢).

وكذلك فإنه معتد باجتهاده فيعتد به في الإجماع، فالصحابة كانوا يسوغون للتابعين الاجتهاد، فكان سعيد بن المسيب يفتي في المدينة مع وجود جمع من الصحابة، وكان شريح يفتي في الكوفة، وفيها علي بن أبي طالب وغيره، وكذلك الحسن البصري، وغيرهم كثير (٣).

<sup>(</sup>۱) ينظر: تيسير التحرير (۳/ ۲٤۱)، العضد علىٰ ابن الحاجب (۲/ ۳۵)، الإحكام للآمدي (۱/ ۲٤٠)، أصول الفقه لابن مفلح (۲/ ۲۰۷).

<sup>(</sup>٢) شرح اللمع (٢/ ٧٢٠).

<sup>(</sup>٣) شرح الكوكب المنير (٢/ ٢٣٢).

\*\*

وخالف في ذلك بعض المالكية، وبعض الشافعية وبعض الحنابلة (۱): فذهبوا إلىٰ عدم الاعتداد بمخالفة التابعي؛ لأن الصحابة شهدوا التنزيل، وعلموا التأويل، فالتابعون معهم كالعامة مع العلماء؛ لذلك قالت عائشة لأبي سلمة بن عبدالرحمن: «مثلك مثل الفروج يسمع الديكة تصرخ فيصرخ معها»(۲).

واستدل بعضهم بقوله تعالىٰ: ﴿رَضِى اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ﴾ [التوبة: ١٠٠]، ووجه الدلالة فيها أن الله تعالىٰ أثنىٰ علىٰ الصحابة وأخبر أنه رضي عنهم، ولا يرضىٰ عنهم لو كانوا مقدمين علىٰ شيء من المحظورات، وإذا ثبتت عصمتهم من ذلك كان قولهم حجة (٣).

وفي هذا الاستدلال نظر؛ لأن الآية ليس فيها ما يدل على عصمتهم بخصوصهم مع وجود بقية المجتهدين، بل العصمة ثابتة لمجموع الأمة، والتابعون منهم؛ لعموم الآيات السابقة.





<sup>(</sup>١) العضد علىٰ ابن الحاجب (٢/ ٣٥)، الإحكام للآمدي (١/ ٢٤٠)، العدة لأبي يعلىٰ (٣/ ١١٥٣).

<sup>(</sup>٢) موطأ مالك (١/ ٤٦).

<sup>(</sup>٣) استدلال الأصوليين، (ص١١٦).



# إذا اختلف المتقدمون على قولين فلا يجوز إحداث قول ثالث ينقض القولين

۸۹

قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَلِّهِ مَا تَوَلَّى وَنُصُّلِهِ عَجَهَنَّمٌ وَسَآءَتُ مَصِيرًا ﴾ [النساء: ١١٥].

## التحليل الأصولي:

ذهب جمهور العلماء إلى عدم جواز إحداث قول ثالث إذا سبق الخلاف على قولين (١)؛ استدلالاً بالآية، وذلك من وجهين:

أولاً: لأن فيه خروجاً عن سبيل المؤمنين؛ حيث اتفقوا على قولين فقط، والآية نهت عن اتباع غير سبيل المؤمنين (٢).

ثانياً: أن «اختلافهم على قولين: يتضمن الإجماع على عدم جواز غيرهما، فإحداث قول ثالث يوجب نسبة الأمة إلى تضييع الحق»(٣).

والقول الثاني: وهو قول أهل الظاهر وبعض الحنفية (٤): أنه يجوز إحداث قول ثالث، واستدلوا على ذلك بأن المختلفين على قولين لم يصرحوا بتحريم القول الثالث.

وبأنه يجوز لمن بعدهم أن يعلل ويدلل بما لم يستدل به من قبلهم، فكذلك

<sup>(</sup>۱)أصول السرخسي (۱/ ۳۱۰)، العضد علىٰ ابن الحاجب (۲/ ۳۹)، المستصفىٰ للغزالي (۱/ ۱۹۸)، المسودة، (ص ۳۲٦).

<sup>(</sup>٢) الإحكام للآمدي (١/ ٢٦٨)، شرح الكوكب المنير (٢/ ٢٦٤) مع ما سبق.

<sup>(</sup>٣) شرح مرتقىٰ الوصول (٢/ ٢٢١).

<sup>(</sup>٤) الإحكام لابن حزم (١/ ٥٠٧)، تيسير التحرير (٣/ ٢٥٠)، كشف الأسرار (٣/ ٢٣٤).



يجوز أن يذهب إلى قول ثالث.

والقول الثالث: أنه يجوز إحداث قول ثالث إذا لم يرفع الإجماع الأول، بأن يجمع بين القولين، وبه قال القرافي وابن الحاجب والرازي والآمدي والسبكي والطوفي(١).

وهذا هو الأقرب كما في نص القاعدة؛ لأنه يجمع بين الأقوال، ولا يخرق الإجماع، ولا يعتبر خروجاً عن سبيل المؤمنين، فحيث نقض القولين وأبطلهما لم يجز، والله أعلم.

ومثال ذلك: قول الأحناف والمالكية بحليّة أكل متروك التسمية سهواً لا عمداً، مع قول الشافعي يحل مطلقاً، وقول بعضهم يحرم مطلقاً، فهنا موافقة لكل قول في صورة من المسألة(٢)، والأمثلة كثيرة.



<sup>(</sup>٢) تنظر هذه الأمثلة وغيرها في: إتحاف ذوي البصائر (٤/ ١٥٠)، وما بعدها.



<sup>(</sup>۱) شرح تنقيح الفصول للقرافي ص(٣٢٦)، العضد على ابن الحاجب(٢/ ٣٩)، الإحكام للآمدي (١/ ٢٦٩)، المحلى على جمع الجوامع(٢/ ١٩٧)، مختصر الطوفي ص(١٣٥).



# إذا اختلف أهل العصر ثم اتفقوا كان إجماعاً

ا) قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ
 سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِدٍ مَا تَوَلَّى وَنُصُلِدِ جَهَنَّمٌ وَسَاءَتُ مَصِيرًا ﴾ [النساء: ١١٥].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ الطَّيعُوا ٱللهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلأَمْنِ
 مِنكُمْ ﴾ [النساء: ٥٩].

## التحليل الأصولي:

إذا اختلف أهل العصر في مسألة، ثم اتفقوا بعد ذلك على أحد الأقوال، بحيث لم يخالف منهم أحد، فيكون هذا الاتفاق داخلاً في رسم الإجماع؛ وذلك لأن هؤ لاء المتفقين هم كل الأمة، فتتحقق فيهم أدلة الإجماع، فسبيلهم هو سبيل المؤمنين الواجب اتباعه كما في الآية.

قال الرازي: «لنا: ما تقدم من أن الصحابة رضوان الله عليهم اختلفوا في الإمامة، ثم اتفقوا بعد ذلك عليها.

وإذا ثبت وقوعه: وجب أن يكون حجة؛ لقوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [النساء: ١١٥]». أهـ(١).

ووجه الدلالة من الآية الثانية: أنها أوجبت طاعة أولي الأمر، ويدخل فيه ما حصل بعد الخلاف أو دونه.

وقد استدل بها المخالفون على عدم الإجماع، ووجه الدلالة أنه أوجب عند التنازع الرد إلى الله والرسول، فاتفاقهم بعد ذلك لا ينافي ما تقدم من الخلاف فوجب الرد إلى الكتاب والسنة وعدم الاعتداد بالاجماع.

<sup>(</sup>١) المحصول للرازي (٤/ ٢٠٦).



وفي المسألة أقوال يمكن تصنيفها بحسب مواضع النزاع، كما يلي:

أولا: قبل استقرار الخلاف: فالأكثرون على جواز الاتفاق، وخالف القاضي والصيرفي (٢)، وعللوا ذلك بأن اختلافهم على قولين إجماع منهم على جواز الأخذ بأحدهما، فلا يجوز انعقاد إجماع آخر على أحد القولين؛ لأنه يناقض الإجماع الأول (٣).

ثانيا: بعد استقرار الخلاف: فإذا وقع الاتفاق فهنا أقوال:

القول الأول: المنع، وإليه ذهب الإمام الشافعي، وهو قول إمام الحرمين، واختاره الآمدي(٤).

والثاني: الجواز، وهو قول الأكثر.

والثالث: الجواز إذا كان المستند ظنيا(٥).

والاستدلال للأقوال ومناقشتها يطول؛ لذلك أقول:

الراجح في هذه المسائل الجواز مطلقاً: فإذا تيقنا من الإجماع الثاني دل ذلك على عدم الأول، فيكون الثاني هو سبيل المؤمنين الواجب اتباعه، والله أعلم (٢).

<sup>(</sup>١) نهاية الوصول (٦/ ٢٥٤٦)، وانظر: المسائل الأصولية في قوله تعالىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَأُوْلِي يَ مِنكُمْ ﴾، (ص ٤٧).

<sup>(</sup>٢) المستصفىٰ للغزالي (١/ ٢٠٥).

<sup>(</sup>٣) نهاية السول للإسنوي (٢/ ٧٦٨).

<sup>(</sup>٤) البرهان للجويني (١/ ٧١١)، الإحكام للآمدي (١/ ٢٧٨).

<sup>(</sup>٥) ينظر: شرح تنقيح الفصول للقرافي، (ص ٣٢٨)، المحلى على جمع الجوامع (٢/ ١٨٥).

<sup>(</sup>٦) شرح الكوكب المنير (٢/ ٢٧٢) وما بعدها.



# إذا اجتمع أهل العصر الثاني على أحد قولي العصر الأول فهو حجة

١) قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيْنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِدٍ مَا تَوَلَّى وَنُصلِدِ عَهَ نَمَ وَسَاءَتُ مَصِيرًا ﴾ [النساء: ١١٥].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُوا ٱللّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْنِ مِنكُمْ فَإِن كَنْزَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللّهِ وَٱلرّسُولِ إِن كُنْمُ تُوَّمِنُونَ بِٱللّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ﴾ [النساء: ٥٩].

#### التحليل الأصولى:

إذا اختلف أهل عصر كالصحابة علىٰ قولين، ثُمّ أجمع من بعدهم وهم التابعون علىٰ أحد القولين: فيُعَدُّ حجة وليس داخلاً في رسم الإجماع اصطلاحاً.

وبعض الأصوليين يُعدُّه إجماعًا، وهو قول الحنفيّة وابن حزم واختاره أبو الخطاب والرازي والطوفي وابن الحاجب، ومن المتأخرين الشنقيطي؛ فكونُهم اتفقوا علىٰ قول دليل علىٰ أن الحقّ فيه (١٠).

وقال الرازي؛ مستدلاً بالآية الأولى: «ما أجمع عليه أهل العصر الثاني سبيل المؤمنين فيجب اتباعه؛ لقوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [النساء: ١١٥]». أهـ(٢)، وهي تدل على الحجية؛ ولا يعتبر إجماعاً؛ لكون الأقوال لا تموت بموت أصحابها.

 <sup>(</sup>۱) أصول السرخسي (۱/ ۳۱۹)، الإحكام لابن حزم (۱/ ۰۰۷)، المسودة، (ص ۳۲۵)، المحصول (٤/ ۱۹۵)، شرح مختصر الروضة (۲/ ۹۷)، العضد علىٰ ابن الحاجب (۲/ ٤٠)، إرشاد الفحول، (ص ۸٦).

<sup>(</sup>٢) المحصول (٤/ ١٩٥).

\*\*

ومثلوا له بأمثلة كثيرة لا تسلم من اعتراض، وأقربها خلاف الصحابة في مكان دفن النبي صَلَّلَةُ عَلَيْهُ وَسَلَّم، ثمّ إجماعُهم علىٰ دفنه في بيت عائشة رَضَالِللهُ عَنْها حيث قبض، واتفاق التابعين عليه (١١).

وهناك قول بأنه لا يُعدُّ إجماعاً ولا حجة، وهو قول الإمام الشافعي وأحمد، والجويني والغزالي والآمدي، وينسب للجمهور؛ واستدلوا بقوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ فَإِن نَنزَعُنُمُ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرَّسُولِ ﴾ [النساء: ٥٩]، ووجه الدلالة: أن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى أوجب الرد إلىٰ كتابه عند التنازع، وهو حاصل؛ لأن حصول الاتفاق في الحال لا ينافي ما تقدم من الاختلاف، فوجب فيه الرد إلىٰ كتاب الله تعالىٰ، ولم يحتج فيه بالاتفاق (٢).

فاتفاق التابعين على أحد قولي الصحابة لا يعد إجماعاً للأمة؛ فإنّ القول المخالف باقٍ لم يبطل، ويجاب عنه بأن النزاع، وإن وجد في الزمن السابق إلا أنه قد رفع الاحتجاج به بالاتفاق بعده، فالآية تدل على عدم الإجماع وهو شق من القاعدة، والتي قبلها تدل على الحجية وهو الشق الثاني من القاعدة.

فمقتضى القاعدة جامع بين القولين: وهو الحجية؛ لأنه أصبح سبيلاً للمؤمنين في هذا العصر، والأصل ألا يتخلف عصر عن الحق، دون اعتباره إجماعاً؛ لثبوت النزاع قبله (٣).

<sup>(</sup>٣) أصول السرخسي (١/ ٣١٩)، الإحكام لابن حزم (١/ ٥٠٧)، المستصفىٰ للغزالي (١/ ٢٠٣)، الإحكام للآمدي (١/ ٢٧٥)، العضد علىٰ ابن الحاجب (٢/ ٤١)، المدخل إلىٰ مذهب أحمد، (ص ١٣٥)، مختصر الطوفي، (ص ١٣٥)، شرح الورقات، (ص ١٦٥).



<sup>(</sup>١) شرح الكوكب المنير (٢/ ٢٧٤)، وتنظر أمثلة أخرى في: نهاية السول (٢/ ٧٧٠).

<sup>(</sup>٢) العدة (٤/ ١١٠٦)، قواطع الأدلة (٣/ ٣٥٥)، المحصول (٤/ ١٩٥).



## لا يجوز اتفاق الأمة على الكفر

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمُ أُمَّةً وَسَطًا ﴾ [البقرة: ١٤٣].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾ [آل عمران: ١١٠].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَلِدِ مَا تَوَلَّى وَنُصُلِدِ جَهَنَّمُ وَسَاءَتُ مَصِيرًا ﴾ [النساء: ١١٥].

#### التحليل الأصولي:

هذه من المسائل الافتراضية التي لا أثر لها في علم الأصول، ولا في الفروع، وهي مستحيلة الوقوع، وقد تكلّم فيها المتكلّمون من الأصوليين(١):

فذهب جمهورهم إلى أنّ ذلك ليس بمحالٍ عقلاً، لكنّه لا يجوز شرعاً (٢)؛ وذلك لأدلّة الإجماع، ومن أصرحها هذه الآيات، ووجوه الدلالة منها كما يلي: قوله تعالى: ﴿ وَكَذَاكِ جَعَلْنَكُمُ أُمَّةً وَسَطًا ﴾ [البقرة: ١٤٣]، فالأمة الوسط

الخيار لا يمكن أن ترتد وتكفر، وإلا لزم تكذيب الخبر.

وكذلك قوله تعالى: ﴿ كُنتُم خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ ﴾ [آل عمران: ١١٠]، فهو إخبار عن خيريتها، والكفر لمجموعها ينافي صدق الخبر؛ فإنّه يمنع أن تجتمع هذه الأمة على ضلالة، والرّدة من أعظم الضلالات (٣)، كما قال صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: «لا تَجْتَمِعُ أُمَّتِي عَلَىٰ ضَلَالَةٍ» (١٠).

<sup>(</sup>۱) المحصول للرازي (٤/ ٢٠٧)، الإحكام للآمدي (١/ ٢٨٠)، نهاية السول (٢/ ٣٨٧).

<sup>(</sup>٢) تيسير التحرير (٣/ ٢٥٨)، العضد على ابن الحاجب (٢/ ٤٣)، شرح الكوكب المنير (٢/ ٢٨٢).

<sup>(</sup>٣) تيسير التحرير (٣/ ٢٥٨)، الإحكام للآمدي (١/ ٢٨٠)، المحلي علىٰ جمع الجوامع (٣) . (١/ ١٩٩).

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجه.



وكذلك الآية الثالثة: فيها إثبات سبيل المؤمنين، وأنه باق لابد من اتباعه.

وأبعد بعض الأصوليين فزعموا أنّ الرِّدّة تخرجهم عن كونهم أمّته؛ لأنّهم إذا ارتدّوا لم يكونوا مؤمنين، فلم تتناولهم الأدلّة(١٠).

قال الرازي؛ مبيناً وجه الدلالة من الآية: «لأنها إذا فعلت ذلك لم يكونوا مؤمنين، ولا سبيلهم سبيل المؤمنين، وإذا كذبت الرسول خرجت من أن تكون من أمته». أهـ(٢).

فالله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ إنما أوجب اتباع سبيل المؤمنين، وهم ليسوا بمؤمنين.

وهو تعليل فيه نظر؛ إذ إنّه يصدق عليها أنّها أمّة محمّدٌ وارتدّت، فيبقى المحذور قائما(٣)، فيستحيل عليهم.

بل أقول بأن فرض المسألة غير متصور؛ لأن سلف الأمة مضى على الإيمان، فإذا فرضنا أن من بعدهم ارتد: فلا يصدق عليهم أنهم مجموع الأمة، فلا يقال بأن الأمة اجتمعت على الردة؛ فالأقوال لا تموت بموت أصحابها؛ لذلك قيدها الآمدي ببعض الأعصار، فقال: (لا خلاف في تصور ارتداد الأمة الإسلامية في بعض الأعصار عقلاً)(٤)، أما أن تطلق الأمة في فرض المسألة فهذا يفتقر إلى التدقيق.





<sup>(</sup>١) شرح الكوكب المنير (٢/ ٢٨٢).

<sup>(</sup>٢) المحصول (٤/ ٢٩٣).

<sup>(</sup>٣) شرح الكوكب المنير (٢/ ٢٨٢).

<sup>(</sup>٤) الإحكام للآمدي (١/ ٢٨٠).



# لا يمكن جهل الأمة بخبر لا معارض له

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ ٱلْمُوكَىٰ آَلُ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحَى يُوحَىٰ ﴾ [النجم: ٣-٤].
  - ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لِكَفِظُونَ ﴾ [الحجر: ٩].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَلِدِ مَا تَوَلَّى وَنُصَٰلِهِ عَجَهَنَمُ وَسَاءَتُ مَصِيرًا ﴾ [النساء: ١١٥].

#### التحليل الأصولي:

هل يمكن وجود خبر أو دليل يدل على حكم، ولا معارض له، وتشترك الأمة في عدم العلم به؟.

## الصحيح أنه لا يجوز؛ بدلالة الآيات:

ويمكن الاستدلال بالآيتين الأوليين على أن أخبار النبي صَالَلتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ من الوحي والذكر الذي تكفل الله تعالى بحفظه، فجهل الأمة به يتنافى مع حفظه، فلا يكون ذلك جائزاً، والله أعلم.

وأما الآية الثالثة: فقد استدل بها بعض الأصوليين، ووجه الدلالة فيها: أنهم لو اشتركوا في عدم العلم به لكان ذلك سبيلاً لهم، ولوجب على غيرهم اتباعه، وامتنع تحصيل العلم به؛ لقوله تعالى: ﴿وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [النساء: ١١٥](١).

<sup>(</sup>١) نهاية السول (٢/ ٧٨٩)، العضد على ابن الحاجب (٢/ ٤٣).

\*\*

وبين الآمدي بأنه لا حجة فيها هاهنا؛ لأن سبيل كل طائفة ما كان من الأفعال المقصودة لهم، المتداولة فيما بينهم باتفاق منهم، على ما هو المتبادر إلى الفهم من قول القائل: سبيل فلان كذا، وسبيل فلان كذا، وعدم العلم ليس من فعل الأمة فلا يكون سبيلاً لهم.

ولو كان عدم العلم بالدليل سبيلاً لهم: لكانت الآية حاثة علىٰ متابعته، والشارع لا يحث علىٰ الجهل بأدلته الشرعية إجماعاً.

وأما إن كان عملهم على خلافه: فهو محال لما فيه من إجماع الأمة على الخطأ المنفى بالأدلة السمعية (١).

وهناك قول آخر بجواز ذلك؛ لأنهم غير مكلفين بالعمل بما لم يظهر لهم، ولم يبلغهم، فاشتراكهم في عدم العلم به لا يكون خطأ؛ فإن عدم العلم ليس من فعلهم، وخطأ المكلف من أوصاف فعله.

لكن القول الأول أرجح؛ لما سبق من أدلة؛ فإن الجهل نوع من الضلال، وهذا كاجتماع الأمة على الجهل بحادثة وقعت (٢)؛ لذلك قال الزركشي: «لا يجوز أن يجمعوا على جهل ما يلزمهم علمه؛ فإنه لو وقع لكان إجماعاً منهم على الخطأ، وكذلك سائر أضداد العلم، والشك، والظن». أهـ (٣).





<sup>(</sup>١) الإحكام للآمدي (١/ ٣٤٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: قواطع الأدلة للسمعاني (٢/ ٣٤).

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط (٦/ ٣٩٣).



# لا يعتد بأهل الضلال في الإجماع

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمُ أُمَّةً وَسَطًا ﴾ [البقرة: ١٤٣].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ يَتَأْيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلأَمْرِ مِنكُمْ ﴾ [النساء: ٥٩].
  - ٣) قوله تعالىٰ: ﴿فَسَّنُكُواْ أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنْتُمْ لَاتَعْلَمُونَ ﴾ [النحل: ٤٣].

#### التحليل الأصولي:

ذهب الجمهور إلى اشتراط العدالة في الاعتقاد والأفعال(١)؛ استدلالاً بالآيات، ووجوه الدلالة منها كما يلي:

بقوله تعالىٰ: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمُ أُمَّةً وَسَطًا ﴾ [البقرة: ١٤٣]؛ فإنّ غير العَدْل لا يُقبل قولُه، ولا شهادته، ولا يُقلّد في فتواه، فبالتالي لا يدخل في أهل الاجتهاد المعتد بقولهم (٢).

وكذلك الآية الثانية ذكرت أولي الأمر من المؤمنين، وأهل الضلال ليسوا ممن يوسد لهم الأمر.

وكذلك الآية الثالثة تدل على اعتبار أهل الذكر وهم أهل العلم بالقرآن والسنة، وهم المهتدون بهديهما، السائرون على نهجهما، قال القرطبي في حكاية الإجماع على وقوع السحر: «وعلى هذا أهل الحل والعقد الذين ينعقد بهم الإجماع، ولا عبرة مع اتفاقهم بحثالة المعتزلة، ومخالفتهم أهل الحق»(٣).

<sup>(</sup>١) كشف الأسرار (٣/ ٢٣٧)، المسودة، (ص ٣٢١)، العضد على ابن الحاجب (٢/ ٣٣).

<sup>(</sup>٢) روضة الناظر (٢/ ٥٥٤).

<sup>(</sup>٣) الجامع لأحكام القرآن (٢/ ٤٦).

\*\*

وخالف في ذلك الجويني والغزالي والآمدي وأبو الخطاب وغيرهم (۱)، فذهبوا إلى عدم اشتراط العدالة؛ لأنّ غير العدل داخلٌ في عموم الأمّة فيتناوله قوله تعالى: ﴿وَيَتَّبِعُ غَيْرَسَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [النساء:١١٥]، فهو بفسقه وبدعته لا يخرج من الإيمان.

وهذا كله في غير البدعة المكفرة(٢).

وقال بعض الشافعيّة: إن ذكر مستنداً قويّاً اعتُدّ بقوله، وإلا فلا.

قال ابن السمعاني: "وهذا التقسيم لا بأس به، وهذا كلام يقرب من مآخذ أهل العلم فليعول عليه". أهـ (٣).

قال الفتوحي: «وهذا كلّه في الفاسق بلا تأويل، أمّا الفاسق بتأويل: فمعتبر في الإجماع كالعدل». أهـ(٤)؛ وذلك لأن المتأول معذور كالجاهل.

وقد نص عليه الإمام الشافعي حيث قال: «فكل مستحل بتأويل من قول أو غيره فشهادته ماضية، لا ترد من خطأ في تأويله». أهـ(٥).





<sup>(</sup>١) البرهان (١/ ٦٨٨)، المستصفى (١/ ١٨٣)، الإحكام (١/ ٢٠٧)، التمهيد لأبي الخطاب (٣/ ٢٥٣).

<sup>(</sup>٢) ينظر: أصول الفقه لابن مفلح (٢/ ٣٩٩).

<sup>(</sup>٣) قواطع الأدلة (٣/ ٢٤٧)، وينظر: المحلي على جمع الجوامع (٢/ ١٨٧).

<sup>(</sup>٤) شرح الكوكب المنير (٢/ ٢٢٨).

<sup>(</sup>٥) الأم (٦/ ٢٠٦).



90

## لا ينعقد الإجماع مع مخالفة الواحد

- ا قوله تعالىٰ: ﴿ فَإِن نَنَزَعُنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنْهُم تُوَّمِنُونَ بِٱللّهِ وَٱلْأَخِرُ ذَالِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ﴾ [النساء: ٥٩].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا ٱخْنَلَفْتُمْ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَخُكُمُهُ ۖ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ [الشورى: ١٠].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ وَأَعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ ٱللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ ﴾ [آل عمران: ١٠٣].
- ٤) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَآ أَكُنُّ ٱلنَّاسِ وَلَوْ حَرَصْتَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ [يوسف: ١٠٣].
- ٥) قوله تعالىٰ: ﴿وَإِنَّا كَثِيرًا مِّنَ ٱلْخُلُطَآءِ لَيَنْ عِيبَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَاتِ وَقَلِيلٌ مَّاهُمْ ﴾ [ص: ٢٤].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿كَم مِن فِئةٍ قَلِيلَةٍ غَلَبَتْ فِئةً كَثِيرَةً بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَاللَّهُ مَع ٱلصَّكِيرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٤٩].
- ٧) قوله تعالىٰ: ﴿ أَعْمَلُواْ ءَالَ دَاوُرِدَ شُكُراً وَقَلِيلٌ مِّنْ عِبَادِى ٱلشَّكُورُ ﴾ [سبأ: ١٣].

## التحليل الأصولي:

هل ينعقد الإجماع بقول الأكثرين من أهل العصر، مع وجود مخالف، أو اثنين من المجتهدين؟

ذهب الجمهور إلى أنه لا ينعقد الإجماع مع المخالفة، قال ابن النجار: (ولا ينعقد الإجماع مع مخالفة مجتهد واحد يعتد بقوله عند الإمام أحمد رَخَالِقُهُ عَنْهُ وأصحابه، والأكثر؛ لأنه لا يسمى إجماعًا مع المخالفة؛ لأن الدليل لم ينهض إلا في كل الأمة)(١).

<sup>(</sup>١) شرح الكوكب المنير (٢/ ٢٢٩).



## وقد ساق بعض الأصوليين الأدلة، ومنها آيات الباب، وهي على قسمين:

- قسم ينهي عن التفرق، وهو ضد الإجماع.

- وقسم يبين أن قول الأكثر ليس بحجة، فلا بد أن تجمع الأمة حتىٰ يكون قولهم حجة.

قال ابن قدامة: «ولنا: أن العصمة إنما تثبت للأمة بكليتها، وليس هذا إجماع الجميع، بل هو مختلف فيه، وقد قال تعالى: ﴿فَإِن نَنزَعُنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ ﴾ [النساء: ٥٩]، ﴿ وَمَا الْخَلَفَتُمُ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَكُكُمُهُ وَإِلَى اللّهِ ﴾ [النساء: ٥٩]،

وقد وردت نصوص تدل على قلة أهل الحق، وذم الأكثرين، كقوله تعالى: ﴿ وَلَكِكِنَ أَكَ ثُرُهُمُ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [القصص: ٥٧]، ونحوها: ﴿ وَقَلِيلٌ مَّا هُمْ ﴾ [ص: ٢٤]، و ﴿ كَمْ مِن فِئَةٍ قَلِيلَةٍ غَلَبَتْ فِئَةً كَثِيرَةً ﴾ [البقرة: ٢٤٩]، ﴿ وَقَلِيلٌ مِّنْ عِبَادِى الشَّكُورُ ﴾ [سبأ: ١٣].

دليل ثان إجماع الصحابة علىٰ تجويز المخالفة للآحاد، فانفرد ابن مسعود بخمس مسائل في الفرائض، وابن عباس بمثلها.

فإن قيل: فقد أنكروا على ابن عباس القول بالمتعة، وإنما الربا في النسيئة، وأنكرت عائشة على زيد ابن أرقم مسألة العينة، وأنكر ابن عباس على من خالفه في العول، والجد.

قلنا: إنما أنكروا عليهم لمخالفتهم السنة المشهورة، والأدلة الظاهرة.

ثم هب أنهم أنكروا عليهم، والمنفرد منكر عليهم إنكارهم، فلم ينعقد الإجماع، فلا حجة في إنكارهم.

والشذوذ يتحقق بالمخالفة بعد الوفاق، ولعله أراد به الشاذ من الجماعة، الخارج على الإمام على وجه يثير الفتنة كفعل الخوارج». أهـ(١).



<sup>(</sup>١) روضة الناظر (٢/ ٤٦٦ - ٤٧١).



ومثاله كذلك أن الصحابة أجمعوا علىٰ ترك قتال مانعي الزكاة، وخالفهم فيه أبو بكر رَضِيًكُ عَنْهُ وحده، ولم يقل أحد: إن خلافه غير معتد به، بل لما ناظروه رجعوا إلىٰ قوله(١).

وذهب محمد بن جرير، وأبو بكر الرازي، وجماعة من المعتزلة، وابن خويز منداد، ورواية عن أحمد إلىٰ أنه ينعقد؛ واستدلوا بقوله تعالىٰ: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعَدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِدِهِ مَا وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعَدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِدِهِ مَا وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعَدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِدِهِ مَا وَلَيْ وَنُصَّلِهِ اللهِ عَلَيْ مَا اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهُ اللهِ اللهُ ال

قال الرازي؛ مبيناً وجه الدلالة: «اتفاق الجمع على الكذب ممتنع عادة، واتفاق الجمع القليل على ذلك غير ممتنع، فإذا اتفقت الأمة على الحكم الواحد إلا الواحد منهم أو الاثنين: كان ذلك الجمع العظيم قد أخبروا عن أنفسهم بكونهم مؤمنين، وذلك لا يحتمل الكذب، وأما الواحد والاثنان لما أخبروا عن أنفسهم بكونهم مؤمنين فذلك يحتمل الكذب.

وإذا كان كذلك كان ما اتفق عليه الكل سوى الواحد والاثنين هو سبيل المؤمنين قطعًا، فوجب أن يكون حجة». أهـ(٢).

كما استدلوا بأن مخالفة الواحد شذوذ، وقد نهى الشارع عن الشذوذ، وقال صَلِّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلِّم: «عليكم بالسواد الأعظم» (٣)، وقال: «الشيطان مع الواحد،

<sup>(</sup>١) المحصول (٤/ ٢٥٨).

<sup>(</sup>Y) المحصول (٤/ ٢٦٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه (٢/ ١٣٠٣)، كتاب الفتن، باب السواد الأعظم، رقم: (٣٩٥٠)، وفيه مقال، ضعفه ابن حزم كما في الإحكام (٤/ ٥٧٦)، وانظر: سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة (٦/ ٤٣٥)، رقم: (٢٨٩٦)، وضعيف الجامع الصغير، (ص ٢٦١)، رقم: (١٨١٥).



وهو من الاثنين أبعد»(١).

وما سبق من أدلة ترجح على هذا الاستدلال، وغاية ما فيه الأمر بلزوم الجماعة، والتحذير من التفرد والشذوذ.



<sup>(</sup>۱) أخرجه (۱/ ۲٦۸)، رقم: (۱۱٤)، والترمذي (٤/ ٢٦٦)، رقم: (٢١٦٥)، وصححه الألباني في سلسلة الأحاديث الصحيحة (١/ ٧٩٢)، رقم: (٤٣٠)، وصحيح الجامع الصغير (١/ ٤٩٨)، رقم: (٢٥٤٦).





## يجوز الاستدلال بما لم يستدل به الصحابة

ا) قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِدِهِ مَا تَوَلَىٰ وَنُصلِدِهِ جَهَنَّمٌ وَسَاءَتُ مَصِيرًا ﴾ [النساء: ١١٥].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾ [آل عمران: ١١٠].

#### التحليل الأصولي:

ذهب جمهور العلماء إلى أنّه يجوز إحداث دليل لم يستدل به الصحابة، ومن بعدهم، على مسألة مقرَّرة عندهم؛ وذلك قياسًا على جواز الاستدلال على المسألة الحادثة، التي لم يتكلَّموا فيها؛ فإنّه لا يلزم من الحالتين الخروج عن سبيل المؤمنين المنهي عنه في الآية، وليس فيه نفي لخيريتهم، بل هذا يثبت الخيرية للأمة إلى قيام الساعة؛ لتجدد اجتهادها ونظرها.

ولا زال الناس يستخرجون في كل عصر أدلة وتأويلات جديدة، ولم ينكر عليهم أحد فكان ذلك إجماعاً(١).

والشرط في ذلك أن لا يتضمن الاستدلال إبطال تأويل قديم لهم، فإن لزم من ثبوت التأويل الجديد القدح في التأويل القديم: لم يصح؛ بدلالة الآيتين أيضاً.

وذهب بعض الشافعية إلى عدم جواز ذلك واستدلوا بآيتي الباب أيضاً (٢).

وبين الرازي وجه الدلالة منهما بقوله: «أولها: أن الدليل الجديد مغاير لسبيل المؤمنين فوجب أن يكون محظوراً؛ لقوله تعالىٰ: ﴿وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ المُؤْمِنِينَ ﴾ [النساء: ١١٥].

<sup>(</sup>١) المحصول للرازي (٤/ ٢٢٥).

<sup>(</sup>٢) أصول الفقه لابن مفلح (٢/ ٤٤٢)، المهذب (٢/ ٩٢٩).

وثانيها: أن قوله تعالى: ﴿ كُنْتُم خَيْر أُمَّةٍ ﴾ [آل عمران: ١١٠]. خطاب مشافهة؛ فلا يتناول إلا أهل العصر الأول، ثم قوله: ﴿ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ ﴾ [آل عمران: ١١٠]. يقتضي كونهم آمرين بكل معروف، فكل ما لم يأمروا به ولم يذكروه: وجب أن لا يكون معروفا، فكان منكراً». أهد(١).

وأجاب بقوله: «إن قوله: ﴿وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [النساء: ١١٥]: خرج مخرج الذم، فيختص بمن اتبع ما نفاه المؤمنون؛ لأن ما لم يتكلم فيه المؤمنون بنفي ولا بإثبات لا يقال فيه: إنه اتباع لغير سبيل المؤمنين...

أن قوله: ﴿وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ ﴾ [آل عمران: ١١٠]. يقتضي نهيهم عن كل المنكرات، فكل ما لم ينهوا عنه وجب أن لا يكون منكراً، لكنهم ما نهوا عن هذا الدليل الجديد، فوجب أن لا يكون منكراً». أهـ(٢).

وقول الجمهور هو الراجح؛ لأن المقصود من الدليل - وهو تقرير الحكم - قد حصل بغيره، ولا يلزم المفتي استقصاء جميع الأدلّة، ما دام الاتّفاق حاصلاً على الحكم (٣).



<sup>(</sup>٣) ينظر: الإحكام للآمدي (١/ ٢٧٣)، العضد على ابن الحاجب (٢/ ٤٠)، المسودة، (ص ٣٢٩)، إرشاد الفحول، (ص ٨٧).



<sup>(</sup>١) المحصول (٤/ ٢٢٦).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق (٤/ ٢٢٧)، الإحكام (١/ ٣٣٥-٣٣٦).



# لا يشترط أن يبلغ أهل الإجماع عدد التواتر

١) قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِدٍ مَا تَوَلَىٰ وَنُصَٰلِهِ عَجَهَنَّمٌ وَسَاءَتُ مَصِيرًا ﴾ [النساء: ١١٥].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا ﴾ [البقرة: ١٤٣].

٣) قوله تعالىٰ: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ ﴾ [آل عمران: ١١٠].

### التحليل الأصولي:

ذهب جمهور الأصوليين إلى أنه لا يشترط في الإجماع تعيين عدد معين لا حد التواتر ولا غيره؛ وذلك لعمومات أدلة الإجماع، ومن أصرحها قوله تعالى: ﴿وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [النساء: ١١٥]؛ فإنّه مهما كان عدد المجتهدين: فإنّ إجماعهم لا يكون على ضلالة، ولم تعين الآية عدداً بل وردت مطلقة (١)، ومثلها قوله صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: «لا تجتمع أمتى على ضلالة» (٢).

وخالف في ذلك بعض الأصوليين، كإمام الحرمين: حيث اشترطوا بلوغ عدد التواتر في أهل الإجماع؛ بناءً على استدلالهم على حجّية الإجماع بدلالة العقل؛ حيث قالوا: إنّ الجمع الكثير لا يتصور تواطؤهم على الخطأ، فاشترطوا في هذا الجمع الكثير أن يبلغوا عدد التواتر الذي يحصل به العلم والقطع (٣).

<sup>(</sup>۱) ينظر: أصول السرخسي (۱/ ۳۱۲)، شرح تنقيح الفصول للقرافي ص(۳٤۱)، المستصفىٰ (۱/ ۱۸۸)، شرح الكوكب المنير (۲/ ۲۵۲).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣) البرهان للجويني (١/ ٢٦٧)، الإحكام للآمدي (١/ ٢٥١).

لكن ما سبق من استدلالات الجمهور أظهر، قال القرافي: «ولا يشترط بلوغ المجمعين إلى حد التواتر، بل لو لم يبق إلا مجتهد - والعياذ بالله - لكان قوله حجة». أهد(١).

وذلك حتى لا يخلو العصر من قائم بالحجة، فتستمر خيرية الأمة، التي لا تنفك عنها، وهو وجه الدلالة من الآيتين الأخيرتين.





<sup>(</sup>١) شرح تنقيح الفصول للقرافي، (ص ٢٤١).



# الإجماع السكوتي حجة

١) قوله تعالىٰ: ﴿وَمَاجَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ [الحج: ٧٨].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كُسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اللَّهِ وَسُعَها لَهَا مَا كُسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا الْكَسَبَتُ وَعَلَيْهَا مَا الْكَسَبَتُ وَلَا تَحْمِلُ عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا الْكَسَبَتُ رَبِّنَا وَلَا تُحْمِلُ عَلَيْنَا إِنْ فَسِينَا أَوْ أَخْطَأَنا وَلَا تُحْمِلُ عَلَيْنَا وَلَا تُحْمِلُنا مَا لَاطَاقَةَ لَنَا بِهِ عَلَى اللَّذِينَ مِن قَبْلِنا رَبَّنَا وَلَا تُحْمِلُنا مَا لَاطَاقَةَ لَنَا بِهِ عَلَى اللَّهِ البقرة: ٢٨٦].

#### التحليل الأصولى:

الإجماع السكوتي هو: أن يظهر بعض المجتهدين رأيا في مسألة، ويسكت بقية أهل عصرهم من المجتهدين (١).

### وهو محل خلاف علىٰ أقوال:

أشهرها أنه إجماع وحجة: وهو قول المالكية، وأكثر الشافعية، وظاهر كلام أحمد، وصححه النووي عن الإمام الشافعي رَحمَهُ اللهُ (٢).

وقالوا: لو لم يعتبر سكوتهم إجماعًا: لتعذر الإجماع؛ فإنه لا يمكن أن ينقل في المسألة الواحدة قول جميع علماء العصر تصريحًا(٣).

وهنا استدلوا بآيات رفع الحرج، وعدم التكليف فوق الوسع، قال السرخسي؛ مبينًا وجه الدلالة من الآيات: «لأن الله تعالى رفع عنا الحرج،

شرح مرتقى الوصول (٢/ ٢٢٦).

<sup>(</sup>٢) العضد علىٰ ابن الحاجب(٢/ ٣٧)، اللمع ص(٤٩)، الإحكام للآمدي (١/ ٢٥٢)، البحر المحيط للزركشي (٦/ ٤٥٨)، شرح الكوكب المنير (٢/ ٢٥٥).

<sup>(</sup>٣) شرح الكوكب المنير (٢/ ٢٥٦)، المحلي على جمع الجوامع (٢/ ١٨٩).

كما لم يكلفنا ما ليس في وسعنا، وليس في وسع علماء العصر السماع من الذين كانوا قبلهم يقرون، فكان ذلك ساقطاً عنهم، فكذلك يتعذر السماع من جميع علماء العصر، والوقوف على قول كل واحد منهم في حكم حادثة حقيقة، لما فيه من الحرج البين، فينبغي أن يجعل اشتهار الفتوى من البعض، والسكوت من الباقين: كافياً في انعقاد الإجماع». أهد(١).

وقالوا: إن السكوت دليل على الموافقة؛ لقوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في البكر: «إذنها صماتها»(٢).

وقيده بعض الحنابلة بانقراض العصر؛ وذلك لأنّ احتمالات السكوت مع عدم الموافقة تضعف بعد انقراض العصر، ولا يمكن أن يمرَّ العصر دون إظهار الحقّ وإعلانه، وهذا القيد فيه قوة، واعتبر بعض الأصوليين قولاً آخر (٣).

وذهب فريق إلى أنه حجة وليس بإجماع، وهذا رأي الجبائي المعتزلي(٤)، وهو قول الصيرفي أيضًا، واختاره الآمدي، ووافقهم ابن الحاجب(٥).

قالوا: هو حجة؛ لأن عدم الإنكار عليه دليل على أنه هو الحق؛ إذ لا يمكن

<sup>(</sup>١) أصول السرخسي (١/ ٣٠٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٩/ ٢٦)، رقم: (٦٩٧١) ومسلم (٢/ ١٠٣٧)، كتاب النكاح، باب استئذان الثيب في النكاح بالنطق، والبكر بالسكوت، رقم: (١٤٢١).

<sup>(</sup>٣) شرح الكوكب المنير (٢/ ٢٥٦)، العضد على ابن الحاجب (٢/ ٣٧)، وهناك أقوال أخرى، وقد أوصلها الشوكاني إلى اثني عشر قولاً. ينظر: إرشاد الفحول، (ص ٧٤)، وينظر: أحكام الإجماع والتطبيقات عليه، د. خلف المحمد، (ص ٥٧) وما بعدها.

<sup>(</sup>٤) هو محمد بن عبدالوهاب بن سلام الجبائي البصري المعتزلي، الفيلسوف له مصنفات في علوم القرآن توفي سنة (٣٠٣هـ).

<sup>(</sup>٥) الإحكام للآمدي (١/ ٢٥٢)، العضد علىٰ ابن الحاجب (٢/ ٣٧)، المحلي علىٰ جمع الجوامع (٢/ ١٨٩).



أن يخلو العصر عن قائم بالحجة، ولا يكون إجماعًا؛ لعدم توفر حد الإجماع فيه.

وذهب آخرون إلى أنه ليس بإجماع ولاحجة، وهو قول الظاهرية، وبعض الشافعية كالجويني، وبعض الحنفية، وغيرهم (١).

وقالوا: إن الساكت قد يسكت عن إظهار الخلاف لأسباب كثيرة، فلا يكون في السكوت دلالة على الموافقة، فلا يكون إجماعا ولا حجة (٢).

والراجح في هذه المسألة هو قول جمهور العلماء من أنه إجماع وحجة (٣)؛ إذ عدم نقل الخلاف دليل على أن الحق هو الذي ظهر وانتشر؛ لقوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم:

(لا تَزَالُ طَائِفَةٌ مِنْ أُمَّتِي ظَاهِرِينَ عَلَى الحَقِّ (٤).

وأما القول بأنه حجة وليس بإجماع: فأجيب عنه بأنه لا يخرج عن أحد أمرين:

-إما أن نقدر رضا الساكتين فيكون إجماعًا وحجة.

-وإما أن نقدر عدم رضاهم فلا يكون إجماعًا ولا حجة

والأول أظهر وأقرب، ولكن قيد ابن تيمية ذلك بموافقة ظواهر الأدلة، فقال: «لا يمكن إطلاق الحكم عليه: فإن غلب على الظن اتفاق الكل ورضا

<sup>(</sup>١) الإحكام لابن حزم (١/ ٥٠٧)، شرح الورقات، (ص ١٧٤)، أصول السرخسي (١/ ٣٠٣).

<sup>(</sup>٢) الإحكام للآمدي (١/ ٢٥٢)، العضد على ابن الحاجب (٢/ ٣٧)، إرشاد الفحول، (ص ٨٤)، إتحاف ذوي البصائر (٤/ ١٥٧) وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) فتاوئ ابن تيمية (٢٠/ ١٤)، المستصفىٰ للغزالي (١/ ١٩١)، القواعد والفوائد الأصولية لابن اللحام، (ص ٢٩٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم (٣/ ١٥٢٣)، كتاب الإمارة، باب قوله صَلَّلَتُهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: «لا تزال طائفة من أمتي ظاهرين على الحق لا يضرهم من خالفهم»، رقم: (١٩٢٠)، عن ثوبان رَحَوَلِتَهُ عَنْهُ.

الجميع فهو حجة ظنية، وإن حصل القطع باتفاق الكل فهو حجة قطعية، وإن ترجحت المخالفة، وعدم الرضا فلا يعتد به (١).

وهذا التفصيل يمكن اعتباره عند التعارض، وإلا فالأصل الاحتجاج بالإجماع السكوتي، والله أعلم.





<sup>(</sup>۱) فتاوي ابن تيمية (۲۰/ ۱۶).



# إجماع أهل المدينة ليس بحجة

١) قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَلِدٍ مَا تَوَلَّى وَنُصُلِدِ جَهَنَّمَ وَسَاءَتُ مَصِيرًا ﴾ [النساء: ١١٥].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿ يَآ أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ ٱلْطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُوْلِي ٱلْأَمْ مِنكُمْ ۖ فَإِن لَنَاعَنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾ [النساء: ٥٩].

#### التحليل الأصولي:

ذهب جمهور العلماء إلى أن إجماع أهل المدينة ليس بحجة؛ لأن الأدلة على حجية الإجماع تتناول جميع مجتهدي الأمة فلا تثبت العصمة لبعضهم إذا خالفهم البعض، والآية الأولى نهت عن اتباع غير سبيل المؤمنين، وأهل المدينة هم بعض المؤمنين وليسوا كلهم (١).

والآية الثانية دلت على أنه عند التنازع وجب الرجوع إلى الله ورسوله، وخلاف أهل المدينة يصدق عليه أنه تنازع، فلا يكون إجماعًا، ولا يرد إليه بل يرد إلى الكتاب والسنة (٢).

والمشهور عن الإمام مالك رَحْمَهُ الله أنه حجة، كما نسبه إليه الإمام الشافعي (٣)، والحارث المحاسبي (٤) وجماهير أصحابه.

<sup>(</sup>۱) الإحكام للآمدي (۱/ ۲٤۳)، المسودة، (ص ۳۳۲)، تيسير التحرير (۳/ ۲٤٤)، شرح الكوكب المنير (۲/ ۲۳۷).

<sup>(</sup>٢) الإحكام لابن حزم (٢/ ٢٧٠)، العدة لأبي يعلىٰ (٤/ ١١٤٤).

<sup>(</sup>٣) الرسالة للشافعي، (ص ٥٣٤).

<sup>(</sup>٤) هو الحارث بن أسد المحاسبي أبوعبدالله له مصنفات كثيرة في الزهد وأصول الدين توفي سنة



وأنكر نسبته إليه إمام الحرمين، وقال أبوبكر الرازي: «إنه قول للمتأخرين محدث، لا أصل له عند السلف». أهـ(١).

والصحيح أنه قول الإمام مالك رَحمَهُ الله ما لكن اختلفوا في قوله: هل هو حجة عنده بإطلاق، أم أنه مقيد بزمن الصحابة والتابعين، كما ذكره ابن الحاجب(٢)؟!

وهل هو في جميع المسائل أم ما كان طريقه النقل المستفيض كالصاع والمد والأذان والإقامة وغيرها، كما نقله الباجي والقرافي، وفصله القاضي عبدالوهاب والقرطبي (٣)؟!

ومن أدلة المالكية، ومن وافقهم قوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "إن المدينة طيبة تنفي خبثها كما ينفي الكير خبث الحديد» (3)، فدل الحديث على نفي الخبث، والخطأ خبث منفى عنها، فيكون اتفاقها معصوماً عن الخطأ.

وكذلك لأن أهل المدينة شاهدوا التنزيل وعلموا التأويل، فهي دار الهجرة، ومستقر الوحي، ومجمع الصحابة (٥).

وأجاب الجمهور عن أدلة المالكية بأن هذا الحديث وغيره إنما فيه فضيلة المدينة، وهذا لا يدل على الاحتجاج بإجماع أهلها، وإلا فمكة المكرمة لها



<sup>(</sup>٢٤٣هـ). صفة الصفوة (٢/ ٣٦٧).

<sup>(</sup>١) عمل أهل المدينة د. أحمد نور سيف، (ص٥٨).

<sup>(</sup>٢) العضد على ابن الحاجب (٢/ ٣٥).

<sup>(</sup>٣) المنتقىٰ للباجي (٧/ ١٨٩)، إحكام الفصول (١/ ٥٤٠)، شرح تنقيح الفصول للقرافي، (ص ٣٣٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٣/ ٢٠)، كتاب فضائل المدينة، باب فضل المدينة وأنها تنفي الناس، رقم: (١٣٨١)، عن (١٨٧١)، ومسلم (٢/ ٢٠٠٥)، كتاب الحج، باب المدينة تنفي شرارها، رقم: (١٣٨١)، عن أبي هريرة وَعَيْلِتُكَعَنُهُ.

<sup>(0)</sup>  $|V_{1}| = 10$  (1/  $|V_{2}| = 10$ ),  $|V_{2}| = 10$ 



فضيلة كذلك، وكذا الشام، واليمن(١١).

ولا يصح الاستدلال به على نفي الخطأ، وإلا لصح استدلال الشيعة بقوله تعالىٰ: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذَهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُو تَطْهِيرًا ﴾ [الأحزاب: ٣٣]، على عصمة أهل البيت، وحجية قولهم، وسيأتي بيان وجهه، والرد عليه.

وأما اجتماع الصحابة، ومشاهدتهم التنزيل: فلا تدل على انحصار العلم فيها؛ فقد خرج من المدينة جمع من الصحابة، وتفرقوا في الأمصار<sup>(٢)</sup>.

وقد حقق ابن تيمية رَحْمُهُ الله في إجماع أهل المدينة تحقيقًا فائقًا، فقال: إجماع أهل المدينة على أربع مراتب:

المرتبة الأولى: ما يجري مجرى النقل عن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّم: مثل نقلهم لمقدار الصاع والمد، وهذا حجة بالاتفاق.

المرتبة الثانية: العمل القديم بالمدينة قبل مقتل عثمان رَضَّالِلهُ عَنْهُ: فهذا حجة عند جمهور العلماء، فإن الجمهور على أن سنة الخلفاء الراشدين حجة، وما يعلم لأهل المدينة عمل قديم على عهد الخلفاء الراشدين مخالف لسنة النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

المرتبة الثالثة: إذا تعارض في المسألة دليلان كحديثين أو قياسين، وجهل أيهما أرجح، وأحدهما يعمل به أهل المدينة: ففي هذا نزاع:

فمذهب مالك والشافعي أنه يرجح بعمل أهل المدينة.

ومذهب أبي حنيفة أنه لا يرجح به.

<sup>(</sup>٢) إتحاف ذوي البصائر (٤/ ٩٠) وما بعدها.



<sup>(</sup>١) البحر المحيط للزركشي (٦/ ٤٤٨)، الإحكام للآمدي (١/ ٥٥٣).

ولأصحاب أحمد وجهان، ومن كلامه أنه قال: إذا رأى أهل المدينة حديثًا، وعملوا به فهو الغاية.

المرتبة الرابعة: العمل المتأخر بالمدينة... فالذي عليه أئمة الناس أنه ليس بحجة شرعية، وهذا مذهب الشافعي وأحمد وأبي حنيفة وغيرهم، وهو قول المحققين من أصحاب مالك، وربما جعله حجة بعض أهل المغرب من أصحابه، وليس معه للأئمة نص ولا دليل، بل هم أهل تقليد، ولم أرَ في كلام مالك ما يوجب جعل هذا حجة، وهو في الموطأ إنما يذكر الأصل المجمع عليه عندهم، فهو يحكي مذهبهم، وتارة يقول: الذي لم يزل عليه أهل العلم ببلدنا». أهد(۱).





<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي لابن تيمية (٢٠/ ٣٠٣) وما بعدها، المسودة، (ص ٣٣٢).



# اتفاق الخلفاء الأربعة ليس بحجة

١) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولَةٍ عَ مَا تَوَلَى وَنُصَٰلِهِ عَجَهَنَمٌ وَسَاءَتْ مَصِيرًا ﴾ [النساء: ١١٥].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿ يَا يَنُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ ٱلَّهِ عَوْا ٱللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَأُوْلِي ٱلْأَمْنِ مِنكُمْ ۖ فَإِن لَا تَعْلَمُ فَإِن اللَّهِ وَالرَّسُولِ ﴾ [النساء: ٥٩].

#### التحليل الأصولي:

ذهب جمهور العلماء إلى أن اتفاق الخلفاء الأربعة لا يعد إجماعًا، ولا يعتبر حجة، واستدلوا على عدم حجيته: بعمومات أدلة الإجماع، ومنها قوله تعالى: ﴿وَيَتَبِعُ عَنَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [النساء: ١١٥]، والخلفاء الأربعة ليسوا كل المؤمنين؛ ولذلك نجد أن ابن عباس رَحَوَلَتُهُمَا خالف جميع الصحابة في خمس مسائل في الفرائض، وابن مسعود رضي لله عنه في أربع مسائل (١)، وغيرهما، ولم يحتج عليهم أحد بإجماع الخلفاء الأربعة.

والآية الثانية حجة على الإجماع الذي لا تنازع فيه بين الأمة، فلو وقع نزاع لآحاد الصحابة وجب رده إلى الله ورسوله، ولم يكن قول غيرهم حجة عليهم.

وذهب بعض العلماء إلى حجية اتفاق الخلفاء الأربعة، ووجوب اتباعهم دون من خالفهم من الصحابة، وهو رأي الإمام أحمد في رواية عنه، اختارها ابن البنا(۲)، وهو قول أبى خازم(۳) من الحنفية، وحكم به في توريث ذوي الأرحام،

<sup>(</sup>١) ينظر: المستصفىٰ للغزالي (١/ ١٨٦)، كشف الأسرار (٣/ ٢٤٦)، شرح الكوكب المنير (٢/ ٢٤١).

<sup>(</sup>٢) هو الحسن بن أحمد بن عبدالله بن البناء البغدادي، أبو علي المقرئ المحدث الفقيه له مصنفات كثيرة في مختلف العلوم منها شرح الخرقي ومختصر غريب الحديث لأبي عبيد توفي سنة (٢١) هـ). طبقات الحنابلة (٢/ ٢٤٣).

<sup>(</sup>٣) هو عبدالحميد بن عبدالعزيز البصري الحنفي، ولي قضاء الشام والكوفة وله مصنفات منها: =



ولم يعتبر خلاف زيد بن ثابت للخلفاء الأربعة، وأنفذ حكمه الخليفة(١).

واستدلوا بالآية الثانية، ووجه الدلالة أن أولي الأمر هنا ورد تفسيرهم بأنهم الخلفاء الأربعة فوجبت طاعتهم.

وأجيب بأنها عامة تدل على المجموع عند عدم التنازع(٢).

ويحتمل أن يكون أصحاب هذا القول إنما أرادوا تقديم قول الخلفاء على غيرهم في الاجتهاد، فهو من باب الترجيح لا الحجية مطلقاً، ويدل عليه قوله صَلَّلَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَّ: «عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين»(٣).

قال القاضي الباقلاني: "إن القائلين بهذا المذهب أرادوا الترجيح لقولهم على قول غيرهم؛ لفضل سبقهم، وتعددهم، وطول صحبتهم، وعندنا أن الترجيح إنما يطلب به غلبة الظن، لا العلم». أهـ(٤).





<sup>=</sup> أدب القاضى توفى سنة (٩٢هـ). الفهرست، (ص ٢٩٢)، البداية والنهاية (١١/ ٩٩).

<sup>(</sup>١) وهو المعتضد بالله، انظر: تاريخ الخلفاء، (ص ٣٦٨) عن شرح الكوكب المنير (٢/ ٢٤٠).

<sup>(</sup>٢) ينظر: كتاب المسائل الأصولية في قوله تعالىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِ ٱلأَمْرِ مِنكُمْ ﴾ للعويد، (ص ٥٥).

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٤) البحر المحيط للزركشي (٦/ ٤٥٢).

# إجماع أهل البيت ليس بحُجّة

١) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ
 سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَلِدٍ مَا تَوَلَّى وَنُصْلِهِ عَجَهَنَّمُ وَسَاءَتْ مَصِيرًا ﴾ [النساء: ١١٥].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿وَيُنَزِّلُ عَلَيْكُم مِّنَ ٱلسَّكَمَآءِ مَآءً لِيُطُهِّرَكُم بِهِ وَيُذَهِبَ عَنكُورُ رِجْزَ ٱلشَّيْطَانِ وَلِيَرْبِطَ عَلَى قُلُوبِكُمْ وَيُثَبِّتَ بِهِ ٱلْأَقْدَامَ ﴾ [الأنفال: ١١].

### التحليل الأصولي:

ذهب جماهير العلماء إلى أنّ إجماعَ أهل البيت ليس بحجة؛ لأنّهم ليسوا جميع الأمة، فلا تدلُّ الأدلّة على حُجّيّةِ قَوْلِهم، فالآية نهت عن اتباع غير سبيل المؤمنين جميعهم، لا بعضهم (١).

وخالف في ذلك الشيعة، فزعموا أنّ إجماعَهم حُجَّةُ؛ مستدلِّين بآية التطهير، ففي الحديث: «لما نَزَلَ قولُه تَعَالَى: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذَهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ ففي الحديث: «لما نَزَلَ قولُه تَعَالَى: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذَهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ الْهَلَه، الْبَيْتِ وَيُطُهِرَكُو تَطْهِيرًا ﴾ [الأحزاب: ٣٣]، أَدَارَ النَّبيُّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الكِساءَ على أهله، وقالَ: هَوْ لاءِ أَهْلُ بَيْتِي وخَاصَّتِي، اللَّهُمَّ أَذْهِبْ عَنْهُمُ الرِّجْسَ، وطَهَرْهُمْ تَطْهيراً »(٢)، فزعموا أنَّ الخطأ رِجْسٌ، وهو منفيٌ عنهم، فيكون قولهم حجّة؛ لعصمتهم.

كما استدلوا بقوله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: «وأنا تارك فيكم ثقلين: أولهما كتاب الله، فيه الهدى والنور، فخذوا بكتاب الله، واستمسكوا به»، ثم قال: «وأهل بيتي

<sup>(</sup>۱) أصول السرخسي (۱/ ۳۱٤)، شرح تنقيح الفصول ص ٣٣٤، نهاية السول (٢/ ٣٥٥)، المسودة ص ٣٣٣، شرح الكوكب المنير (٢/ ٢٤٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٤/ ١٨٨٣)، كتاب الفضائل، باب فضائل أهل بيت النبي صَلَّاتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، رقم: (٢٤٢٤)، عن سعد بن أبي وقاص رَحِوَّاللَهُ عَنْهُ.



أذكركم الله في أهل بيتي، أذكركم الله في أهل بيتي، أذكركم الله في أهل بيتي الله الله في أهل بيتي الله الله في أهل البيت فيكون ففيه الوصيّة بأهل البيت فيكون اتّفاقُهم مَعصوماً.

والجواب عن استدلالهم بالآية: أنّ الرّجْس هنا ليس هو الخطأ، ولا دلالة فيه على العصمة، وإنّما المقصود به القذر والعقاب وأسباب الغضب، وقد وردت هذه اللفظة بهذه المعاني في عدة مواطن من القرآن، قال الراغب الأصبهاني: «الرجس: الشي القذر يقال: رجل رجس ورجال أرجاس، قال تعالى: ﴿وِجْسُ مِنْ عَمَلِ ٱلشّيَطُنِ ﴾ [المائدة: ٩٠]... وجعل الكافرين رجساً من عنالى: ﴿وَأَمّا اللّذِينَ فِي قُلُوبِهِم حيث أن الشرك بالعقل أقبح الأشياء، قال تعالى: ﴿وَأَمّا اللّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرَثُ مَنْ الشرك بالعقل أقبح الأشياء، قال تعالى: ﴿وَأَمّا اللّذِينَ فِي قُلُوبِهِم الرّجِسِهِم ﴾ [التوبة: ١٢٥]، وقوله تعالى: ﴿وَيَجْعَلُ التّن، وقيل: الرجس: النتن، وقيل: الرجس: النتن، وقيل: العذاب، وذلك كقوله: ﴿إنّما المُشْرِكُونَ نَجَسُ ﴾ [التوبة: ٢٨]، وقوله تعالى: ﴿أَوْلَحُمْ خِنزِيرِ فَإِنّهَ المُرْبِقُسُ ﴾ [الأنعام: ١٤٥]». أهـ (٢٠).

وقد ورد هذا الوصف في أهل بدر وهم غير معصومين باتفاق الجميع، فقال الله تعالىٰ فيهم: ﴿وَيُنَزِّلُ عَلَيْكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً لِيُطُهِّرَكُم بِهِۦ وَيُذَهِبَ عَنكُرُ رِجْزَ ٱلشَّيْطَنِ وَلِيَرْبِطَ عَلَى قُلُوبِكُمْ وَيُثَبِّتَ بِهِ ٱلْأَقَدَامَ ﴾ [الأنفال: ١١].

ومحل الشاهد من الآية في الرد عليهم، وإلزامهم بمقتضى قولهم، وأوجه الرد على هذا القول كثيرة ليس هذا محلها (٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الإشارات الإلهية، للطوفي، ص٥٠٦، بحث: آية التطهير وعلاقتها بعصمة الأئمة، للدكتور عبدالهادي الحسيني (الشاملة).



<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (٤/ ۱۸۷۳)، كتاب الفضائل، باب من فضائل علي بن أبي طالب رَخَيَلَتُهُ عَنْهُ، رقم: (٢٤٠٨)، عن زيد بن أرقم رَخَيَلَتُهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٢) مفردات القرآن، (ص ٣٤٢).



وكذلك الحديث؛ فإنّ المقصود به الوصيّة بإيفاء حقوق القرآن من الإيمان به، والعمل بأحكامه، وتلاوة آياته، وحق أهل البيت، وهو إكرامهم، وصلتهم، وبرّهم (۱).



<sup>(</sup>١) شرح الكوكب المنير (٢/ ٢٤٢)، المهذب (٢/ ٩٥٤).



# الأخذ بأقل ما قيل ليس عملاً بالإجماع

قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَسَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [النساء: ١١٥].

# التحليل الأصولي:

توضيح القاعدة يحتاج إلى مقدمات: فالمراد بها أن يرد الفعل عن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مبنياً لمجمل، ويحتاج إلى تحديده، فيصار إلى اقل ما يوجد، كما قال الشافعي في أقل الجزية: إنه دينار(١).

أو أن يختلف الصحابة في تقدير: فيذهب بعضهم إلى مائة مثلاً، وبعضهم إلى حمسين.

أو يختلف المختلفون بعدهم في أمر على أقاويل: فإن كان ثَمَّ دلالة تعضد أحد القولين صير إليها، وإن لم يكن دلالة: فقد اختلف فيه الأصوليون:

فمنهم من قال يأخذ بأقل ما قيل، كما قال الشافعي: «أنا وأنت مجمعان على أن تغرم العاقلة الثلث فأكثر، ومختلفان فيما هو أقل منه، وإنما قامت الحجة بإجماعي وإجماعك على الثلث»(٢).

وهو قول القاضي أبو بكر الباقلاني، قال القاضي عبد الوهاب: «وحكىٰ بعض الأصوليين إجماع أهل النظر عليه». أهـ(٣).



<sup>(</sup>١) ينظر: البحر المحيط للزركشي (٨/٢٦).

<sup>(</sup>٢) الرسالة، ص٥٣٢.

<sup>(</sup> $^{(7)}$ ) البحر المحيط للزركشي ( $^{(7)}$ ).



لذلك كان مذهب الشافعي أن دية اليهودي الثلث، وحكى اختلاف الصحابة فيه، وأن بعضهم قال بالمساواة، وبعضهم قال بالثلث، فكان هذا أقلها(١).

ومن أدلتهم قوله تعالى: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَّ وَلَوْكَانَ مِنْ عِندِعَيْرِاللَّهِ لَوَجَدُواْفِيهِ الْخَنِلَافَا كَثِيرًا ﴾ [النساء: ٨٢]، وقد بين ابن حزم وجه الدلالة منها على القول بالحجية، فقال: «لأنه قد صح إلزام الله سُبْكَانَهُ وَتَعَالَى لنا اتباع الإجماع والنص، وحرم علينا القول بلا برهان، فإذا اختلف الناس في شيء فأوجب قوم فيه مقداراً ما، وذلك نحو النفقات والأروش والديات وبعض الزكوات، وما أشبه ذلك.

وأوجب آخرون أكثر من ذلك، واختلفوا فيما زاد على ذلك: فالإجماع فرض علينا أن نأخذ به.

وأما الزيادة فدعوى من موجبها إن أقام على وجوبها برهاناً من النص: أخذنا به والتزمناها، وإن لم يأت عليها بنص: فقوله مطرح، وهو مبطل عند الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى بيقين لا شك فيه، ونحن محقون في الأخذ بأقل ما قيل عند الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى بيقين؛ لأنه أمر مجتمع عليه، والاتفاق من عند الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى، ولزوم ما اجتمع عليه فرض لا شك فيه، والاختلاف ليس من عند الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى، قال الله تعالى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبّرُونَ الْقُرْءَانَ وَلُو كَانَ مِنْ عِندِغَيْرِ اللهِ لَوَجَدُوا فِيهِ النّفِ اللهُ عَيْرًا للهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُل

وخالف بعضهم فلم يعتبر الأخذ بأقل ما قيل دليلاً (٣).

واختلفوا في موجب الأخذ بأقل ما قيل، فقال بعضهم: بأنه حجة من جهة الإجماع، كما سبق، وقال بعضهم: هو حجة لاستصحاب دليل العقل علىٰ براءة

<sup>(</sup>١) ينظر: شرح الكوكب المنير (٢/ ٢٥٧).

<sup>(</sup>٢) الإحكام لابن حزم (٥/ ٤٨).

<sup>(</sup>٣) إرشاد الفحول، (ص ٢٤٤).



الذمة؛ لذلك يتكلم عنه بعض الأصوليين في مسائل الاستصحاب الذي سيأتي الكلام عنه (١).

وهذا التوجيه أرجح؛ لذلك قال الغزالي: «لو كان إجماعاً لكان موجب الزيادة مخالفاً للإجماع». أهـ(٢).

فنص القاعدة يتوجه على هذه المسألة عند من يقول بالأخذ بأقل ما قيل، فوجه كونه ليس إجماعًا: وقوع الخلاف أصلاً، فلا يكون أحد الأقوال سبيلاً للمؤمنين يجب اتباعه.

# وقسم ابن السمعاني المسألة إلى قسمين:

أحدهما: أن يكون ذلك فيما أصله البراءة، فإن كان الاختلاف في وجوب الحق وسقوطه: كان سقوطه أولي؛ لموافقة براءة الذمة، ما لم يقم دليل الوجوب.

وإن كان الاختلاف في قدره بعد الاتفاق على وجوبه، كدية الذمي إذا وجبت على قاتله، فهل يكون الأخذ بأقله دليلاً؟

اختلف أصحاب الشافعي فيه.

القسم الثاني: أن يكون مما هو ثابت في الذمة، كالجمعة الثابت فرضها مع اختلاف العلماء في عدد انعقادها، فلا يكون الأخذ بالأقل دليلاً لارتهان الذمة بها، فلا تبرأ الذمة بالشك(٣).





<sup>(</sup>١) الإبهاج للسبكي (٣/ ١٨٧)، الإحكام للآمدي (١/ ٢٨١)، فواتح الرحموت (٢/ ٢٤١).

<sup>(</sup>٢) المستصفى (١/ ٢١٦).

<sup>(</sup>٣) قواطع الأدلة للسمعاني (٣/ ٣٩٤- ٣٩٦)، بتصرف.



#### القياس



# المبحث الرابع

# القياس حجّة

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿فَأَعْتَبِرُواْ يَنَأُولِي ٱلْأَبْصَـٰرِ ﴾ [الحشر: ٢].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿وَمَن قَنَلَهُ مِنكُم مُّتَعَمِّدًا فَجَزَآء مِّشْلُ مَا قَنَلَ مِنَ ٱلنَّعَمِ يَعَكُمُ بِهِ ع ذَوَا
   عَدْلِ مِنكُمْ ﴾ [المائدة: ٩٥].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَى أَوْلِى ٱلْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ
   يَسْتَنَا بِطُونَهُ مِنْهُمْ ﴾ [النساء: ٨٣].
- إن قوله تعالى: ﴿ أَولَمْ يَرَوْا أَنَّ اللَّهَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ قَادِرُ عَلَىٓ أَن يَخْلُقَ مِثْلَهُمْ ﴾ [الإسراء: ٩٩].
- ٥) قوله تعالىٰ: ﴿ أَوَلَيْسَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِقَادِرٍ عَلَىٰٓ أَن يَخْلُقَ مِثْلَهُمْ بَلَىٰ وَهُوَ ٱلْخَلَقُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ [يس: ٨١].
  - ٦) قوله تعالىٰ: ﴿كُمَابِدَأُنَا أَوَّلَ خَلْقِ نَعْيِدُهُۥ ﴾ [الأنبياء: ١٠٤].
    - ٧) قوله تعالىٰ: ﴿كُمَّا بَدَأَكُم تَعُودُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٩].
    - ٨) قوله تعالىٰ: ﴿قُلْ يُحْمِيهَا ٱلَّذِي آَنشَا هَاۤ أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾ [يس: ٧٩].
      - ٩) قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّ ٱلَّذِي ٓ أَحْيَاهَا لَمُحْبِي ٱلْمَوْقَ ﴾ [فصلت: ٣٩].
  - ١٠) قوله تعالىٰ: ﴿مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ ٱلَّذِي ٱسْتَوْقَدَ نَارًا ﴾ [البقرة: ١٧].
- 11) قوله تعالىٰ: ﴿مَّثَلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُولَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ كَمْثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ ﴾ [البقرة: ٢٦١].



- ١٢) قوله تعالىٰ: ﴿ مَّثَلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَيِّهِمْ أَعْمَالُهُمْ كَرَمَادٍ ٱشْتَدَّتْ بِهِ ٱلرِّيحُ فِي يَوْمٍ عَاصِفٍ ﴾ [إبراهيم: ١٨].
- ١٣) قوله تعالىٰ: ﴿ مَثَلُ ٱلَّذِيكَ ٱتَّخَذُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَوْلِكَآءَ كَمَثُلِ ٱلْمَنكَبُوتِ ٱللَّهِ أَوْلِكَآءً كَمَثُلِ ٱلْمَنكَبُوتِ ١٤].
- ١٤) قوله تعالى: ﴿ مَثَلُ ٱلَّذِينَ حُمِّلُواْ ٱلنَّوْرَئةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا كَمَثَلِ ٱلْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَارًا ﴾ [الجمعة: ٥].
- ١٥) قوله تعالىٰ: ﴿ ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا رَّجُلًا فِيهِ شُرَكَآهُ مُتَشَكِسُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لِرَجُلٍ هَلَ يَسْتَوِيَانِ مَثَلًا ﴾[الزمر:٢٩].
- 17) قوله تعالى: ﴿فَشَلُهُۥ كَمَثَلِ ٱلْكَلْبِ إِن تَحْمِلُ عَلَيْهِ يَلْهَثُ أَوْ تَتُرُكُهُ يَلْهَثُ أَوْ تَتُرُكُهُ يَلْهَثُ ﴾[الأعراف: ١٧٦].
- ١٧) قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ مَثَلَعِ سِهَ عِندَ ٱللَّهِ كَمَثَلِ ءَادَمٌ خَلَقَكُهُ مِن تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ وَكُمْ فَيَكُونُ ﴾ [آل عمر ان ٩٠].
  - ١٨) قوله تعالىٰ: ﴿ فَإِن نَنَزَعُنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَىٰ اللَّهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾ [النساء: ٥٩].
- ١٩) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا ٱخْنَلَفْتُمُ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُ وَإِلَى ٱللَّهِ ﴾ [الشورى: ١٠].
- ٢٠) قوله تعالىٰ: ﴿ كِتَبُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِنُخْرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَى صِرَطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ﴾ [إبراهيم: ١]
- ٢١) قوله تعالى: ﴿وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلذِّكَرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ
   يَنَفَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٤٤]
- ٢٢) قوله تعالىٰ: ﴿وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ تِبْيَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ [النحل: ٨٩]
- ٢٣) قوله تعالىٰ: ﴿وَكَنَالِكَ أَوْحَيْنَآ إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أَمْرِنَا ۚ مَا كُنْتَ تَدْرِي مَا أَلْكِنَبُ وَلَا



ٱلْإِيمَنُ وَلَكِكِن جَعَلْنَهُ نُورًا نَهُدِى بِهِ عَن نَشَآهُ مِنْ عِبَادِنَا ۚ وَإِنَّكَ لَهَّدِىٓ إِلَىٰ صِرَطِ مُّسْتَقِيمٍ ﴾ [الشورى: ٥٢].

- ٢٤) قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ يَرَوْا كُمْ أَهْلَكُنَا مِن قَبْلِهِم مِّن قَرْنِ مَكَنَّنَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مَا لَدُ نُمكِن لَكُرْ وَأَرْسَلَنَا ٱلسَّمَاءَ عَلَيْهِم مِّدْرَارًا وَجَعَلْنَا ٱلْأَنْهَارَ تَجْرِى مِن تَحْنِهِمْ فَأَهْلَكُنَهُم مِلْدُونِهِمْ وَأَنشَأْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ قَرْنًاءَ اخْرِينَ ﴾ [الأنعام: ٦].
- ٢٥) قوله تعالىٰ: ﴿ كَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ كَانُواْ أَشَدَّ مِنكُمْ قُواَ وَا كُثَرَ اللهِ وَأَوْلَدُوا فَاسْتَمْتَعُوا بِخَلَقِهِمْ فَاسْتَمْتَعُمْ بِخَلَقِكُمْ كَانُواْ أَشَدَمْتَعُ النَّذِينَ المُولَا وَأَوْلَدُوا فَاسْتَمْتَعُ النَّذِينَ مَا السَّمْتَعُ النَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ بِخَلَقِهِمْ وَخُضْتُمُ كَالَّذِى خَاضُواْ أُوْلَدَيِكَ حَبِطَتَ أَعْمَلُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالتَّوْمِةَ وَأُولَدِيكَ هُمُ الْخَدْسِرُونَ ﴾[التوبة: ٦٩].
- ٢٦) قوله تعالىٰ: ﴿وَرَبُّكَ ٱلْغَنِيُّ ذُو ٱلرَّحْمَةِ إِن يَشَأْ يُذُهِبُكُمْ وَيَسَتَغُلِفُ مِنْ بُعَدِكُم مَّا يَشَاءُ كُمَا ٱنشَاكُمُ مِّن ذُرِّيَةِ قَوْمٍ ءَاخَرِينَ ﴾ [الأنعام: ١٣٣].
- ٢٧) قوله تعالىٰ: ﴿فَأَصْبَحُواْ لَا يُرَى ٓ إِلَّا مَسَكِنُهُمَّ كَذَلِكَ بَحْزِي ٱلْقَوْمَ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ [الأحقاف: ٢٥].
- ٢٨) قوله تعالى: ﴿أَفَامُ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنْظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ
   دَمَّرَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمُ وَلِلْكَفِرِينَ أَمْثَالُهَا ﴾ [محمد: ١٠].
- ٢٩) قوله تعالىٰ: ﴿أَفَنَجْعَلُ ٱلْمُتْلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ ﴿ ثَا لَكُو كَيْفَ تَحَكَّمُونَ ﴾ [القلم: ٣٥، ٣٦].
- ٣٠) قوله تعالىٰ: ﴿ أَمْ نَجْعَلُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمُلُواْ ٱلصَّلِحَتِ كَٱلْمُفْسِدِينَ فِي الْأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ ٱلْمُتَّقِينَ كَٱلْفُجَّادِ ﴾ [ص: ٢٨].
- ٣١) قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُٰلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِيتَآيِ ذِى ٱلْقُرْدِكِ ﴾ [النحل: ٩٠].



٣٢) قوله تعالىٰ: ﴿لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِٱلْبَيِّنَتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِئنبَ وَٱلْرَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِئنبَ وَٱلْرَانَ لِيَقُومَ ٱلنَّاسُ بِٱلْقِسْطِ ﴾[الحديد: ٢٥].

### التحليل الأصولي:

قبل الكلام عن حجية القياس لا بد من بيان مفهومه، فأقول:

أولاً: القياس لغة: مصدر قاس، ومنه القوس، قال ابن فارس: (القاف والواو والسين: أصل واحد يدل على تقدير شيء بشيء، ثم يصرف فتقلب واوه ياء)، وقال: (ومنه القياس، وهو تقدير الشيء بالشيء، والمقدار مقياس. تقول: قايست الأمرين مقايسة وقياساً)(۱)، ومنه قولهم: قست الثوب بالذراع، قال ابن منظور: (قاس الشيء يقيسه قيساً وقياساً واقتاسه وقيسه إذا قدره على مثاله)(۲)، فهو من التقدير والمساواة(۳).

ثانياً: اصطلاحا: اختلفت مذاهب الأصوليين في تعريفهم للقياس، وذلك راجع إلىٰ تصورهم للقياس، وهل هو دليل مستقل، أو هو من فعل المجتهد؟ فأما من ذهب إلىٰ أنه دليل مستقل فعرفه بأنه:

«الاستواء بين الفرع والأصل في العلة المستنبطة من حكم الأصل». وهذا مذهب ابن الحاجب والآمدي وابن الهمام وغيرهم(٤).

وأما من ذهب إلى أنه من فعل المجتهد، ولا يتحقق إلا بوجوده، فعرفه بقوله: «حمل معلوم على معلوم، في إثبات حكم لهما، أو نفيه عنهما، بأمر يجمع



<sup>(</sup>١) معجم مقاييس اللغة (٥/ ٤٠).

<sup>(</sup>٢) لسان العرب (٦/ ١٨٧).

<sup>(</sup>٣) ينظر: أدلة التشريع ص(١٠).

<sup>(</sup>٤) العضد علىٰ ابن الحاجب (٢/ ٢٠٤)، الإحكام للآمدي (٣/ ٩).



بينهما، من إثبات حكم أو صفة أو نفيهما»(١).

وهو مذهب الجمهور $(^{(Y)})$ ، وهذا التعريف أوسع وأدق؛ حيث يشمل أنواع القياس الأصولي $(^{(Y)})$ .

وأما حجية القياس: فقد ذهب جماهير العلماء إلى أن القياس حجة شرعية في إثبات الأحكام؛ ولذلك عده أكثر الأصوليين من الأدلة المتفق عليها، قال السمعاني: (ذهب كافة الأمة من الصحابة والتابعين وجمهور الفقهاء إلى أن القياس الشرعي أصل من أصول الشرع)(٤).

فيعتبر القياس المصدر الرابع من مصادر التشريع عند أكثر العلماء، وهو من أصول الاجتهاد؛ لذلك قال الإمام الشافعي: (كل ما نزل بمسلم فقيه حكم لازم، أو على سبيل الحقّ فيه دلالةٌ موجودة، وعليه إذا كان فيه بعينه حكمٌ: اتباعه، وإذا لم يكن فيه بعينه طُلِب الدلالة على سبيل الحق فيه بالاجتهاد. والاجتهاد القياسُ)(٥)، فجعل أصل الاجتهاد هو القياس.

وقد بين السرخسي بداية مخالفة السلف في إثباتهم للقياس، فقال: (وأول من أحدث هذا القول إبراهيم النظام، وطعن في السلف؛ لاحتجاجهم بالقياس، ونسبهم بتهوره إلى خلاف ما وصفهم الله به... ثم نشأ بعده رجل متجاهل يقال له داود الأصبهاني، فأبطل العمل بالقياس من غير أن يقف على ما هو مراد كل

<sup>(</sup>۱) (وهو تعريف الباقلاني، واختاره المحققون، ينظر: إحكام الفصول للباجي ٢٨٥، البرهان للجويني (٢/٥)، المستصفىٰ للغزالي (٢/ ٢٨٥)، الإحكام للآمدي (٣/٩)، نهاية السول (٣/٣).

<sup>(</sup>٢) المستصفىٰ للغزالي (٢/ ٢٢٨)، الحدود للباجي، (ص ٦٩)، أصول السرخسي (٢/ ١٤٣)، شرح الكوكب المنير (٤/ ٧)، نشر البنود (٢/ ١٠٤).

<sup>(</sup>٣) وسيُّذكر منها: قياس الدلالة، وقياس العكس، وقياس الأولى، وقياس الشبه.

<sup>(</sup>٤) قواطع الأدلة (٢/ ٧٢).

<sup>(</sup>٥) الرسالة للشافعي، ص(٤٧٦).

فريق ممن كان قبله، ولكنه أخذ طرفاً من كل كلام، ولم يشتغل بالتأمل فيه؛ ليتبين له وجه فساده، قال: القياس لا يكون حجة، ولا يجوز العمل به في أحكام الشرع، وتابعه على ذلك أصحاب الظواهر الذين كانوا مثله في ترك التأمل، وروئ بعضهم هذا المذهب عن قتادة ومسروق وابن سيرين، وهو افتراء عليهم)(۱).

واستدل الأصوليون على حجية القياس بالكتاب والسنة والإجماع والعقل، وما يهمنا هنا الكلام عن هذه الأدلة من الآيات القرآنية، وبيان وجوه دلالتها، وقد حاولت استقصاء وجمع ما ذكره الأصوليون متناثراً، مع ذكر نظائرها من الآيات المشتركة في وجوه الدلالة، وأتناولها كما يلى:

1) قوله تعالى: ﴿فَاعَتَبِرُواْ يَكَأُولِ ٱلْأَبْصَدِ ﴾ [الحشر: ٢]، وهو من أشهر أدلة الأصوليين، قال الزركشي: (ومن أشهرها قوله تعالى: ﴿فَاعَتَبِرُواْ يَكَأُولِ ٱلْأَبْصَدِ ﴾ [الحشر: ٢] وقد سئل أبو العباس أحمد بن يحيى ثعلب وهو من أئمة اللسان عن «الاعتبار «فقال: أن يعقل الإنسان الشيء فيعقل مثله. فقيل: أخبرنا عمن رد حكم حادثة إلى نظيرها أيكون معتبرا؟ قال: نعم هو مشهور في كلام العرب...واعتمد ابن سريج في إثباته على قوله: ﴿فَاعَتَبِرُواْ يَكَأُولِي ٱلْأَبْصَدِ ﴾ ونقل القاضي أبو بكر في «التقريب «اتفاق أهل اللغة على أن الاعتبار اسم يتناول تمثيل الشيء بغيره، واعتباره به، وإجراء حكمه عليه، والتسوية بينهما في ذلك) (٢)، وقال السرخسي: (والاعتبار: هو العمل بالقياس والرأي فيما لا نص فيه) (٣).

وذهب بعض الأصوليين إلى أن في هذا الاستدلال نوع تكلف؛ لأن سياق الآية يفيد معنى الاتعاظ بحال أولئك، وليس فيه تعرض لهذه العملية الاجتهادية



<sup>(</sup>١) أصول السرخسي (٢/ ١١٨ - ١١٩)، وينظر: الصادع في الرد على من قال بالقياس، لابن حزم، ص٣٨٢.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط (٧/ ٢٨-٢٩).

<sup>(</sup>٣) أصول السرخسى (٢/ ١٠٦).



بتفاصيلها الأصولية (١)، وأجيب بأنه معنى عام فيشمل كل ما سبق، واعترض عليه بأن التعميم يلزم منه وجوب كل عبور من شيء إلىٰ شيء (٢).

قال الشوكاني: (والحاصل: أن هذه الآية لا تدل على القياس الشرعي، لا بمطابقة، ولا تضمن، ولا التزام، ومن أطال الكلام في الاستدلال بها على ذلك، فقد شغل الحيز بما لا طائل تحته) (٣)، فالمتبادر من الآية هو الظاهر، بحسب قول هذا الفريق.

لكن شيخ الاسلام ابن تيمية يثبت قدراً عاماً من الدلالة، وهو العدل في الحكم الكوني، وهو حاصل في الحكم الشرعي كذلك، والقياس فيه التسوية بين المتماثلين، وهو مقتضى العدل(٤)، فعليه يمكن أن يكون هذا المنزع متلمساً لاستدلال جمهور الأصوليين، والله أعلم.

٢) قوله تعالىٰ: ﴿فَجَزَآءٌ مِّشُلُ مَا قَنَلَ مِنَ ٱلنَّعَمِ يَعَكُمُ بِهِ عَذَوا عَدْلِ مِنكُمْ ﴾ [المائدة: ٩٥]، ووجه الدلالة: أن الله تعالىٰ أقام الأنعام مقام الصيد، فدل علىٰ إعطاء الحكم لنظيره، وجعل ذلك راجعاً إلىٰ التقدير، وهو نوع من القياس الذي يقوم به العدول المجتهدون، وهو وجه قوي في الدلالة علىٰ العمل بمقتضىٰ القياس، وسيأتي تأكيده في قياس الشبه.

٣) قوله تعالىٰ: ﴿وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَىٓ أُولِي ٱلْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ
 يَسْتَنْبِطُونَهُ, مِنْهُمْ ﴾[النساء: ٨٣]، ووجه الدلالة: أن الاستنباط إخراج للحكم

<sup>(</sup>٤) ينظر: منهاج السنة النبوية (٥/ ١١٠).



<sup>(</sup>۱) ينظر: الإحكام لابن حزم (٨/ ٨٧)، مقدمة الصادع في الرد علىٰ من قال بالقياس، لابن حزم ص١٨٦، البحر المحيط (٧/ ٢٩).

<sup>(</sup>٢) ينظر تفصيل الاعتراضات والأجوبة في: نهاية السول للإسنوي (٢/ ٨٠١)، البحر المحيط (٧/ ٢٩).

<sup>(</sup>٣) إرشاد الفحول (٢/ ٩٧).

黔

بالاجتهاد، والقياس داخل فيه أصالة، وهو من أوائل ما يصرف له المعنى مع بقية طرق الاستنباط، كما سبق عن الإمام الشافعي قوله: (والاجتهادُ القياسُ)(۱)، وقال الزركشي: (فأولو الأمر هم العلماء، والاستنباط هو القياس، فصارت هذه الآية كالنص في إثباته)(۱)، واعترض عليه بأن المراد بالاستنباط: فهم دلالات الألفاظ، واستخراج الحكم منها، وأجيب بأنه عام يشمل فهم دلالة الملفوظ والمفهوم، ودلالة المعقول وهو القياس(۱).

3-0) قوله تعالىٰ: ﴿أُولَمْ يَرَوْا أَنَّ ٱللَّهَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ قَادِرُ عَلَىٰ أَن يَخَلُقَ مِثْلَهُمْ ﴾ [الإسراء: ٩٩]، وقوله تعالىٰ: ﴿أُولَيْسَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِقَلَدِ عَلَىٰ أَن يَغْلُقَ مِثْلَهُمْ بَلَى وَهُو ٱلْخَلَقُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ [يس: ٨١]: ووجه الدلالة في الآيتين: إثبات للنظير بثبوت نظيره، فالذي خلق السماوات والأرض بإقرار المشركين قادر علىٰ أن يخلق مثلهم، وهو حقيقة القياس، فاستخدام القرآن له، والاحتجاج به علىٰ الخلق دليل علىٰ حجيته في الإثبات (٤٠).

٦-٩) قوله تعالىٰ: ﴿كَمَابَدَأْنَاۤ أَوَّلَ خَلْقِ نَّعِيدُهُۥ ﴾ [الأنبياء:١٠٤]، ﴿كَمَا بَدَأَكُمُ تَعُودُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٩]، وقوله: ﴿قُلْ يُحْيِيهَا ٱلَّذِىٓ أَنشَاَهَاۤ أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾ [يس:٧٩]، وقوله: ﴿إِنَّ ٱلَّذِىٓ أَحْيَاهَا لَمُحْيِ ٱلْمَوْتَ ﴾ [فصلت: ٣٩].

ووجه الدلالة في هذه الآيات: التسوية بين أمرين، وهو حقيقة القياس، ففيها: قياس النشأة الآخرة على النشأة الأولى في الآيات الثلاث الأول، وقياس إحياء الموتى على إحياء الأرض في الآية الأخيرة، وفعل ذلك من الله تعالى فيه حث على تفكر الخلق، وقيامهم بالقياس والتسوية بين المتماثلات، قال ابن



<sup>(</sup>١) الرسالة، للشافعي، ص٤٧٦.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط (٧/ ٣٠).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الإحكام لابن حزم (٦/ ٢٢)، كشف الأسرار (٣/ ٢٩١)، الإحكام للآمدي (٤/ ٢٦).

<sup>(</sup>٤) إعلام الموقعين (٢/ ٢٦١).



القيم: (فتأمل تضمن هذه الكلمات -على اختصارها وإيجازها وبالاغتها-للأصل والفرع والعلة والحكم)(١).

فالأصل في الآيات الأولى: النشأة الأولى، وفي الأخيرة: إحياء الأرض.

والفرع: النشأة الآخرة، والجامع: القدرة على الخلق، والحكم: وقوع البعث.

في ذلك جميع الأمثال في القرآن، فتكون على وزان هذه الآيات، قال ابن القيم: في ذلك جميع الأمثال في القرآن، فتكون على وزان هذه الآيات، قال ابن القيم: (وضرب الأمثال، وصرفها في الأنواع المختلفة، وكلها أقيسة عقلية ينبه بها عباده على أن حكم الشيء حكم مثله، فإن الأمثال كلها قياسات يعلم منها حكم الممثل عن الممثل به؛ وقد اشتمل القرآن على بضعة وأربعين مثلاً أن تتضمن تشبيه الشيء بنظيره والتسوية بينهما في الحكم، وقال تعالى: ﴿ وَتِلْكَ ٱلْأَمْثُلُ نَضْرِبُهِ للنَّاسِ وَ وَلَا اللهُ الْعَلَى اللهُ في فطر الناس وعقولهم التسوية بينهما، والفرق بين المتماثلين، وإنكار الجمع بينهما) (٣).

ففي قوله تعالى: ﴿مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ ٱلَّذِى ٱسْتَوْقَدَ نَارًا ﴾ [البقرة: ١٧]، شبه المنافقين بمستوقد النار، والجامع: التضرر بالنار بدلاً من الانتفاع بنورها، والحكم: الضلال المبين، وكذلك المثل المائي الذي يليه.

وفي قوله تعالىٰ: ﴿مَّثَلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُوالَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ

<sup>(</sup>٣) إعلام الموقعين (٢/ ٢٤٨).



<sup>(</sup>١) المرجع السابق (٢/ ٢٦٢).

 <sup>(</sup>٢) ولعلة قصد الأمثال الصريحة دون الكامنة؛ فللباحث كتاب بعنوان: هدايات الأمثال القرآنية
 ذكر فيه ٦٦ مثلاً، وهو مطبوع بكرسي الملك عبدالله للقرآن الكريم، بجامعة أم القرئ.

أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ ﴾ [البقرة: ٢٦١]، تشبيه المنفق بالحبة، والجامع: التكثير، والحكم: مضاعفة الأجر.

وفي قوله تعالىٰ: ﴿ مَّثَلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَيِّهِمُ أَعُمَالُهُمْ كَرَمَادٍ ٱشْتَدَّتَ بِهِ ٱلرِّيمُ فِي يَوْمِ عَاصِفِ ﴾ [إبراهيم: ١٨]، شبه أعمال الكفار بالرماد المتطاير بالريح، والجامع: عدم الفائدة منه، والحكم: حبوط العمل، وعدم الانتفاع به في الآخرة.

وفي قوله تعالىٰ: ﴿مَثَلُ ٱلَّذِيكَ ٱتَّخَذُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَوْلِيآ عَكَمُثُلِ اللَّهِ عَالَىٰ: ﴿مَثَلُ ٱلَّذِيكَ ٱتَّخَذُتُ بَيْتًا ﴾ [العنكبوت: ٤٢].

الأصل المشبه به: العنكبوت التي تتخذ بيتًا واهيًا، والفرع المشبه: الآلهة التي يدعونها من دون الله تعالى، والجامع: الضعف، والحكم عدم الانتفاع منها، أو الوقاية بها.

وفي قوله تعالىٰ: ﴿ مَثَلُ ٱلَّذِينَ حُمِّلُواْ ٱلنَّوْرَئةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا كَمَثَلِ ٱلْحِمَارِ يَحْمِلُ السَّفَارُا ﴾[الجمعة: ٥].

الأصل المشبه به: الحمار الذي يحمل الكتب، والفرع المشبه: من كُلف بالتوراة ولم يعمل بها، والجامع: عدم العلم والعمل، والحكم: الضلال، وعدم الانتفاع بما فيها.

وفي قوله تعالى: ﴿ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا رَّجُلًا فِيهِ شُرِّكَآهُ مُتَشَكِسُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لِرَجُلِ ﴾[الزمر: ٢٩]، فهنا مثلان متقابلان:

الأول: تشبيه المشرك بالعبد الذي يملكه شركاء متنازعون، والجامع: الاضطراب والتخبط، والحكم: الذم والتنفير.

الثاني: تشبيه الموحد بالعبد الذي يملكه سيد واحد، فالجامع: الاطمئنان وأداء الحقوق، والحكم: المدح.





# وفي قوله تعالىٰ: ﴿فَهَنَالُهُۥ كَمَثَلِ ٱلْكَلْبِ إِن تَحْمِلُ عَلَيْهِ يَلْهَثَ أَوْ تَتَرُكُهُ يَلْهَث ﴾[الأعراف: ١٧٦].

الأصل المشبه به: الكلب، والفرع المشبه: الذي انسلخ من الآيات، والجامع: اللهث وراء الدنيا، والحكم: الذم والتنفير والخسران(١).

وقوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كَمَثُلِ ءَادَمَّ خَلَقَ هُومِن تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ [آل عمران: ٥٩]، وفي بيان وجه الدلالة يقول ابن القيم: (فأخبر تعالىٰ أن عيسىٰ نظير آدم في التكوين بجامع ما يشتركان فيه من المعنىٰ الذي تعلق به وجود سائر المخلوقات، وهو مجيئها طوعاً لمشيئته وتكوينه، فكيف يستنكر وجود عيسىٰ من غير أب من يقر بوجود آدم من غير أب ولا أم؟ ووجود حواء من غير أم؟ فآدم وعيسىٰ نظيران يجمعهما المعنىٰ الذي يصح تعليق الإيجاد والخلق به)(٢).

فالفرع: عيسىٰ عليه السلام، والأصل: آدم عليه السلام، والجامع: التكوين والخلق، والحكم: عدم الإلهية.

10-11) قوله تعالىٰ: ﴿ فَإِن نَنزَعُهُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرّسُولِ ﴾ [النساء: 09]، وقوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا انْخَلَفْتُمْ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُ وَإِلَى اللّهِ والرسول [الشورىٰ: ١٠]، فعند الخلاف يرجع إلىٰ الكتاب والسنة، والرد إلىٰ الله والرسول قد يكون رداً إما إلىٰ المنصوص لفظاً، أو المفهوم معنىٰ، أو المعقول دلالة وهو القياس؛ وقد استدل جماعة من الأصوليين بالآية الأولىٰ (٣)، والثانية في معناها؛

<sup>(</sup>١) للتفصيل في وجوه الشبه والصور البلاغية في الأمثال السابقة: ينظر: هدايات الأمثال القرآنية، للمؤلف.

<sup>(</sup>٢) إعلام الموقعين (٢/ ٢٥٢).

<sup>(</sup>٣) كالسمعاني والآمدي وابن تيمية وغيرهم، ينظر: قواطع الأدلة (٣/ ١٩٣)، الإحكام (٤/ ٣٢)، مجموع الفتاوي (٨/ ٣٨٧)، المسائل الأصولية، للعويد ص ٨٤.

ولذلك ألحقتها بها، ووجه في الدلالة، بينه السرخسي بقوله: (المراد به القياس الصحيح، والرجوع إليه عند المنازعة، وفيه بيان أن الرجوع إليه يكون بأمر الله وأمر الرسول، ولا يجوز أن يقال: المراد هو الرجوع إلى الكتاب والسنة؛ لأنه على ذلك بالمنازعة، والأمر بالعمل بالكتاب والسنة غير متعلق بشرط المنازعة؛ ولأن المنازعة بين المؤمنين في أحكام الشرع قلما تقع فيما فيه نص من كتاب أو سنة، فعرفنا أن المراد به المنازعة فيما ليس في عينه نص، وأن المراد هو الأمر بالرد إلى الكتاب والسنة بطريق التأمل فيما هو مثل ذلك الشيء من المنصوص، وإنما تعرف هذه المماثلة بإعمال الرأي، وطلب المعنى فيه)(١).

وفيه قوة، ويؤيد هذا الاستدلال أول الآية؛ حيث أمر الله تعالىٰ بطاعته وطاعة رسوله، وهذا في المنصوص، ثم أمر بالرد إليهما فيما يقع فيه التنازع مما هو في معنىٰ المنصوص، وهو القياس، وبقية الأدلة العقلية، وقد قرره الرازي هو أيضاً، فقال: (المسألة الرابعة: اعلم أن قوله: ﴿ فَإِن نَنزَعُنُم فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرّسُولِ ﴾ يدل عندنا علىٰ أن القياس حجة، والذي يدل علىٰ ذلك أن قوله: ﴿ فَإِن نَنزَعُنُم فِي شَيْءٍ ﴾ إما أن يكون المراد: فإن اختلفتم في شيء حكمه منصوص عليه في الكتاب أو السنة أو الاجماع، أو المراد: فإن اختلفتم في شيء حكمه غير منصوص عليه في شيء من هذه الثلاثة، والأول باطل؛ لأن علىٰ ذلك التقدير وجب عليه طاعته، فكان ذلك داخلا تحت قوله: ﴿ وَأَطِيعُوا الرّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنكُمْ ﴾ وحينئذ يصير قوله: ﴿ فَإِن نَنزَعُنُم فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهُ وَالرّسُولِ ﴾ إعادة لعين ما مضىٰ، وإنه غير جائز. وإذا بطل هذا القسم تعين الثاني، وهو أن المراد: فإن تنازعتم في شيء حكمه غير مذكور في الكتاب والسنة والاجماع، واذا كان كذلك لم يكن المراد من قوله: ﴿ فَرُدُّوهُ إِلَى السّهِ والسنة والاجماع، واذا كان كذلك لم يكن المراد من قوله: ﴿ فَرُدُّوهُ إِلَى السّهِ والسنة والاجماع، واذا كان كذلك لم يكن المراد من قوله: ﴿ فَرُدُّوهُ إِلَى السّهِ والسنة والاجماع، واذا كان كذلك الم يكن



<sup>(</sup>١) أصول السرخسي (٢/ ١٢٩).



فوجب أن يكون المراد رد حكمه إلى الأحكام المنصوصة في الوقائع المشابهة له، وذلك هو القياس، فثبت أن الآية دالة على الأمر بالقياس)(١).

• ٢- ٢٣) قوله تعالى: ﴿ كِتَبُّ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِلْخَرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمَتِ إِلَى ٱلنُّورِ ﴾ [إبراهيم ١]، وقوله: ﴿ وَأَنزَلْنَا ٓ إِلَيْهِمْ النِّورِ ﴾ [إبراهيم ١]، وقوله: ﴿ وَأَنزَلْنَا ٓ إِلَيْهِمْ اللَّهُمُ يَنفَكَّرُونَ ﴾ [النحل ٤٤]، وقوله: ﴿ وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ تِبْيَنَا لِكُلِّ وَلَعَلَهُمْ يَنفَكَّرُونَ ﴾ [النحل ٨٩]، وقوله: ﴿ وَكَذَاكِ أَوْحَيْنَاۤ إِلَيْكَ رُوحًا مِّن أَمْرِناً مَا كُنتَ تَدْرِى مَا الْكِتَبُ وَلاَ ٱلْإِيمَنُ وَلَاكِن جَعَلْنَهُ نُورًا نَهْدِي بِهِ عَن نَشَاء مِن عِبَادِناً وَإِنكَ لَتَهْدِي إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [الشورى ٢٥].

<sup>(</sup>٢) الرسالة، ص١٩، وينظر: القياس عند الإمام الشافعي (١/ ١٣٤).



<sup>(</sup>١) التفسير الكبير (١١٤/١١-١١٥).

وقد بين ذلك الغزالي بقوله: (واللفظ إما أن يدل على الحكم بصيغته ومنظومه، أو بفحواه ومفهومه، أو بمعناه ومعقوله، وهو الاقتباس الذي يسمى قياساً، فهذه ثلاثة فنون: المنظوم والمفهوم والمعقول)(۱)، وكلها مما يتضمنها القرآن؛ وهو من أهم خصائص الخلود والصلاحية والشمول؛ لذلك ذكر الزركشي قول جماعة من العلماء: (إنه لو لم يستعمل القياس أفضى إلى خلو كثير من الحوادث عن الأحكام، لقلة النصوص، وكون الصور لا نهاية لها)(۱)، ويقصد بقلة النصوص: أي ما يدل بمنطوقه ومفهومه، وإلا فالنصوص تستوعب أكثر الأحداث بمختلف الدلالات.

كان لمعنىٰ قام فيهم، فإذا وجد في غيرهم وقع عليهم ذلك، ووجوه الدلالة متفقة، كان لمعنىٰ قام فيهم، فإذا وجد في غيرهم وقع عليهم ذلك، ووجوه الدلالة متفقة، وجميع هذه الآيات مما استدل بها ابن القيم، وانتزع منها وجوه الدلالة بطريقة بديعة، فقال ابن القيم: (فذكر سبحانه إهلاك من قبلنا من القرون، وبين أن ذلك كان لمعنىٰ القياس، وهو ذنوبهم، فهم الأصل، ونحن الفرع، والذنوب: العلة الجامعة، والحكم: الهلاك، فهذا محض قياس العلة، وقد أكده سبحانه بضرب من الأولىٰ، وهو أن من قبلنا كانوا أقوىٰ منا فلم تدفع عنهم قوتهم وشدتهم ما حل من الأولىٰ، وقال: (فتأمل قوله: ﴿ وَلَقَدْ مَكَنَّهُمْ فِيماً إِن مَكَّنَّكُمْ فِيهِ ﴾ وكيف تجد المعنىٰ أن حكمكم كحكمهم، وأنا إذا كنا قد أهلكناهم بمعصية رسلنا ولم يدفع عنهم ما مكنوا فيه من أسباب العيش، فأنتم كذلك، تسوية بين المتماثلين، وأن



<sup>(</sup>١) المستصفى للغزالي ص١٨٠.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط (٧/ ١٦)، وقد أنكر شيخ الإسلام هذا القول وبين أن النصوص وافية بجمهور الأحكام، ينظر: مجموع الفتاوي (١٩/ ٢٨٠).

<sup>(</sup>٣) إعلام الموقعين (٢/ ٢٥٢)، وينظر: منهاج السنة النبوية، لابن تيمية (٥/ ١٠٧).



ومن ذلك قوله تعالى: ﴿أَفَامُ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَينَظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمَّ دَمَّرَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم ۗ وَلِلْكَفِرِينَ أَمْثَلُهُا ﴾ [محمد: ١٠]، فأخبر أن حكم الشيء حكم مثله.

وكذلك كل موضع أمر الله سبحانه فيه بالسير في الأرض، سواء كان السير الحسي على الأقدام والدواب، أو السير المعنوي بالتفكر والاعتبار، أو كان اللفظ يعمهما وهو الصواب، فإنه يدل على الاعتبار والحذر أن يحل بالمخاطبين ما حل بأولئك، ولهذا أمر الله سبحانه أولي الأبصار بالاعتبار بما حل بالمكذبين، ولولا أن حكم النظير حكم نظيره حتى تعبر العقول منه إليه لما حصل الاعتبار، وقد نفى الله سبحانه عن حكمه وحكمته التسوية بين المختلفين في الحكم، فقال تعالى: ﴿أَفَنَجُولُ أَلُمُ مِينَ ﴿ مَا كُوكَيْفَ مَعَكُمُونَ ﴾ [القلم: ٣٥، ٣٦]، فقال تعالى: ﴿أَفَنَجُولُ أَلُمُ الفطر والعقول، لا يليق نسبته إليه سبحانه، أفلا تراه فأخبر أن هذا حكم باطل في الفطر والعقول، لا يليق نسبته إليه سبحانه، أفلا تراه كيف ذكر العقول، و نبه الفطر بما أودع فيها من إعطاء النظير حكم نظيره، وعدم التسوية بين الشيء ومخالفه في الحكم؟) (١٠).

وقد فصل عَلَيْهُ في الآيات بما لا نظير له، وما ذكر بعض كلامه، ولا تسع هذه العجالة لنقله بطوله، ويقال في بقية الآيات التي في معناها على وزان ما قيل هنا.

٣١) قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُٰلِ وَٱلْإِحْسَانِ ﴾، تقرير وجه الدلالة: أن العدل هو التسوية، والقياس هو تسوية بين متماثلين في الحكم، فيتناوله عموم الآية (٢).

وفي الاستدلال قوة؛ فإن الشرع إذا نص على تحريم شيء لعلة فيه: كان مقتضى العدل تحريم كل ما يساويه في العلة.

٣٢) وأما هذه الآية وكل آية فيها ذكر للميزان فاستدل بها جماعة من

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط (٧/ ٣١).



<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين (٢/ ٢٥٠).

الأصوليين: قال ابن القيم: (والقياس الصحيح هو الميزان؛ فالأولىٰ تسميته بالاسم الذي سماه الله به؛ فإنه يدل علىٰ العدل، وهو اسم مدح واجب علىٰ كل واحد في كل حال بحسب الإمكان، بخلاف اسم القياس فإنه ينقسم إلىٰ حق وباطل، وممدوح ومذموم، ولهذا لم يجئ في القرآن مدحه ولا ذمه، ولا الأمر به ولا النهي عنه، فإنه مورد تقسم إلىٰ صحيح وفاسد: فالصحيح هو الميزان الذي أنزله مع كتابه)(۱).

وقد سار على هذا التعميم لكلمة الميزان جماعة من المفسرين، قال السعدي وقد سار على الميزان، فهو العدل، والاعتبار بالقياس الصحيح، والعقل الرجيح، فكل الدلائل العقلية، من الآيات الآفاقية، والنفسية، والاعتبارات الشرعية، والمناسبات، والعلل، والأحكام، والحكم، داخلة في الميزان الذي أنزله الله تعالى، ووضعه بين عباده؛ ليزنوا به ما اشتبه من الأمور، ويعرفوا به صدق ما أخبر به، وأخبرت رسله، فما خرج عن هذين الأمرين: عن الكتاب، والميزان، مما قيل: إنه حجة، أو برهان، أو دليل، أو نحو ذلك من العبارات، فإنه باطل متناقض، قد فسدت أصوله، وانهدمت مبانيه وفروعه)(٢).

وهناك أقوال في الآية، منها قول ابن جرير: (الميزان: ما يعمل الناس، ويتعاطون عليه في الدنيا من معايشهم التي يأخذون ويعطون، يأخذون بميزان، ويعطون بميزان، يعرف ما يأخذ وما يعطي. قال: والكتاب فيه دين الناس الذي يعملون ويتركون، فالكتاب للآخرة، والميزان للدنيا)(٣).



<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين (٢/ ٢٥١).

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن (٧٥٦).

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري (٢٣/ ٢٠٠).



والآية عامة في كل ما يتحقق به العدل حسياً ومعنوياً، ولا يمنع من دخول القياس الصحيح فيها، والله أعلم.

٣٣) وأما الآية الأخيرة: ففيها دلالة على تقليب النظر والفكر، وأن القرآن لا يتناقض، ومن ذلك عدم التفريق بين المتماثلات؛ لذلك قال القرطبي: (وفيه دليل على الأمر بالنظر والاستدلال، وإبطال التقليد، وفيه دليل على إثبات القياس)'.

# وأنكر طوائف القياس، وإنكارهم على مذهبين:

مذهب ينكره شرعًا: وهم الظاهرية.

ومذهب ينكره عقلاً: وهم الشيعة، والنظام من المعتزلة(٢).

واستدل المنكرون أيضاً بأدلة من الكتاب والسنة، وأقوال الصحابة، والعقل.

# ونتناول أدلتهم من القرآن ووجوه دلالتها كما يلي:

قوله تعالىٰ: ﴿لَا نُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَىِ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ [الحجرات: ١]، والقياس تقدم علىٰ الله ورسوله فهو حكم بغير قولهما.

قوله تعالىٰ: ﴿مَّا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَبِ مِن شَيْءٍ ﴾ [الأنعام: ٣٨]، وقوله: ﴿ أَوَلَمْ يَكُفِهِمْ ﴿ وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ تِبُيْنَا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ [النحل: ٨٩]، وقوله: ﴿ أَوَلَمْ يَكُفِهِمْ أَنَا أَنْزَلْنَا ﴾ [العنكبوت: ٥١] (٣)، وقوله: ﴿ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَابِسٍ إِلَّا فِي كِنَبٍ مُبِينٍ ﴾ [الأنعام: ٥٩]، وقوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيًّا ﴾ [مريم: ٦٤].

<sup>(</sup>٣) أصول السرخسي (٢/ ١٢٠).



<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي (٥/ ٢٩٠).

<sup>(</sup>٢) الإحكام لابن حزم (٧/ ٥٥)، التبصرة للبصري، (ص ٤٢٤)، البرهان (٢/ ٧٥٠).

\*\*

فدلت الآيات على أن الكتاب قد اشتمل على جميع الأحكام وذكر السنة والإجماع، لكنه لم يذكر القياس، فإثباته فيه استدراك على الشرع، ونسبته إلى التفريط والنسيان.

قوله تعالىٰ: ﴿ وَأَنِ ٱحْكُم بَيْنَهُم بِمَا آنَزَلَ ٱللَّهُ ﴾ [المائدة: ٤٩]، والقياس ليس مما أنزل الله تعالىٰ.

قوله تعالىٰ: ﴿وَإِنَّ ٱلظَّنَّ لَا يُغْنِى مِنَ ٱلْحَقِّ شَيَّا ﴾ [النجم: ٢٨]، ومثله قوله: ﴿ وَلَا نَقُفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ﴾ [الإسراء: ٣٦]، والقياس حكم بالظن.

قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَا تَقُولُواْ لِمَا تَصِفُ ٱلْسِنَنُكُمُ ٱلْكَذِبَ هَنَدَا حَلَالٌ وَهَنَدَا حَرَامٌ ﴾ [النحل: ١١٦]، فالحكم بالحل والحرمة لا بد فيه من نص، وإلا كان تشريعًا من غير الله، كما قال تعالىٰ: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَتَوُّا شَرَعُواْ لَهُم مِّنَ ٱلدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنُ بِهِ ٱللهُ ﴾ [الشورى: ٢١].

وقوله تعالى: ﴿وَأَحَلَّ اللهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبِوَا ﴾ [البقرة: ٢٧٥]: استدلوا بها على إبطال العلل القياسية، والرجوع إلى النص، فإن الله تعالى لما حرم عليهم الربا، شبهوا البيع بالربا، فبين لهم أنه أحل البيع وحرم الربا، فيجب عليكم الرجوع إلى الحكم المنصوص، دون النظر في العلل والمناسبة(١).

كما استدلوا بقوله تعالىٰ: ﴿ أَلْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ [المائدة: ٣]، قال الرازي: «قال نفاة القياس: دلت الآية علىٰ أن القياس باطل، وذلك لأن الآية دلت علىٰ أنه تعالىٰ قد نص علىٰ الحكم في جميع الوقائع؛ إذ لو بقي بعضها غير مبين الحكم لم يكن الدين كاملاً، وإذا حصل النص في جميع الوقائع فالقياس إن كان علىٰ وفق ذلك النص كان عبثًا، وإن كان علىٰ خلافه كان باطلاً.



<sup>(</sup>١) الإشارات الإلهية، (ص ١١٣).



أجاب مثبتو القياس بأن المراد بإكمال الدين أنه تعالى بين حكم جميع الوقائع بعضها بالنص، وبعضها بأن بين طريق معرفة الحكم فيها على سبيل القياس، فإنه تعالى لما جعل الوقائع قسمين: أحدهما: التي نص على أحكامها، والقسم الثاني: أنواع يمكن استنباط الحكم فيها بواسطة قياسها على القسم الأول، ثم إنه تعالى لما أمر بالقياس وتعبد المكلفين به: كان ذلك في الحقيقة بياناً لكل الأحكام، وإذا كان كذلك كان ذلك إكمالاً للدين». أهد(١).

وقد طالت المناقشات بين الفريقين، وألفت في ذلك مصنفات مفردة، وبحوث مطولة، يصعب استيعابها في هذا المقام، لذلك أقول: إن الراجح هو قول جماهير العلماء: فمجموع ما استدلوا به يدل على الحجية، وإن كان في بعض الأدلة ضعف من حيث وجه الدلالة، وأما أدلة المخالفين فهي تدور بين العمومات التي تأمر بالنصوص، أو ذم الظن غير المستند على أصول.

والقياس مبني على معقول النص الذي دل الشرع على اعتباره كما في تلك الآيات، وهو ما عليه العمل عند الصحابة وأتباعهم، وتفصيل ذلك في المطولات(٢).



<sup>(</sup>٢) تنظر تعقبات الجياني في كتابه: التنبيه على شذوذ ابن حزم، بذيل الصادع في الرد على من قال بالقياس والرأي والتقليد والاستحسان والتعليل، لابن حزم، تحقيق: الشيخ مشهور آل سلمان، وينظر: المهذب في علم أصول الفقه المقارن، د. النملة (٤/ ١٨٤٦) وما بعدها.



<sup>(</sup>۱) تفسير الرازي (۱۱/ ۲۸۷ – ۲۸۸).

#### 1.5

### قياس الدلالة حجة

- ا قوله تعالىٰ: ﴿ وَمِنْ ءَايَنِهِ ٤ أَنَّكَ تَرَى ٱلْأَرْضَ خَشِعَةً فَإِذَآ أَنَرَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ الْمَرَّتَ وَرَبَتَ إِنَّ ٱلَّذِىٓ أَحْيَاهَا لَمُحْي ٱلْمَوْتَى ۚ إِنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [فصلت: ٣٩].
- ٢) قوله تعالى: ﴿أَيَحَسَبُ أَلِإِنسَنُ أَن يُتَركَ سُدًى ﴿ اللَّهُ مَك نُظْفَةً مِن مَنِي يُمْنَى ﴿ اللَّهُ مُكَ كَانَ عَلَقَةً فَخَلَقَ فَسَوَى ﴿ اللَّهِ عَلَى أَن يُحْتَى ٱللَّوَحَيْنِ ٱلذَّكَرَ وَٱلْأَنتَى ﴿ اللَّهَ مَا لَكُ يَقَدِدٍ عَلَى أَن يُحْتَى ٱلمُوقَى ﴾ [القيامة: ٣٦ ٤].
- ٣) قوله تعالى: ﴿ يُخْرِجُ ٱلْحَيَّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْحَيِّ وَيُحْيِ ٱلْأَرْضَ
   بَعْدَمَوْتِهَا ۚ وَكَذَلِكَ تُخْرَجُونَ ﴾ [الروم: ١٩].
- ٥) قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِّن ثُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ مِن مُّضَعَةٍ ثُخَلَقَةٍ وَغَيْرِ مُخَلَّقَةٍ لِنُبَيِّنَ لَكُمْ وَنُقِرُ مُ وَنُقِرُ مُ اللَّمَ مِنْ اللَّهُ مَا نَشَاءُ إِلَى أَجَلٍ مُّسَمَّى ثُمَّ نُخْرِجُكُمْ طِفْلًا ثُمَّ لِتَبْلُغُواْ أَشُدَكُمْ فِي ٱلْأَرْحَامِ مَا نَشَاءُ إِلَى أَجَلٍ مُّسَمَّى ثُمَّ نُخْرِجُكُمْ طِفْلًا ثُمَّ لِتَبْلُغُواْ أَشُدَكُمْ فِي اللَّهُ وَمِنكُم مَن يُرَدُّ إِلَى آزَذَلِ ٱلْعُمُرِ لِكَ يَعْلَمَ مِنْ بَعْدِ عِلْمِ شَيْعًا ﴾ [الحج: ٥].



#### التحليل الأصولي:

قياس الدلالة هو: الجمع بين الأصل والفرع بدليل العلة (١١) قال الزركشي: (وهو أن يكون الجامع وصفاً لازماً من لوازم العلة، أو أثراً من آثارها، أو حكماً من أحكامها، سمي بذلك لكون المذكور في الجميع دليل العلة لا نفس العلة)(٢).

وقال الشنقيطي: (وأما قياس الدلالة فضابطه: أن يكون الجمع فيه بدليل العلة لا بنفس العلة، كأن يجمع بين الفرع والأصل بملزوم العلة أو أثرها أو حكمها.

- فمثال الجمع بملزوم العلة: أن يقال: النبيذ حرام كالخمر بجامع الشدة المطربة، وهي ملزوم للإسكار، بمعنى أنها يلزم من وجود الإسكار.

- ومثال الجمع بأثر العلة: أن يقال: القتل بالمثقل يوجب القصاص كالقتل بمحدد، بجامع الإثم وهو أثر العلة وهي للقتل العمد العدوان.

- ومثال الجمع بحكم العلة: أن يقال: تقطع الجماعة بالواحد كما يقتلون به، بجامع وجوب الدية عليهم في ذلك حيث كان غير عمد، وهو حكم العلة التي هي القطع منهم في الصورة الأولى، والقتل منهم في الثانية)(٣).

وهو داخل في عموم القياس؛ فلذلك تشمله عمومات آيات حجية القياس، لكن هذه الآيات المذكورة تختص به، وقد استدل بها الإمام ابن القيم، وبين وجوه الدلالة منها، بتفسيرات تأصيلية، وسأذكرها بنصها، مع توضيح خلاصاتها، كما يلي:

<sup>(</sup>٣) أضواء البيان (٤/ ١٧٨)، وينظر: البحر المحيط (٧/ ٦٤).



<sup>(1)</sup> x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1 x = 1

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط (٧/ ٦٤).

\*\*

1) قوله تعالى: ﴿وَمِنْ ءَايَنِهِ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَايِدُ ﴾ [فصلت: ٣٩]، قال الْمَآتَ وَرَبَتُ إِنَّ الَّذِي الْمَاءَ الْمُحِي الْمَوْقَةُ إِنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [فصلت: ٣٩]، قال ابن القيم: (فدل سبحانه عباده بما أراهم من الإحياء الذي تحققوه وشاهدوه علىٰ الإحياء الذي استبعدوه، وذلك قياس إحياء علىٰ إحياء، واعتبار الشيء بنظيره؛ والعلة الموجبة هي عموم قدرته سبحانه، وكمال حكمته؛ وإحياء الأرض دليل العلة الموجبة هي عموم قدرته سبحانه، وإلى القدرة من إحياء الأرض بعد إنزال الماء وشقها (٢).

ففيها قياس إخراج الموتى من الأرض على خلق الإنسان من نطفة في الآيات الأولى، وبإحياء الأرض في الآية الثانية، فإخراج الحي من الميت، وإخراج الميت من الحي هو دليل القدرة.

٤) وفي الآية الرابعة يقول ابن القيم: (فأخبر سبحانه أنهما إحياءان، وأن



<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين (٢/ ٢٥٧).

<sup>(</sup>٢) وهو النوع الثاني كما سبق في مفهوم قياس الدلالة.

<sup>(</sup>٣) إعلام الموقعين (٢/ ٢٦٨).



أحدهما معتبر بالآخر مقيس عليه، ثم ذكر قياسا آخر، أن من الأرض ما يكون أرضا طيبة فإذا أنزل عليها الماء أخرجت نباتها بإذن ربها، ومنها ما تكون أرضا خبيثة لا تخرج نباتها إلا نكداً، أي: قليلاً غير منتفع به، فهذه إذا أنزل عليها الماء لم تخرج ما أخرجت الأرض الطيبة، فشبه سبحانه الوحي الذي أنزله من السماء على القلوب بالماء الذي أنزله على الأرض بحصول الحياة بهذا وهذا، وشبه القلوب بالأرض إذ هي محل الأعمال، كما أن الأرض محل النبات، وأن القلب الذي لا ينتفع بالوحي ولا يزكو عليه ولا يؤمن به كالأرض التي لا تنتفع بالمطر ولا تخرج نباتها به إلا قليلاً لا ينفع، وأن القلب الذي آمن بالوحي وزكا عليه وعمل بما فيه، كالأرض التي أخرجت نباتها بالمطر)(۱).

٥) وأما الآية الخامسة فيقول ابن القيم: (إن كنتم في ريب من البعث فلستم ترتابون في أنكم مخلوقون، ولستم ترتابون في مبدأ خلقكم من حال إلىٰ حال إلىٰ حين الموت، والبعث الذي وعدتم به نظير النشأة الأولىٰ، فهما نظيران في الإمكان والوقوع، فإعادتكم بعد الموت خلقًا جديداً كالنشأة الأولىٰ التي لا ترتابون فيها، فكيف تنكرون إحدىٰ النشأتين مع مشاهدتكم لنظيرها؟)(٢).

وهو أيضا قياس بدليل الوصف الجامع، وهو القدرة.



<sup>(</sup>٢) إعلام الموقعين (٢/ ٢٥٩).



<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين (٢/ ٢٥٩)، وينظر هدايات الأمثال القرآنية، ص٨٤.



## قياس الشبه حجة

1.0

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿فَجَزَآءٌ مِّثُلُ مَا قَنَلَ مِنَ ٱلنَّعَمِ يَعَكُمُ بِهِ عَذُوا عَدْلِ ﴾ [المائدة: ٩٥].
- ٢) قوله تعالى: ﴿قَالَ يَكُويلَتَى أَعَجَزْتُ أَنْ أَكُونَ مِثْلَ هَــٰذَا ٱلْغُرَابِ فَأُورِي
   سَوْءَةَ أَخِي ﴾ [المائدة: ٣١].

## التحليل الأصولي:

قياس الشبه نوع من أنواع القياس، وقد تنوعت تعريفات الأصوليين لقياس الشبه، وذهب بعضهم إلى صعوبة ضبطه كإمام الحرمين (١١)؛ وذلك لكثرة صوره وأمثلته، حتى قال الغزالي: «أما أمثلة قياس الشبه فهي كثيرة، ولعل جل أقيسة الفقهاء ترجع إليها». أهـ(٢).

ومن أقرب هذه التعريفات: أنه الجمع بين الأصل والفرع بما يوهم المناسبة من غير الاطلاع عليها.

وهو تعريف الآمدي، وقال: إنه قول أكثر المحققين (٣).

وقد اختلف في حجية هذا القياس: فذهب بعض الحنفية، وجمهور المالكية، ورواية عن الشافعي، وهو قول عند الحنابلة: إلىٰ أنّه يكفي مجرّد الشبه، أي يحتج بقياس الشبه، وينسب للجمهور(١٠).

<sup>(</sup>٤) تيسير التحرير (٤/ ٥٣)، العضد على ابن الحاجب (٢/ ٢٤٤)، البحر المحيط (٤/ ٢٣٥٦)، شرح الكوكب المنير (٤/ ١٩٠).



<sup>(</sup>١) البرهان (٢/ ٨٣٣)، عن القياس عند الإمام الشافعي للجهني (١/ ٣٣٦).

<sup>(</sup>٢) المستصفى (٢/ ٣١٩)، وانظر: المرجع السابق.

<sup>(</sup>٣) الإحكام للآمدي (٣/ ٨٩).



واحتجّوا بأدلة القياس، وقد سبق بيان الآيات، ووجه الدلالة منها، وهي لا تفرق بين أنواع القياس ومن أصرحها الآية الأولىٰ هنا حيث أرشد الله تعالىٰ إلىٰ الحكم بالشبه في جزاء الصيد، وهي ظاهرة في الاكتفاء بالشبه في الإلحاق.

كما أنها لم تشترط العلة بضوابطها الأصولية، قال الإمام الشافعي: (فكان الممثل -على الظاهر - أقربَ الأشياء شَبهاً في العِظَمِ من البدن، واتفقت مذاهب مَن تكلم في الصيد من أصحاب رسول الله على أقرب الأشياء شبهاً من البدن، فنظرنا ما قُتِلَ من دوابِّ الصيد: أيُّ شيء كان من النَّعَم أقربَ منه شَبَهاً فديناه به)(١).

- وأما الآية الثانية: فقد استدل بها ابن العربي، فقال: (فيه دليل على قياس الشبه؛ وقد حققناه في الأصول) (٢)، ففيها تشبيه حاله بحال الغراب في مواراة أخيه.

-بل يقال بأن الأمثال القرآنية تصلح أدلة علىٰ قياس الشبه؛ ففيها نشبيه حالة بحالة، كما سبق بيان جملة منها في عموم أدلة حجية القياس، وكذلك في الآيات السابقة التي شبه فيها البعث بعد الموت بالخلق الأول، فالذي خلق الإنسان من العدم: قادر علىٰ أن يعيده بعد أن أرم (٣).

واستدلوابحديث الرجل الذي ولدله غلام أسود، فقال له النبي صَلَّاللَّهُ عَيْهُ وَسَلَّمَ: «هَلْ لَكَ مِنَ الإِبلِ؟ قال: هَلْ فِيهَا مِنْ أَوْرَقَ؟ قال: إِنِّ فِيها لَوُرْقًا، قَالَ: فَمَا أَلُوانُها؟ قَالَ: حُمْرٌ. قال: هَلْ فِيهَا مِنْ أَوْرَقَ؟ قال: إِنِّ فِيها لَوُرْقًا، قَالَ: فَأَنَّى تَرَى ذَلِكَ جَاءَهَا؟ فَقَالَ لَهُ الرَّجُلَ: لَعَلَّ أُورَقَ؟ قال: إِنِّ فِيها لَوُرْقًا، قَالَ: فَأَنَّى تَرَى ذَلِكَ جَاءَهَا؟ فَقَالَ لَهُ الرَّجُلَ: لَعَلَّ عِرْقًا، فَقَالَ: وَهَذَا لَعَلَّهُ نَزَعَهُ عِرْقٌ (٤)؛ حيث شبه النبيُّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حالَ عِرْقًا فَقَالَ: وَهَذَا لَعَلَّهُ نَزَعَهُ عِرْقٌ (٤)؛ حيث شبه النبيُّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حالَ

<sup>(</sup>١) الرسالة، ص٣٤.

<sup>(</sup>٢) أحكام القرآن (٢/ ٨٧).

<sup>(</sup>٣) ينظر: إعلام الموقعين (٢/ ٢٦٨)، وما بعدها.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٧/ ٥٣)، كتاب الطلاق، باب إذا عرض بنفي الولد، رقم: (٥٣٠٥)، ومسلم (٢/ ١١٣٧)، كتاب الطلاق، باب انقضاء عدة المتوفئ عنها زوجها، وغيرها بوضع الحمل، رقم: (١٥٠٠) عن أبي هريرة مَعْلِللهُعَنهُ.



هذا السائل في نزْع العِرْقِ من أصوله بنَزْع العِرق من أصول الفحل.

وكذلك أفعال الصّحابة: كقياسهم خلافة أبي بكر للمسلمين على إمامته لهم في الصلاة، وقياس حدِّ الشارب على المفتري، فكلها داخلة في أقيسة الشبه(١).

وخالف جمهور الحنفية، وبعض المالكية، وجماعة من الشافعية فذهبوا إلى أنّه لا يرد الفرع على الأصل حتى تجمعهما علّة معيّنة تقتضي إلحاقه به، فلا يحتج بالشبه(٢).

وخالف جمهور الحنفية، وبعض المالكية، وجماعة من الشافعية فذهبوا إلى أنّه لا يرد الفرع على الأصل حتى تجمعهما علّة معيّنة تقتضي إلحاقه به، فلا يحتج بالشبه (٣).

واستدلّوا بآيات وأحاديث فيها أن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ علَّق الأحكام بعللها: ومنها قوله تعالىٰ: ﴿مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَىٰ بَنِيٓ إِسْرَتِهِ يلَ ﴾ [المائدة: ٣٦]. وقوله: ﴿كَ لَا يَكُونَ دُولَةً أَبِيْنَ ٱلْأَغْنِيَآءِ مِنكُمُ ﴾ [الحشر: ٧].

وقوله: ﴿ وَيَصُدُّكُمُ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ ﴾ [المائدة: ٩١].

فقالوا: ذكر هنا علل الأحكام للتنبيه على القياس عليها، فلا يصح القياس إلا مع الاتفاق في العلة، ومجرد الشبه الظاهر لا يكفي في الإلحاق(٤).



<sup>(</sup>١) البحر المحيط (٧/ ٣٠٦)، إتحاف ذوي البصائر (٧/ ٣٠٥).

<sup>(</sup>٢) ينظر: أصول السرخسي (٢/ ١٢٩)، شرح تنقيح الفصول للقرافي، ص٥٠٥، البرهان (٢/ ٥٨)، قواطع الأدلة (٢/ ١٦٤)، البحر المحيط (٧/ ٥٤)، التحبير شرح التحرير للمرداوي (٧/ ٣٤٢٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: أصول السرخسي (٢/ ١٢٩)، شرح تنقيح الفصول للقرافي، ص٥٠٥، البرهان (٢/ ٥٨)، قواطع الأدلة (٢/ ١٦٤)، البحر المحيط (٧/ ٥٤)، التحبير شرح التحرير للمرداوي (٧/ ٣٤٢٣).

<sup>(</sup>٤) العدة لأبي يعليٰ (٤/ ١٣٥٦).



### ومن الأحاديث:

قول النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: «أَيَنْقُصُ الرُّطَبُ إِذَا يَبِسَ؟ قالوا: نعم، قَالَ: فَلا إِذَنْ »(۱)؛ فبيّن العلّة من النّهي عنْ بيع الرطب بالتّمْر، وهي: نقصان الرطب إذا يبس. وحديث: «إنّما مَنَعْتُكُمْ مِنْ أَجْل الدَّافَّةِ»(۲).

وحديث: «إنَّمَا جُعِلَ الاسْتِئْذَانُ مِنْ أَجْلِ البَصَرِ»(٣).

وحديث: «أنّه صَالَلتَهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ: أَخَذَ الحَجَرَ وَأَلْقَى الرَّوْثَةَ، وقَالَ: إنّها رِجْسٌ »(٤).

قالوا: فإذا ثبت أنّ النبيّ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نصّ علىٰ العلّة، وعلّق الحكم بها؛ ثبت أنّ استنباطها، وتعليق الحكم بها شرطٌ (٥٠).

ويجاب عن كل ذلك بأنها أدلة ظاهرة على حجية قياس العلة، ولكن هذا لا ينفي حجية قياس الشبه بدلالة الأدلة الأخرى، فالأدلة ظاهرة على حجية القياس دون تفريق بين قياس العلة وقياس الشبه، وهذا لا يعني استواءهما في القوة.



<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۳/ ۲۰۰)، رقم: (۱۰۱)، وأبو داود (۳/ ۲۰۱)، كتاب البيوع، باب في التمر بالتمر، رقم: (۳۳۵۹)، وابن ماجه (۲/ ۷۶۱)، كتاب التجارات، باب بيع الرطب بالتمر، رقم: (۲۲۲٤)، وصححه الألباني كما في إرواء الغليل (٥/ ۱۹۹)، رقم: (۱۳۵۲).

<sup>(</sup>٥) العدة (٤/ ٢٥٣١).



<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٣/ ١٥٦١)، كتاب الأضاحي، باب بيان ما كان من النهي عن أكل لحوم الأضاحي بعد ثلاث في أول الإسلام، وبيان نسخه وإباحته إلى متى شاء، رقم: (١٩٧١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٨/ ٥٤)، كتاب الاستئذان، باب: الاستئذان من أجل البصر، رقم: (٦٢٤١)، ومسلم (٣/ ١٦٩٨)، كتاب الآداب، باب تحريم النظر في بيت غيره، رقم: (٢١٥٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري صحيح البخاري (١/ ٤٣)، كتاب الوضوء، باب: لا يستنجى بروث، رقم: (١٥٦) عن ابن مسعود رَضَاللَهُ عَنْهُ.



# قياس العكس حُجّة

1.7

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿ لَوْ كَانَ فِي مَآ ءَالِهَ أَهُ إِلَّا ٱللَّهُ لَفَسَدَتًا ﴾ [الأنبياء: ٢٢].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ اُخْذِلَافًا كَثِيرًا ﴾ [النساء: ٨٢].
- ٣) قوله تعالى: ﴿ضَرَبَ اللّهُ مَثَلًا عَبْدًا مَّمْلُوكًا لَا يَقْدِرُ عَلَى شَيْءِ وَمَن رَّزَقْنَ هُ مِنَّا رِزْقًا حَسَنَا فَهُو يُنفِقُ مِنْهُ سِرًّا وَجَهْرًا هَلْ يَسْتَوُونَ ۚ الْخَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَكَ ثُرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿فَى اللّهُ مَثَلًا رَجُلَيْنِ أَحَدُهُ مَا أَبْكُمُ لَا يَقْدِرُ عَلَى شَيْءٍ وَهُو لَا يَعْلَمُونَ ﴿فَى مَوْلَكُهُ أَيْنَمَا يُوجِهِ لُهُ لَا يَأْتِ بِخَيْرٍ هَلْ يَسْتَوِى هُو وَمَن يَأْمُرُ بِالْعَدُلِ وَهُو عَلَى صَرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [النحل: ٧٥، ٧٦].
- ٤) قوله تعالىٰ: ﴿ مَا أَتَّخَذَ اللَّهُ مِن وَلَدِ وَمَا كَانَ مَعَهُ، مِنْ إِلَاهٍ إِذَا لَذَهَبَ كُلُّ إِلَامٍ إِنَا لَذَهَبَ كُلُّ اللَّهِ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلاَ بَعْضُ هُمْ عَلَى بَعْضِ شُبْحَن ٱللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ [المؤمنون: ٩١].

#### التحليل الأصولي:

قياس العكس نوع من أنواع القياس، ومعناه: إثباتُ نقيضِ حُكْمِ الأصْلِ في الفرع؛ لافتراقهما في العلّة(١).

وهو حجة عند جمهور الأصوليين (٢)، وقد استدلَّ البرماوي (٣)، وغيره على حجّيته بالآيتين الأوليين:

<sup>(</sup>١) ينظر: الإحكام للآمدي (٣/ ٢٦٢)، البحر المحيط للزركشي (٧/ ٦٠).

<sup>(</sup>۲) ينظر: العدّة لأبي يعلىٰ (٤/ ١٤١٤)، إحكام الفصول للباجي ص7٧، مفتاح الوصول للتلمساني ص7۷، المحلي علىٰ جمع الجوامع (7/7)، شرح الكوكب المنير (3/8).

<sup>(</sup>٣) نقلًا عن شرح الكوكب المنير (٤/ ٩)، وقد طبع شرحه على ألفيته في الأصول، ولم أظفر به إلى الآن.



- ١) أما قوله تعالىٰ: ﴿ لَوْ كَانَ فِي مَآءَ الْحَدُّ إِلَّا ٱللهُ لَفَسَدَتًا ﴾ [الأنبياء: ٢٢]: ففيها
   الاستدلال علىٰ أنّه ليس إله إلا الله؛ لعدم فساد السماوات والأرض.
- ٢) وقوله تعالى: ﴿وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ اَخْذِلَافًا كَثِيرًا ﴾
   [النساء: ٨٨]، ولا اختلاف في القرآن، فدلّ على أنّه من عند الله(١).

٣) أما الآية الثالثة: فاستدل بها ابن القيم، وقال في وجه الدلالة: (هذان مثلان متضمنان قياسين من قياس العكس، وهو نفي الحكم لنفي علته وموجبه؛ فإن القياس نوعان: قياس طرد يقتضي إثبات الحكم في الفرع لثبوت علة الأصل فيه؛ وقياس عكس يقتضي نفي الحكم عن الفرع لنفي علة الحكم فيه؛ فالمثل الأول: ضربه الله سبحانه لنفسه وللأوثان، فالله سبحانه هو المالك لكل شيء ينفق كيف يشاء على عبيده سراً وجهراً وليلاً ونهاراً، يمينه ملأى لا يغيضها نفقة سحاء الليل والنهار، والأوثان مملوكة عاجزة لا تقدر على شيء، فكيف تجعلونها شركاء لي، وتعبدونها من دوني مع هذا التفاوت العظيم والفرق المبين؟...

وأما المثل الثاني فهو مثل ضربه الله سبحانه وتعالىٰ لنفسه ولما يعبد من دونه أيضاً، فالصنم الذي يعبد من دونه بمنزلة رجل أبكم لا يعقل ولا ينطق، بل هو أبكم القلب واللسان، قد عدم النطق القلبي واللساني، ومع هذا فهو عاجز لا يقدر علىٰ شيء البتة، ومع هذا فأينما أرسلته لا يأتيك بخير، ولا يقضي لك حاجة، والله سبحانه حي قادر متكلم، يأمر بالعدل، وهو علىٰ صراط مستقيم)(٢).

٤) وقد أضفت الآية الرابعة؛ لكونها في معنىٰ الآية الأولىٰ من حيث الدلالة؛ فالآية الأولىٰ في تقرير الألوهية بنفي فساد السموات والأرض، وهذه الآية في إثبات الربوية؛ لعدم المنازعة في الملك، قال الشنقيطي: (لو كان معه

<sup>(</sup>٢) إعلام الموقعين (٢/ ٢٨٣-٢٨٤).



<sup>(</sup>١) شرح الكوكب المنير (٤/ ٩).

\*\*

غيره من الآلهة لذهب كل واحد منهم بما خلق، واستقل به، وغالب بعضهم بعضاً، ولم ينتظم للسماوات والأرض نظام)(١).

ومن أدلته من السنة: قوله صَ<u>لَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ</u>: «وَفِي بُضْعِ أَحَدِكُمْ صَدَقَةُ، قِيلَ: يَأْتِي أَحَدُنَا شَهْوَتَه وَيَكُونُ لَهُ أَجْرٌ؟ قال: أَرَأَيْتُمْ لَوْ وَضَعَهَا فِي حَرَامٍ أَكَانَ عَلَيْهِ وِزْرٌ؟ قالوا: نعم، قَالَ: فَكَذلِكَ لَوْ وَضَعَهَا فِي حَلالٍ كَانَ لَهُ أَجْرٌ» (٢).

فقاس النبيُّ صَلَّلَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ الأجر لو وضعها في حلال على الوِزْرِ فيما لو وضعها في حرام بنقيض العلة، وهو حقيقة قياس العكس (٣).

فلما جاز استعمال قياس العكس في القرآن الكريم، وفي قضاياه الكبرى، وفي السنة النبوية: دل ذلك على أن العمل به حق يصار إليه بما يوافق النص.



<sup>(</sup>٣) ينظر: العدّة لأبي يعلىٰ (٤/ ١٤١٤)، إحكام الفصول للباجي، (ص ٦٧٣)، مفتاح الوصول للتلمساني، (ص ٧٣١)، المحلى علىٰ جمع الجوامع (٢/ ٣٤٣).



<sup>(</sup>١) أضواء البيان (٧/ ١٥٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢/ ٦٩٧)، كتاب الزكاة، باب بيان أن اسم الصدقة يقع علىٰ كل نوع من المعروف، رقم: (١٠٠٦)، عن أبي ذر رَحَالِتُهُمَنهُ.



# يجوز القياس في الحدود والكفارات

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿فَاعَتَبِرُواْ يَتَأْوْلِي ٱلْأَبْصَـٰرِ ﴾ [الحشر: ٢].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿فَجَزَآءٌ مِّثُلُ مَا قَنَلَ مِنَ ٱلنَّعَمِ يَعَكُمُ بِهِ عَذَوَا عَدْلِ ﴾ [المائدة: ٩٥].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَى ٱلْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ
   يَسْتَنَابِطُونَهُ, مِنْهُمْ ﴾ [النساء: ٨٣].
- ٤) قوله تعالىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَأُوْلِي ٱلْأَمْنِ مِنكُمْ ۖ فَإِن نَنزَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾ [النساء: ٥٩].

## التحليل الأصولي:

ذهب جمهور العلماء من القائلين بحجية القياس إلى أنّ القياس يجري في الحدود كما يجري في غيره، واستدلوا بعمومات الأدلّة الدالّة على حجّية القياس؛ فإنها لا تُفرّق بين قياس وغيره، وقد سبق الكلام عن وجوه الدلالة فيها، عند الكلام عن حجية القياس، فكلها تدل على صحة القياس في الشرع دون التفريق بين أبوابه.

وهذه الآيات هي مضمون ما استدل به الأصوليون في هذه المسألة أيضاً، قال الشوكاني: «واحتج القائلون بإثبات القياس في الحدود والكفارات، بأن الدليل الدال على حجية القياس يتناولهما بعمومه، فوجب العمل به فيهما»(١).

وخالف في ذلك الأحناف فمنعوا القياس في الحدود(٢)؛ فإنّ القياس ظنّي تدخله الشبهة والاحتمال؛ فلا يثبت به الحد؛ واستدلّوا بحديث: «ادْرَؤوا الحُدُودَ عَنِ المُسْلِمينَ ما اسْتَطَعْتُمْ، فإنْ الحُدُودَ بالشُّبُهَاتِ» وفي لفظ: «ادْرَؤوا الحُدُودَ عَنِ المُسْلِمينَ ما اسْتَطَعْتُمْ، فإنْ

<sup>(</sup>١) إرشاد الفحول (٢/ ١٤٥).

<sup>(</sup>۲) تيسير التحرير (۱۰۳/٤).



كَانَ لَهُ مَخْرَجٌ فَخَلُّوا سَبِيلَهُ؛ فإنّ الإمامَ أَنْ يُخْطِئَ فِي العَفْوِ خَيْرٌ مِنْ أَنْ يُخْطِئَ فِي العُقُوبَةِ»(١)؛ فإنّ القياس ظنّي تدخله الشبهة والاحتمال؛ فلا يثبت به الحد.

وقالوا كذلك: إنّ الحدود تشتمل علىٰ تقديرات لا تُعقل؛ كالمائة في الزنا، والثمانين في القذف، ومثلها الكفارات(٢).

وأجاب الجمهور بأن الاحتمال الوارد على القياس كالاحتمال الذي يرد على خبر الواحد، وشهادة الشهود، ولا يقدح في الحد، وقالوا بأن بعض الحدود معقولة المعنى (٣).

وأما الكفارات: فيقاس فيها ما كان معقول المعنى كقياس كفارة الظهار على كفارة القتل الخطأ في اشتراط الإيمان في الرقبة (٤٠).

ويؤّيد قول الجمهور أنّ الصحابة حدُّوا في الخمر قياساً على القاذف(٥٠).

ومع ما سبق إلا أن الظاهر أنّ الحدود هي المنصوصة في الشرع، وما عداها – وإن قيل بالقياس فيها – فإن كانت في أصل الحد فهي أحكام تعزيريّة، ولا يقال: إنّها حدودٌ شرعيّةٌ توقيفيّةٌ، بل هي اجتهاديّةٌ؛ لأنّ طريق ثبوتها الاجتهاد (٢٠)، وأما إن كان في الشروط أو الأحكام المتعلقة بها فالأمر واسع؛ لعمومات أدلة القياس، كما سبق عن الجمهور.



<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (٤/ ٣٣)، أبواب الحدود عن رسول الله صَلَّتَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ باب ما جاء في درء الحدود، رقم: (١٤٢٤)، وقال: «حديث عائشة لا نعرفه مرفوعاً إلا من حديث محمد بن ربيعة، ووكيع... ولم يرفعه، ورواية وكيع أصح»، فهو موقوف. والبيهقي (٢/ ٢٣٨) والدارقطني (٣/ ٨٤) والحاكم (٤/ ٣٨٤) وصححه، لكن ضعفه الذهبي فقال: «قال النسائي: يزيد بن زياد شامي متروك» نصب الراية (٣/ ٣٠٩).

<sup>(</sup>٢) تيسير التحرير (٤/ ١٠٣) الإحكام، للآمدي (٤/ ٦٣)، المحصول (٢/ ٢/ ٤٧٥).

<sup>(</sup>٣) تيسير التحرير (٤/ ١٠٣)، الإحكام للآمدي (٤/ ١٣)، المحصول (٢/ ٢/ ٤٧٥).

<sup>(</sup>٤) حاشية التوضيح والتصحيح لابن عاشور: (٢/ ١٨٩)، وينظر: أثر الاختلاف في القياس ص ١٠٩.

<sup>(</sup>٥) البحر المحيط (٦/ ٢٣٤) استدلال الأصوليين، (ص ١٩٤).

<sup>(</sup>٦) أدلة القواعد الأصولية من السنة النبوية، ص٣٦٤.



## المناسبة من الطرق الدالة على العلية

١) قوله تعالىٰ: ﴿ قَائِلُواْ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَلَا بِٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَلَا يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ, وَلَا يَدِينُونَ دِينَ ٱلْحَقِّ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَبَ حَتَّى يُعُطُواْ ٱلْجِزْيَةَ عَن يَدِ وَهُمَّ صَنغِرُونَ ﴾ [التوبة: ٢٩].

٢) قوله تعالى: ﴿ وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيْوَةٌ يَتَأُولِي ٱلْأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [القرة: ١٧٩].

٣) قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَا نَقُرَبُوا ٱلزِّنَيِّ إِنَّهُ رَكَانَ فَاحِشَةً وَسَاءَ سَبِيلًا ﴾ [الإسراء: ٣٦].

٤) قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلشَّيْطَانُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَدَاوَةَ وَٱلْبَغْضَاءَ فِي ٱلْخَمْر وَٱلْمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُمْ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَعَنِ ٱلصَّلَوةِ ﴾ [المائلة: ٩١].

٥) قوله تعالىٰ: ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقَطْ عُوۤا أَيْدِيَهُمَا جَزَآء عُماكُسَبَا نَكَلًا مِّنَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ عَنِزُ حَكِيمٌ ﴾ [المائدة: ٣٨].

#### التحليل الأصولي:

الطرق الدالة على العلة تسمى عند الأصوليين بمسالك العلة (١). وهي في الجملة على ثلاثة أنواع: النص والإجماع والاستنباط. ومن مسالك الاستنباط: المناسبة، وما سيأتي في السبر والتقسيم. ومعنى المناسبة لغة: الملاءمة والمو افقة (٢).

<sup>(</sup>١) شرح الكوكب المنير (٤/ ١٤٢).

<sup>(</sup>٢) المعجم الوسيط، (ص ٩١٦).



واصطلاحاً: وصف ظاهر منضبط يحصل عقلا من ترتيب ما يحقق مصلحة أو يدرء مفسدة على الحكم(١٠).

وتسمى بالإخالة؛ لأنه يحصل بها ما يخال أو يظن أن هذا الوصف هو العلة (٢).

فمعنىٰ المناسبة أن يكون بين الوصف والحكم ملاءمة وموافقة.

ومعنىٰ الإخالة أن المجتهد يخال أن هذا الوصف هو علة الحكم لما بينهما من المناسبة (٣).

مثال المناسبة: الربا في البر أو أمثاله من الشعير والتمر والملح، فالوصف الظاهر المنضبط في حكم الربا في هذه الأصناف يجتهد فيه المجتهد بالنظر إلى أحوال هذه الأصناف، أي أوصافه الموجودة فيه والتي تقتضي العليّة، فهي عند المالكية: الاقتيات والادخار، وعند الطعمية (٤٠).

والمناسبة على أقسام، منها: حفظ مقصود من المقاصد الخمسة، وهى: حفظ الدين والنفس والنسب والعقل والمال وقد تولد من المناسبة علم المقاصد، واستقل بنفسه مع مباحث أصولية أخرى، كالمصالح المرسلة (٥٠).

<sup>(</sup>٥) وذهب الطوفي إلىٰ أن المناسبة والمصلحة المرسلة شيء واحد، فقال: (باب المناسبة وباب المصالح المرسلة واحد)، شرح مختصر الروضة (٣/ ٣٨٥)، وبينهما فرق كما هو مشهور، ينظر: مقاصد الشريعة عند ابن تيمية، للبدوى، ص٠٧.



<sup>(</sup>١) شرح مختصر ابن الحاجب (٣/ ١٠٨)، نهاية السول (١/ ٣٢٤).

<sup>(</sup>٢) تشنيف المسامع بجمع الجوامع للزركشي (٣/ ٢٨٣)، نشر البنود على مراقي السعود (٢/ ١٧٠).

<sup>(</sup>٣) تيسير التحرير (٤/ ٤٣)، المحلي على جمع الجوامع (٢/ ٢٧٣)، شرح الكوكب المنير (٤/ ١٥٢).

<sup>(</sup>٤) العضد علىٰ ابن الحاجب (٢/ ٢٣٩)، شرح تنقيح الفصول للقرافي، (ص ٣٩١)، كشف الأسرار (٣/ ٣٥٢).



وهذه الآيات تنوعت في الدلالة علىٰ بعض هذه المناسبات، وترتيبها كما يلي:

- أما الدين: فهو محفوظ بجملة من الأحكام، منها شرع الزواجر عن الردة، والمقاتلة مع أهل الحرب، ومن التنبيه عليه قوله تعالى: ﴿قَاتِلُواْ الَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلاَ بِالْيَوْمِ الآخِرِ وَلاَ يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلاَ يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِ...﴾ [التوبة: ٢٩]، فذكرُ المناسبة هنا دليل علىٰ اعتبارها في علة الحكم(١١).

- وأما النفس: فهي محفوظة بجملة من التشريعات منها القصاص، وقد تم التنبيه عليه في قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَكُمُ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيَوْةٌ ﴾ [البقرة: ١٧٩]، فالشاهد من الآية ذكر المناسبة مما يدل على اعتبارها في العلة، قال علاء الدين البخاري: (وهو إفناء وإماتة في الظاهر، لكنه حياة من طريق المعنىٰ بشرعه واستيفائه أما الأول؛ فإن من تأمل في شرع القصاص صده ذلك عن مباشرة سببه، فيبقىٰ حياً ويسلم المقصود بالقتل عنه، فيبقىٰ حياً فيصير حياة لهما أي بقاء عليهما)(٢).

وأما النسب: فهو محفوظ بشرع الزواجر عن الزنا؛ لأن المزاحمة علىٰ الأبضاع تفضي إلىٰ اختلاط الأنساب المفضي إلىٰ انقطاع التعهد عن الأولاد، وفيه التوثب علىٰ الفروج بالتعدي والتغلب، وهو مجلبة الفساد والتقاتل.

وأما العقل: فهو محفوظ بتحريم المسكر، وقد نبه الله تعالى عليه بقوله: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلشَّيَطَانُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَدَوَةَ وَٱلْبَغْضَآءَ فِي ٱلْخَمْرِ ﴾ [المائدة: ٩١](٣)، فالمناسبة ظاهرة بين الإسكار والتحريم، وهو ما يؤدي إليه من مفاسد مذكورة في الآية.

<sup>(</sup>٣) المحصول (٥/ ٢٢٠ - ٢٢١).



<sup>(</sup>۱) شرح مختصر ابن الحاجب (۳/ ۱۱۹).

<sup>(</sup>٢) كشف الأسرار (٣/ ٢٧٧).

\*\*

وأما المال: فهو محفوظ بشرع الحدود والضمانات، كما في آية السرقة. ففي جميع هذه الآيات تنبيه إلىٰ مناسبة الحكم، مما يدل علىٰ اعتبارها في القياس.



#### الأحكام شرعت لقاصد

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَآ أَرْسَلُنَكَ إِلَّارَحْمَةً لِّلْعَكَمِينَ ﴾ [الأنبياء: ١٠٧].
  - ٢) قوله تعالىٰ: ﴿وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلُّ شَيْءٍ ﴾ [الأعراف: ١٥٦].
    - ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَقَدْ كُرُّمْنَا بَنِيٓ ءَادَمَ ﴾ [الإسراء: ٧٠].
    - ٤) قوله تعالىٰ: ﴿رَبَّنَا مَاخَلَقْتَ هَنذَا بِكَطِلًا ﴾ [آل عمران: ١٩١].
- ٥) قوله تعالىٰ: ﴿ أَفَحَسِبْتُمُ أَنَّمَا خَلَقْنَكُمْ عَبَثًا ﴾ [المؤمنون: ١١٥].
- 7) قوله تعالىٰ: ﴿مِنْ أَجْلِ ذَالِكَ كَتَبْنَا عَلَىٰ بَنَّ إِشْرَهِ بِلَ ﴾ [المائدة: ٣٢].

### التحليل الأصولي:

هذه القاعدة يذكرها الأصوليون عند كلامهم عن المناسبة، وأنها دليل على كون الوصف علة؛ وذلك لأن الأحكام إنما شرعت لمقاصد العباد.

فهي متداخلة مع القاعدة السابقة، لكني فصلتها لكونها دليلاً عليها(١١).

أما أنها مشروعة لمقاصد وحكم: فيدل عليه الإجماع؛ فإن أئمة الفقه مجمعون على أن أحكام الله تعالى لا تخلو عن حكمة ومقصود، وإن اختلفوا في كون ذلك بطريق الوجوب كما قالت المعتزلة، أو بحكم الاتفاق والوقوع من غير وجوب كقول الأشاعرة (٢).

وأيضاً فإن الأحكام مما جاء بها الرسول فكانت رحمة للعالمين؛ لقوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّارَحْمَةً لِلْعَكِمِينَ ﴾ [الأنبياء: ١٠٧]: فلو خلت الأحكام

<sup>(</sup>١) كما فعل الدكتور عياض السلمي في استدلال الأصوليين، (ص ١٦١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: مسائل أصول الدين المبحوثة في أصول الفقه لخالد عبداللطيف (١/ ٤٥١) وما بعدها.



عن حكمة عائدة إلى العالمين ما كانت رحمة، بل نقمة؛ لكون التكليف بها محض تعب ونصب، وهو خلاف الواقع.

وأيضا قوله تعالىٰ: ﴿ وَرَحْ مَتِي وَسِعَتْ كُلُّ شَيْءٍ ﴾ [الأعراف: ١٥٦]:

فلو كان شرع الأحكام في حق العباد لا لحكمة: لكانت نقمة لا رحمة، لما سبق (١).

وقالوا كذلك في آية تكريم بني آدم، فوجه الدلالة منها أن التكريم يدل أنه لا يكلف بلا فائدة ولا مصلحة؛ لكونه منافيًا للتشريف.

وكذلك آيات نفي العبث والباطل عن سبب إيجاد الخلق فيها ما يدل على أن إيجادهم كان لمقاصد ومصالح (٢).

وفي الآية الأخيرة بيان لوقوع ذلك؛ فبين علة التغليظ لجرم القتل من أجل ما في القصة من البغي والحسد وسوء العاقبة، وله نظائر في آيات كثيرة تذكر فيها مقاصد الأحكام.





<sup>(</sup>١) ما سبق من الإحكام للآمدي (٣/ ٣١٦ - ٣١٧)، بتصرف.

<sup>(</sup>٢) المهذب في علم أصول الفقه المقارن (٥/ ٢٠٥٧).

# من مسالك العلة السبر والتقسيم

١) قوله تعالىٰ: ﴿ قُلْ ءَ ٓ الذَّكَرَيْنِ حَرَّمَ أَمِ ٱلْأُنشَيْنِ أَمَّا ٱشْتَملَتْ عَلَيْهِ أَرْحَامُ ٱلْأُنشَيْنِ ﴾ [الأنعام: ١٤٣ – ١٤٤].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿ أَطَّلَعَ ٱلْغَيْبَ أَمِ ٱتَّخَذَ عِندَ ٱلرَّحْمَٰنِ عَهْدًا ﴾ [مريم: ٧٨].

٣) قوله تعالىٰ: ﴿ وَقَالُواْ لَن تَمَسَّنَا ٱلنَّارُ إِلَّا أَسَّامًا مَّعْدُودَةً قُلْ أَتَّخَذْتُمْ عِندَ اللهِ عَهْدًا فَلَن يُخْلِفَ ٱللَّهُ عَهْدَهُ أَمْ نَفُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ مَا لَا تَعْدَمُونَ ﴾ [البقرة: ٨٠].

٤) قوله تعالىٰ: ﴿ أَمَّ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِشَيْءٍ أَمَّ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴾ [الطور: ٣٥].

### التحليل الأصولي:

السبر لغة: الأصل والهيئة، ويطلق على الاختبار، كما تقول: سبرت الجرح، أي نظرت ما غوره(١).

والتقسيم: من التفريق والتجزئة (٢).

واصطلاحا: السبر هو: اختبار الوصف هل يصلح للعلية أم لا.

والتقسيم هو: حصر الأوصاف المحتملة للتعليل ٣٠٠).

فالسبر والتقسيم: حصر الأوصاف المحتملة للعلية، ثم اختبار ما يصلح منها للتعليل(٤).

<sup>(</sup>١) ينظر: معجم مقاييس اللغة (٣/ ١٢٧).

<sup>(</sup>٢) لسان العرب (٣/ ١٩١٩)، معجم مقاييس اللغة (٣/ ١٢٧).

<sup>(</sup>٣) تيسير التحرير(٢/٤٤)، المستصفىٰ للغزالي (٢/ ٢٩٥)، شرح تنقيح الفصول للقرافي ص (٣٩٧)، نشر البنود علىٰ مراقي السعود (٢/ ٦٦٤).

<sup>(</sup>٤) شرح الكوكب المنير (٤/ ١٤٣).



والتقسيم سابق للسبر في الترتيب والواقع، إلا أنه في الاصطلاح متأخر عنه، والسبب في ذلك أن السبر هو الأصل المؤثر في معرفة العلة(١).

وفي الآية الأولى: دليل على هذا المسلك، وقد تكرر في موضعين: مع الضأن والمعز، ومع البقر والإبل: حيث جمع أسباب تحريمهم للطيبات من بهيمة الأنعام وقسمها، وسبرها وبين بطلانها جميعاً؛ ليبطل قولهم بالتحريم: فإما أن يكون حرم الذكرين، أو الأنثيين، أو ما اشتملت عليه أرحام الأنثيين، وكل ذلك لم يقع، فيبطل القول بالتحريم (٢).

وفي الآية الثانية رد على العاص بن وائل السهمي (٣) في قوله: إنه يؤتى يوم القيامة مالا وولداً.

والتقسيم في هذه الآية الكريمة يحصر أوصاف المحل في ثلاثة.

والسبر يبطل اثنين منها، ويصحح الثالث.

أما وجه حصر أوصاف المحل في ثلاثة فهو أنا نقول: قولك: إنك تؤتىٰ مالاً وولداً يوم القيامة لا يخلو مستندك فيه من واحد من ثلاثة أشياء:

الأول: أن تكون اطلعت على الغيب، وعلمت أن إيتاءك المال والولد يوم

<sup>(</sup>١) شرح الكوكب المنير (٤/ ١٤٢)، والمهذب (٥/ ٢٠٦٨).

<sup>(</sup>٢) الإشارات الإلهية، (ص ٢٦٥).

<sup>(</sup>٣) ثبت هذا السبب في الصحيحين؛ ففي البخاري: «عن خباب، قال: كنت قينا في الجاهلية، وكان لي على العاص بن وائل دين، فأتيته أتقاضاه، قال: لا أعطيك حتى تكفر بمحمد صَلَّاتَهُ عَيَّهُ فقلت: لا أكفر حتى يميتك الله، ثم تبعث، قال: دعني حتى أموت وأبعث، فسأوتى مالا وولدا فأقضيك، فنزلت: ﴿أَفَرَءَيْتَ الله، ثم تبعث، قال: دعني حتى أموت وأبعث، فسأوتى مالا وولدا فأقضيك، فنزلت: ﴿أَفَرَءَيْتَ الله الله عَلَى الل



القيامة مما كتبه الله في اللوح المحفوظ.

والثاني: أن يكون الله أعطاك عهداً بذلك؛ فإنه إن أعطاك عهداً لن يخلفه.

الثالث: أن تكون قلت ذلك افتراءً على الله من غير عهد ولا اطلاع غيب.

وقد ذكر تعالىٰ القسمين الأولين في قوله: ﴿أَطَّلَعَ ٱلْغَيْبَ أَمِ ٱتَّخَذَعِندَ ٱلرَّحْمَٰنِ عَهْدَا ﴾ [مريم: ٧٨]، مبطلاً لهما بأداة الإنكار، فتعين القسم الثالث: وهو أنه قال ذلك افتراءً علىٰ الله.

ومثل هذا الإلزام في الآية الثالثة: حين ادعى اليهود أنهم لن تمسهم النار إلا أياما معدودة، فألزمهم بأحد لازمين: إما أنهم اتخذوا عهدا عند الله، أم أنهم يقولون على الله ما لا يعلمون.

وأما الآية الرابعة: فكأنّ المراد أن يقال: لا يخلو الأمر من واحدة من ثلاث حالات بالتقسيم الصحيح:

الأولىٰ: أن يكونوا خُلقوا من غير شيء أي بدون خالق أصلاً.

الثانية: أن يكونوا خلقوا أنفسهم.

الثالثة: أن يكون خلقهم خالق غير أنفسهم.

ولا شك أن القسمين الأولين باطلان، وبطلانهما ضروري كما ترى، فلا حاجة إلى إقامة الدليل عليه لوضوحه.

والثالث: هو الحق الذي لا شك فيه، وهو أن الله سبحانه خالقهم المستحق منهم أن يعبدوه وحده جل وعلا(١).

ومثال السبر والتقسيم في الأحكام: أن يقال العلة في تحريم الخمر: إما أن

<sup>(</sup>١) ينظر: أضواء البيان للشنقيطي (٣/ ٩٣ ٤ - ٤٩٤)، سلالة الفوائد الأصولية للسديس، ص ١٢٢ - ١٢٤.

تكون الرائحة، أو الطعم، أو الإسكار، فهنا حصل التقسيم، ثم يقوم بالسبر فيبين أن الرائحة والطعم لا أثر لهما في الحكم؛ لوجود مثلهما في بعض المباحات، فلم يبق إلا الإسكار، فيكون هو علة التحريم.



# يجوز التعليل بالحكمة الظاهرة

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿وَمَاجَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ [الحج: ٧٨].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ مَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِّنْ حَرَجٍ ﴾ [المائدة: ٦].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ النُّسُرَ وَلا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥].
  - ٤) قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَوْ شَاءَ أَللَّهُ لَأَعْنَ تَكُمُ ﴾ [البقرة: ٢٢٠].

### التحليل الأصولي:

الحكمة: هي الغاية المقصودة من تشريع الحكم $^{(1)}$ .

والعلة: هي الأمر الظاهر المنضبط المعرف للحكم بحيث يدور معه وجوداً وعدماً (٢).

وموضوع القاعدة حول جعل المعنىٰ الذي يقاس لأجله هو الحكمة دون العلة، فيلحق الفرع بالأصل؛ لاشتراكهما في الحكمة، وقد اختلف في ذلك، ونصت القاعدة علىٰ جواز التعليل بالحكمة الظاهرة المنضبطة بنفسها، وأما الحكمة الخفية المضطربة فلا يجوز التعليل بها.

وهو اختيار المحققين كالآمدي وابن الحاجب والصفي الهندي وابن تيمية وغيرهم (٣)، ومن أدلتهم عموم آيات رفع الحرج.

<sup>(</sup>١) ينظر: البحر المحيط (٧/ ١٥٨).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: الإحكام للآمدي (٣/ ١٧)، نهاية السول (٤/ ٥٣)، شرح مختصر الروضة، للطوفي
 (١/ ٢١)، الفروق في أصول الفقه د.عبداللطيف الحمد ص ٢٨٢.

<sup>(</sup>٣) ينظر: العضد على ابن الحاجب (٢/ ٢٢١)، الإحكام للآمدي (٣/ ٢٢٥)، المسودة ص٤٢٣.

\*\*

قال الآمدي معللاً لاختياره: «أما إذا كانت الحكمة ظاهرة منضبطة غير مضطربة: فلأنا أجمعنا على أن الحكم إذا اقترن بوصف ظاهر منضبط مشتمل على حكمة غير منضبطة بنفسها أنه يصح التعليل به، وإن لم يكن هو المقصود من شرع الحكم بل ما اشتمل عليه من الحكمة الخفية.

فإذا كانت الحكمة وهي المقصود من شرع الحكم مساوية للوصف في الظهور والانضباط كانت أولى بالتعليل بها.

وأما إذا كانت الحكمة خفية مضطربة غير منضبطة فيمتنع التعليل بها لثلاثة أوجه...

الثالث: أن التعليل بالحكمة المجردة إذا كانت خفية مضطربة مما يفضي إلىٰ العسر والحرج في حق المكلف بالبحث عنها، والاطلاع عليها والحرج منفي بقوله تعالىٰ: ﴿وَمَاجَعَلَ عَلَيْكُمُ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ [الحج: ٧٨]، غير أنا خالفناه في التعليل بالوصف الظاهر المنضبط؛ لكون المشقة فيه أدنىٰ، فبقينا عاملين بعموم النص فيما عداه». أهد(١).

وكما هو ظاهر فإن جميع آيات رفع الحرج ودفع العسر داخلة في هذا الاستدلال، فوجه الدلالة من آيات الباب واحد.

وقد ذهب أكثر الأصوليين إلى أنه لا يجوز تعليل الحكم بالحكمة المجردة عن وصف ضابط لها(٢).

واستدلوا بقوله تعالىٰ: ﴿ فَإِن نَنَزَعُنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾ [النساء: ٩٥]، ووجه الدلالة بينه الطوفي بقوله: «إن الشرع وضع قانوناً كلياً مؤبداً، فلو



<sup>(</sup>۱) الإحكام للآمدي (۳/ ۲۲۵).

<sup>(</sup>٢) نهاية السول للإسنوي (٢/ ٩٠٩).



علق بالحِكم لكثر اختلافه واضطرابه، وليس ذلك شأن القوانين، وإنما قلنا: إن ما لا ينضبط بنفسه يجب رده إلى تقدير الشارع وضبطه؛ فلأن ما لا ينضبط بنفسه يقع فيه النزاع، وما وقع فيه النزاع وجب رده إلى الشرع؛ لقوله تعالى: ﴿فَإِن نَنَزَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى الشّرِ وَالرَّسُولِ ﴾ [النساء: ٥٩]». أهـ(١١).

وذهب الغزالي والرازي والبيضاوي وغيرهم إلى جواز التعليل بالحكمة مطلقا<sup>(۲)</sup>، ولكن بتحرير قولهم لا يظهر منهم تجويز التعليل بالحكمة غير المنضبطة، وبناء القياس عليها<sup>(۳)</sup>.

ومن أمثلة التعليل بالحكمة واعتبارها في القياس: جواز تأخير كل صلاة إلىٰ آخر وقتها عند المشقة في التقديم؛ قياساً علىٰ تأخير الظهر لشدة الحر، فالحكمة هنا دفع المشقة في الخروج مع شدة الحر، فكذلك كل خروج للصلاة يؤدي للمشقة (١٤).



<sup>(</sup>٤) ينظر: المغنى لابن قدامة (٢/ ٣٨).



<sup>(</sup>١) شرح مختصر الروضة (٣/ ٥١٢).

<sup>(</sup>٢) المستصفىٰ (٢/ ٣٣٠)، المحصول للرازي (٢/ ٣٨٨)، نهاية السول (٢/ ٩١٠).

<sup>(</sup>٣) للتوسع، ينظر كتاب: التعليل بالحكمة عند الأصوليين، للكمالي.



# يجوز التعليل بالعلة القاصرة المنصوصة

117

١) قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ضَرَبْئُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن نَقَصُرُواْ مِنَ ٱلصَّلَوٰةِ ﴾
 [النساء: ١٠١]

٢) قوله تعالىٰ: ﴿فَمَن كَانَ مِنكُم مَّ مِيضًا أَوْعَلَىٰ سَفَرٍ فَعِـدَةٌ مِّنْ أَيتَامٍ أُخَرَ ﴾
 [البقرة: ١٨٤].

#### التحليل الأصولي:

العلة القاصرة: هي التي لا تتعدى محل النص، ولا توجد في غيره، وتسمى الواقفة(١).

#### وهي على قسمين:

منصوصة: كإباحة القصر لعلة السفر، وإباحة الفطر في رمضان للسفر والمرض.

ومستنبطة: كتعليل الربا في الذهب والفضة بأنهما قيم للمتلفات، فلا تلحق بهما بقية المعادن.

وقد وقع خلاف في التعليل بالعلة القاصرة بقسميها كما يلي:

أولا: إذا كانت منصوصة، أو مجمعًا عليها: صح التعليل بها.

وقد حكىٰ القاضي أبو بكر، وابن برهان، والصفي الهندي الاتفاق عليها، وخالفهم القاضي عبد الوهاب، وحكىٰ عن قوم أنه لا يصح التعليل بها علىٰ



<sup>(</sup>١) معجم مصطلحات أصول الفقه لقطب سانو، (ص ٢٩٣).



الإطلاق، سواء كانت منصوصة أو مستنبطة، وهذا قول أكثر أهل العراق(١١).

والآيات تدل على الوقوع؛ ففيها النص على علة السفر في القصر، والفطر. ثانيا: إذا كانت العلة القاصرة مستنبطة: فهي محل خلاف على قولين:

القول الأول: المنع، وهو قول الأحناف، وأبي بكر القفال، وبمثله قال ابن السمعاني، ونقله إمام الحرمين عن الحليمي (٢)، ومن أدلتهم: قوله تعالى: ﴿وَإِنَّ الظّنَّ لَا يُغْنِي مِنَ ٱلْحَيِّ شَيًّا ﴾ [النجم: ٢٨]، قال الآمدي: «فإن قيل: وإن كان ما ذكر تموه من جملة، وأن ذلك مما يغلب على الظن الصحة، غير أن العمل بالظن على خلاف قوله تعالى: ﴿وَإِنَّ ٱلظّنَّ لَا يُغْنِي مِنَ ٱلْحَيِّ شَيًّا ﴾ [النجم: ٢٨]، وحيث خالفناه في العلة المتعدية؛ لاشتمالها على ما ذكر تموه من الفوائد وزيادة فائدة التعدية، فلا يلزم منه المخالفة فيها دون ذلك.

قلنا: يجب حمل الآية على ما المطلوب فيه القطع؛ جمعاً بينه وبين ما ذكرناه من الدليل.

سلمنا أنه لا فائدة في العلة القاصرة، ولكن لا يلزم من ذلك امتناع القضاء بصحتها؛ بدليل ما لو كانت منصوصة». أهـ(٣).

القول الثاني: الجواز، وهو قول القاضي أبي بكر، والمالكية، وجمهور أصحاب الشافعي، وحكاه الآمدي عن أحمد (٤٠).

قال في التلويح: «ولا يجوز التعليل بالعلة القاصرة عندنا، وعند الشافعي كلا يجوز؛ فإنه جعل علة الربا في الذهب والفضة الثمنية فهي مقتصرة على الذهب والفضة غير متعدية عنهما؛ إذ غير الحجرين لم يخلق ثمناً، والخلاف

<sup>(</sup>١) الإبهاج (٣/ ٩٤)، إرشاد الفحول، (ص ٢٠٩).

<sup>(</sup>٢) البرهان (٢/ ١٠٨٠)، شرح الكوكب المنير (٤/ ٥٣).

<sup>(</sup>٣) الإحكام للآمدي (٣/ ٢٤١)، وانظر: المحصول (٥/ ٤٢٥).

<sup>(</sup>٤) الأشباه والنظائر للسبكي (٢/ ١٨٠)، البحر المحيط (٥/ ١٥٧).



فيما إذا كانت العلة مستنبطة، أما إذا كانت منصوصة فيجوز عليتها اتفاقًا». أهـ(١).

وقد ذكر المجيزون جملة من الفوائد للتعليل بالعلة القاصرة، ومنها:

١ - أنها تقوي الحكم بإظهار حكمته، وهذا أدعىٰ إلىٰ القبول والانقياد.

٢-أنها يعلم بسببها امتناع القياس؛ لكون الحكم قاصراً على محله، كجعل شهادة خزيمة بشهادة رجلين.

٣- أن النص يزداد قوة بها، فيصيران كدليلين يتقوى كل منهما بالآخر(٢).



<sup>(</sup>٢) شرح الكوكب المنير (٤/ ٥٣)، ينظر: العلة عند الأصوليين، (ص ٤٠).



<sup>(</sup>١) التلويح (٢/ ٦٦).



# لا يجوز القياس في اللغة

قوله تعالىٰ: ﴿ وَعَلَّمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَآءَ كُلُّهَا ﴾ [البقرة: ٣١].

#### التحليل الأصولي:

تكلم بعض الأصوليين في هذه المسألة عند الكلام عن مبدأ اللغات التي سبقت في المقدمات اللغوية، كما عند الغزالي والآمدي وغيرهم (١)، ومحلها باب القياس؛ لأنها مبنية على تصوره.

وسنتناول هذه المسألة كما يلي:

أولا: لتحرير محل النزاع نقول: إنهم اتفقوا على أن القياس لا يجرى في الأعلام؛ لأنها ليست موضوعة لمعان، والقياس لا بد له من معنى جامع بين الأصل والفرع.

كما أنهم اتفقوا أنه لا يجرئ في الصفات؛ لأنها مطردة أصلاً في كل من اتصف بها، كالصادق والأمين.

ثم اختلفوا في بقية الألفاظ اللغوية: هل يجوز مجاوزة محالها الموضوعة لها إلىٰ غيرها لجامع بينهما أم لا؟

ومثالها: النباش: هل يسمى سارقا في اللغة؛ لجامع أخذ المال خفية؟ واللائط: هل يسمى زانياً؛ لجامع الإيلاج في فرج محرم؟

فالجمهور علىٰ عدم جواز القياس، وهو قول الجمهور، واختاره الغزالي والآمدي (٢).

<sup>(</sup>۱) المستصفى للغزالي (۱/  $^{87}$ )، الإحكام للآمدي (۱/  $^{8}$ ).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: التبصرة للشيرازي، (ص ٤٤٤)، المستصفىٰ (١/ ٣٢٣)، المحصول (٢/ ٤١٨)،
 الإحكام للآمدي (١/ ٧٨).

\*\*

وكان من أدلتهم أن اللغة في أصلها توقيفية علمها الله تعالى لآدم؛ استدلالاً بالآية، كما سبق في مبدأ اللغات، فإذا وضع الاسم لمعنى في محل خاص كان وضعه في محل آخر ليس من كلام العرب(١).

وذهب بعض الحنفية، وبعض المالكية، وكثير من الشافعية كالشيرازي والرازي والسبكي، وبعض الحنابلة إلىٰ جواز القياس في اللغة (٢).

ومن أدلتهم عموم الأدلة المجوزة للقياس، وقد سبقت مستوفاة، لكنها معارضة بما استدل به الجمهور من دليل خاص.



<sup>(</sup>٢) ينظر: التبصرة للشيرازي ص ٤٤٤، المحصول للرازي (٢/ ٤١٨)، الأشباه والنظائر للسبكي (٢/ ١٨٤)، المسودة (٢/ ٧٤٦).



<sup>(</sup>۱) ينظر: المستصفىٰ للغزالي (۱/ ٣٢٣)، الإحكام للآمدي (٧٨/١)، شرح تنقيح الفصول للقرافي ص(٤١٢)، تخريج الفروع للزنجاني ص (٣٤٤)، أثر الاختلاف في القياس لإلياس دردور(ص ١٢١-١٢٦).

# يجوز تخصيص العلة الشرعية بدليل

ا) قوله تعالىٰ: ﴿ قُلْ ءَ ٓ الذَّكَرَيْنِ حَرَّمَ أَمِ ٱلْأُنشَيْنِ أَمَّا ٱشْتَملَتْ عَلَيْهِ أَرْحَامُ ٱلْأُنشَيْنِ نَبِّعُونِي بِعِلْمٍ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾ [الأنعام: ١٤٣].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّ لَهُ مَ أَبًّا شَيْخًا كِمَيرَافَخُ نَ أَحَدَنَا مَكَانَهُ ۚ ﴾ [يوسف: ٧٨].

٣) قوله تعالى: ﴿ وَلَوْلا آَن كُنْبَ اللهُ عَلَيْهِ مُ الْجَلاَءَ لَعَذَّبَهُمْ فِي الدُّنْيَ وَلَهُمْ فِي اللَّنْيَ وَلَهُمْ فِي اللَّهُ نَيَ وَلَوْلاً أَن كُنْبَ اللهُ عَلَيْهِ مُ الْجَلاَءَ لَعَذَبُهُمْ فِي الدُّنْيَ وَلَهُمْ فِي اللَّهُ عَلَيْهِ مُ الْجَلاَءَ لَعَلَيْهِ مُ اللَّهُ اللهُ عَلَيْهِ مُ الْجَلاَءَ لَعَلَيْهِ مُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ مُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ مُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ مُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

## التحليل الأصولي:

مسألة تخصيص العلة، يتناولها الأصوليون في مواضع مختلفة، فبعضهم يذكرها في أحكام العلة<sup>(۱)</sup>، وبعضهم في شروطها عند الكلام عن اطراد العلة<sup>(۲)</sup>، وبعضهم في قوادح القياس فيسمي التخصيص نقضاً<sup>(۳)</sup>، كل ذلك بحسب المذاهب التي ستأتي فيها.

ولتوضيح هذه المسألة وبيان علاقة الآيات بها نقول: إن الأصل في العلة أن توصف بالعموم باعتبار وجودها في محال متعددة، فإخراج بعض المحال عن تأثير العلة، وقصر عملها على الباقي يكون بمنزلة التخصيص.

فهل فقد الحكم في محل، مع وجود العلة يبين فسادها وانتقاضها، أم يبقيها ولكن يخصصها بغير هذا المحل؟(٤)

<sup>(</sup>۱) العدة لأبي يعلىٰ (3/777)، المستصفىٰ (7/307).

<sup>(</sup>۲)  $x_{1}$   $x_{2}$   $x_{3}$   $x_{4}$   $x_{5}$   $x_{6}$   $x_{7}$   $x_{1}$   $x_{1}$   $x_{2}$   $x_{3}$   $x_{4}$   $x_{5}$   $x_{6}$   $x_{7}$   $x_{1}$   $x_{1}$   $x_{2}$   $x_{3}$   $x_{4}$   $x_{5}$   $x_{1}$   $x_{2}$   $x_{3}$   $x_{4}$   $x_{5}$   $x_{5}$   $x_{6}$   $x_{7}$   $x_{1}$   $x_{1}$   $x_{2}$   $x_{3}$   $x_{4}$   $x_{5}$   $x_{5}$   $x_{5}$   $x_{5}$   $x_{7}$   $x_{1}$   $x_{2}$   $x_{3}$   $x_{4}$   $x_{5}$   $x_{5}$ 

<sup>(</sup>٣) نهاية السول (٤/ ١٤٦)، ينظر: القياس عند الإمام الشافعي، للجهني (٢/ ٨٧٥).

<sup>(</sup>٤) المستصفىٰ للغزالي (٢/ ٣٣٦).



مثالها: إذا قال المستدل فيمن لم يبيت النية: تخلف النية عن أول الصوم علة بطلانه.

فيعترض عليه بصيام التطوع؛ فإنه يصح دون تبيت النية.

فهنا تخلفت النية، ولم يبطل الصوم، أي وجدت العلة، ولم يوجد الحكم، وهو البطلان.

وهذه المسألة تبحث في اطراد العلة عند الكلام عن شروطها، كما تبحث في النقض عند الكلام عن قوادح القياس.

والقاعدة تبين أنه يجوز تخصيص العلة الشرعية حيث دل دليل على التخصيص، ولا يعتبر نقضاً لها، كتخصيص النص العام بدليل يخرج بعض أفراده ويبقى باقيه على عمومه.

وهذا القول يقرب الأقوال في المسألة، كما أنه ينتظم وجوه الدلالات من الآيات، ويجمع بينها، وبيان ذلك كما يلي: حاصل الخلاف في المسألة على أقوال، أشهرها ثلاثة، وهي:

القول الأول: عدم جواز تخصيص العلة، وتخصيصها نقض لها، وهو مذهب الشافعي وكثير من أصحابه، وبعض الأحناف، وبعض الحنابلة، وكثير من المتكلمين (١).

القول الثاني: جواز تخصيص العلة، وأنه لا يعتبر نقضا للعلية، وهو قول أكثر الحنفية، وكثير من المالكية، وبعض الحنابلة(٢).



<sup>(</sup>۱) أصول السرخسي (۲/ ۲۱۰)، الإحكام للآمدي (۳/ ۲۱۸)، العدة (٤/ ١٣٨٦).

<sup>(</sup>٢) كشف الأسرار (٤/ ٣٢)، إحكام الفصول، (ص ٢٥٤)، العدة (٤/ ١٣٨٧).



القول الثالث: التفصيل بين المستنبطة والمنصوصة، ففي الأولىٰ لا يصح، وفي الثانية يصح، وهو قول جمهور المحققين(١١).

ومن لم يجوز التخصيص استدل بالآية الأولى، وقد بين السرخسي وجه الدلالة من الآية فقال: «ففيه مطالبة الكفار ببيان العلة فيما ادعوا فيه الحرمة، على وجه لا مدفع لهم فصاروا محجوجين به.

وذلك الوجه أنهم إذا بينوا أحد هذه المعاني أن الحرمة لأجله انتقض عليهم بإقرارهم بالحل في الموضع الآخر مع ذلك المعنىٰ فيه، ولو كان التخصيص في علل الأحكام الشرعية جائزا ما كانوا محجوجين، فإن أحدا لا يعجز من أن يقول امتنع ثبوت حكم الحرمة في ذلك الموضع لمانع، وقد كانوا عقلاء يعتقدون الحل في الموضع الآخر؛ لشبهة أو معنىٰ تصورهم عندهم.

وقوله تعالىٰ: ﴿نَبِّعُونِي بِعِلْمٍ ﴾ [الأنعام: ١٤٣]: إشارة إلى أن المصير إلىٰ تخصيص العلل الشرعية ليس من العلم في شيء، فيكون جهلاً». أهـ(٢).

أي أنه سبحانه سألهم عن علة التحريم في بعض المحال، مما يدل على اطرادها في الجميع، ولو كان جائزاً تخصيص العلة لكان لهم الحجة في تحريم البعض دون بعض، فدل على عدم جواز تخصيص العلل.

وفي الاستدلال نوع خفاء، لكن يذهب شيخ المفسرين الطبري إلى قريب منه فيقول: «آلذكرين حرم ربكم، أيها الكذبة على الله، من الضأن والمعز؟ فإنهم إن ادعوا ذلك وأقروا به، كذبوا أنفسهم، وأبانوا جهلهم؛ لأنهم إذا قالوا: يحرم الذكرين من ذلك، أوجبوا تحريم كل ذكرين من ولد الضأن والمعز، وهم يستمتعون بلحوم الذكران منها وظهورها. وفي ذلك فساد دعواهم وتكذيب.

<sup>(</sup>٢) أصول السرخسي (٢/ ٢١٠)، بتصرف.



<sup>(</sup>١) البرهان للجويني (٢/ ٩٧٧)، البحر المحيط (٥/ ٢٦٢).

\*\*

قولهم: ﴿أَمِرَ ٱلْأُنشَيَيْنِ ﴾ [الأنعام: ١٤٣]، فإنهم إن قالوا: حرم ربنا الأنثيين، أوجبوا تحريم لحوم كل أنثى من ولد الضأن والمعز على أنفسهم وظهورها. وفي ذلك أيضًا تكذيب لهم، ودحض دعواهم أنّ ربهم حرم ذلك عليهم، إذ كانوا يستمتعون بلحوم بعض ذلك وظهوره.

﴿أَمَّا أَشَّتَمَلَتُ عَلَيْ وَأَرْحَامُ ٱلْأُنثَيَيْنِ ﴾ [الأنعام: ١٤٣]، يقول: أم حرم ما اشتملت عليه أرحام الأنثيين، يعني أرحام أنثى الضأن وأنثى المعز؛ فلذلك قال: ﴿أَرْحَامُ ٱلْأُنثَيَيْنِ ﴾ [الأنعام: ١٤٣]، وفي ذلك أيضًا لو أقرُّوا به فقالوا: حرم علينا ما اشتملت عليه أرحام الأنثيين، بُطولُ قولهم وبيان كذبهم؛ لأنهم كانوا يقرون بإقرارهم بذلك أنّ الله حرّم عليهم ذكور الضأن والمعز وإناثها، أن يأكلوا لحومها أو يركبوا ظهورها، وقد كانوا يستمتعون ببعض ذكورها وإناثها». أهـ(١).

وقد أورد على وجه الدلالة من الآية أنها للرد عليهم في تحريمهم لبعض الأنواع لعلل واهية، وليس فيها تعرض لتخصيص العلل (٢).

لكن وإن استدل به على عدم تخصيص العلل: فهو حيث لم يوجد دليل التخصيص كما في القاعدة.

واحتج من جوز التخصيص بالآية الثانية، ووجه الدلالة - كما ذكر القاضي أبو يعلى -: أن إخوة يوسف لما طلبوا من العزيز أن يأخذ أحدا مكانه عللوا ذلك بأن له أبًا شيخًا كبيراً، وهذه العلة موجودة فيمن سيؤخذ مكانه، ولولا جواز القول بتخصيص العلة لأنكر عليهم هذا التعليل.



<sup>(</sup>۱) تفسير الطبرى (۱۲/ ۱۸۶ – ۱۸۹).

<sup>(</sup>٢) ينظر: استدلال الأصوليين، (ص ٩٤- ٩٥).



وأجاب القاضي بأن أباه يخاف عليه؛ لأنه مأخوذ في جناية، وأما إذا أُخذ أخوه مكانه لم يكن خائفا عليه(١).

كما أنهم لم يخبروه بأنه أخ لهم، فقالوا ذلك تعمية له.

إلىٰ أجوبة كثيرة علىٰ هذا الاستدلال تدل علىٰ تكلف انتزاع الدلالة(٢).

كما استدلوا بآية الحشر في جلاء بني النضير؛ فقد بين الله تعالىٰ علة هذا العقاب بقوله: ﴿ ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمْ شَآقُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ ﴾ [الحشر: ٤].

وقد يوجد بعض من شاق الله ورسوله، ولم يعذب بمثل العذاب الذي عذب به بنو النضير، مع الاشتراك في العلة التي هي مشاقة الله ورسوله.

فدل ذلك على أن تخلف الحكم عن العلة في بعض الصور لدليل هو تخصيص للعلة لا نقض لها<sup>(٣)</sup>، وبذلك تجتمع أدلة الجواز والمنع؛ لتدل على القاعدة: فيجوز التخصيص حيث دل الدليل، ولا يجوز مع عدمه، والله أعلم.



<sup>(</sup>٣) سلالة الفوائد الأصولية، (ص ١٤٣ - ١٤٤)، ينظر: الخلاف اللفظي عند الأصوليين (٢/ ١٧٢ - ١٧٦.)



<sup>(</sup>١) العدة لأبي يعلىٰ (٤/ ١٣٩٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفصيلها في استدلال الأصوليين، (ص ٩٨).



## يجوز تعليل الحكم الوجودي بالعدمي

110

١) قوله تعالىٰ: ﴿قَالَ ءَايَتُكَ أَلَّا تُكَلِّمَ ٱلنَّاسَ ثَلَاثَةَ أَيَّامٍ إِلَّا رَمْزًا ﴾
 [آل عمران: ٤١].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَا تَأْكُلُواْ مِمَّا لَمَ يُذَكِّرِ ٱسْمُ ٱللَّهِ عَلَيْهِ ﴾ [الأنعام: ١٢١].

### التحليل الأصولي:

لتوضيح المسألة وبيان وجه الدلالة من الآيات نقول:

اتفق الأصوليون على جواز تعليل الحكم العدمي بالوصف العدمي، كتعليل: عدم نفاذ تصرفات المجنون بعدم العقل.

واتفقوا أيضاً على جواز تعليل الحكم الوجودي بالوصف الوجودي، كتعليل: تحريم شرب المسكر بالإسكار.

واتفقوا أيضاً على جواز تعليل الحكم العدمي بالوصف الوجودي، كتعليل: عدم قبول الشهادة بالفسق.

واختلفوا في تعليل الحكم الوجودي بالوصف العدمي، على قولين (١٠): القول الأول: الجواز، وهو قول جمهور الأصوليين (٢).

مثاله: قولك: ضربت العبد؛ لعدم امتثاله، ولم أسلم على فلان؛ لعدم رؤيته ونحو ذلك.

<sup>(</sup>۲) شرح تنقيح الفصول ص ٤١١، نهاية السول للإسنوي (٢/ ٩١١)، المسودة ص ٤١٨، شرح الكوكب المنير (٤/ ٤٨).



<sup>(</sup>١) العلة عند الأصوليين، (ص ٤٣) (الشاملة).



القول الثاني: المنع، وهو قول الأحناف، واختاره الآمدي وابن الحاجب(١٠). وقال الجمهور بأن الحكم الوجودي قد يدور مع الوصف العدمي وجوداً وعدماً، فتثبت بذلك عليته؛ لأن الدوران طريق من طرق العلة(٢٠).

واستدلوا بقوله تعالىٰ: ﴿قَالَ ءَايَتُكَ أَلَّا تُكَلِّمَ ٱلنَّاسَ ثَلَاثَةَ أَيَّامٍ ﴾ [آل عمران: ١٤]: قال الطوفي: «لأن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى جعل له الأمارة على ولادة امرأة زكريا عدم كلامه ثلاثة أيام، وإذا جاز ذلك في معجز نبوي، فهو في حكم فرعي أجوز». أهـ (٣).

كذلك فإن الشرط يلزم من عدمه العدم، فالانتفاء علامة على انتفاء الحكم، وإذا جاز هذا في النفي جاز في الإثبات ولا فرق، وقد وقع ذلك كما في الآية الثانية: ﴿ وَلَا تَأْكُلُوا مِمَّا لَمُ يُذَكِّرُ اللهُ وَهُو كَلَا تَأْكُلُوا مِمَّا لَمُ يُذَكِّرُ اللهُ وَهُو عَلَى عَلَى عَلَى أمر وجودي وهو حرمة الأكل (٤٠).

قال المانعون: إن العلة لابد أن تشتمل على حكمة من تحصيل مصلحة أو دفع مفسدة، والعدم ليس فيه شيء من ذلك.

واستدلوا بقوله تعالىٰ: ﴿ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ﴾ [النجم: ٣٩]، ووجه الدلالة فيها أن العدم نفي محض، فلا يصح أن يكون من سعي الإنسان، وحينئذ لا يجوز أن يترتب عليه حكم؛ لأن الأحكام تشرع لجلب مصلحة أو دفع مفسدة، والعدم ليس فيه ذلك (٥).

<sup>(</sup>٥) إتحاف ذوى البصائر (٧/ ٤٠٥).



<sup>(</sup>۱) تيسير التحرير (2/7)، الإحكام للآمدي (7/17)، العضد على ابن الحاجب (7/17).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإحكام للآمدي (٣/ ٤٣٠)، العضد على ابن الحاجب (٢/ ٢٤٥)، شرح الكوكب المنير (٤/ ١٩١).

<sup>(</sup>٣) الإشارات الإلهية، (ص ١٣٢).

<sup>(</sup>٤) ينظر: البحر المحيط (٧/ ١٨٩).

\*\*

وأجاب الجمهور بعدم التسليم؛ فإن العدم يتضمن الضد، فما كان وجوده نافعاً كان عدمه ضاراً، وما كان وجوده ضاراً كان عدمه نافعاً، كما أن الآية ليست عامة بل هي عن الثواب في الآخرة.

وتعليل الوجودي بالعدمي سائغ عقلاً ولغة: كما تقول: لم أفعل كذا؛ لعدم الداعي إليه، ولم أسلم عليه؛ لعدم رؤيتي له، ونحو ذلك(١).





<sup>(</sup>١) شرح الكوكب المنير (٤/ ٥٠).



# من قوادح القياس فساد الاعتبار

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿قَالَ أَنَّا خُيرٌ مِّنَّهُ خَلَقْنِي مِن نَّارٍ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينٍ ﴾ [الأعراف: ١٢].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا أَخْنَلَفْتُمْ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُ ﴿ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ [الشورى: ١٠].
  - ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ فَإِن نَنزَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَىٰ اللَّهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾ [النساء: ٥٩].
- ٤) قوله تعالىٰ: ﴿ يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَي اللَّهِ وَرَسُولِهِ ، ﴿ [الحجرات: ١].

### التحليل الأصولي:

قوادح القياس: هي ما يحتمل أنه من مبطلاته، ويعبر عنها تارة بالاعتراضات، وتارة بالأسئلة الواردة على القياس(١).

وذهب جماهير القائلين بالقياس إلى إن القياس إن خالف النص أو الإجماع فهو باطل، ويسمون القادح فيه بمخالفته للنص والإجماع: فساد الاعتبار (٢).

ومثال وقوعه الدال عليه في القرآن: قوله تعالى: ﴿قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِّنَهُ خَلَقْنَى مِن نَارٍ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينٍ ﴾ [الأعراف: ١٢]؛ فقاس إبليس نفسه على عنصره، الذي هو النار، وقاس آدم على عنصره، الذي هو الطين، واستنتج من ذلك أنه خير من آدم. ولا ينبغي أن يؤمر بالسجود لمن هو دونه.

فكان قياسه باطلاً؛ لوجود النص الصريح الذي هو قوله تعالى: ﴿أَسُجُدُوا لِآدَمَ ﴾ [البقرة: ٣٤]، فهذا ما يسمى في اصطلاح الأصوليين: فاسد الاعتبار (٣).

<sup>(</sup>١) ينظر: البحر المحيط (٧/ ٣٢٩)، شرح الكوكب المنير (٤/ ٢٢٩).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإحكام للآمدي (٤/ ٧٦)، التحبير شرح التحرير (٧/ ٣٥٥٣).

<sup>(</sup>٣) أضواء البيان للشنقيطي (١/ ٣٣)، وينظر: سلالة الفوائد الأصولية للسديس ص ١٣٨- ١٤١.

\*\*

وهذا دليل فساده من القرآن، مع الآيتين بعدها، وغيرها من الآيات الدالة على وجوب رد الحكم إلى الله ورسوله أولا، فالقول بالقياس المعارض لها ينافي الرد إليهما، عند الخلاف والتنازع.

وكذلك تدل الآية الأخيرة على تحريم التقديم بين يدي الله ورسوله، وتقديم القياس عليها داخل في النهي؛ فالقياس نوع من الاجتهاد، فيكون بعد النصوص الصريحة، والإجماع مستند على النص، وهو أقوى من القياس فيُقدَّم عليه (۱).

وأما السنة فحديث معاذ المشهور (٢) -على فرض صحته - فإنه أخّر الاجتهاد عنِ النّص، والقياس كما سبق نوع من الاجتهاد، فرُ تبته بعد النّصوص، والإجماع مستند على النص، وهو أقوى من القياس فيُقدَّم عليه (٣).



<sup>(</sup>١) التقرير والتحبير (٣/ ٢٥٢)، شرح الكوكب المنير (٤/ ٢٣٩).

<sup>(</sup>٢) وفيه: «عن معاذ: أن رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهُ عَيْدِوسَلَمْ حين بعثه إلى اليمن، فقال: كيف تصنع إن عرض لك قضاء؟» قال: أقضي بما في كتاب الله. قال: (فإن لم يكن في كتاب الله؟» قال: فبسنة رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهُ وَسَلَمْ؟» قال: أجتهد رأيي، لا آلو. الله صَلَّاللهُ عَلَيْهُ وَسَلَمْ؟» قال: أجتهد رأيي، لا آلو. قال: فضرب رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهُ وَسَلَمْ صدري، ثم قال: الحمد لله الذي وفق رسول رسول الله لما يرضي رسول الله على أخرجه أحمد (٣٦ / ٣٣٣)، رقم: (٢٠٠٧)، وأبو داود (٣/ ٣٠٣)، كتاب الأقضية، باب اجتهاد الرأي في القضاء، رقم: (٢٩ ٥٩٦)، والترمذي (٣/ ٢٠٨)، أبواب الأحكام عن رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهُ وَسَلَمٌ، باب ما جاء في القاضي كيف يقضي، رقم: (١٣٢٧)، والترمذي، وضعفه جماعة من الأئمة منهم: البخاري في التاريخ الكبير (٢/ ١/ ١٧٧، ١٧٥)، والترمذي، وابن حزم في الإحكام (٦/ ٢٦، ٣٥)، و(٧/ ١١١- ١١١)، وابن الجوزي في العلل المتناهية رقم: (١٣ ٢٠١)، والجوزقاني في (الأباطيل والمناكير والصحاح والمشاهير (١/ ١٠٥- ٢٠١)، رقم: (١٠١)، والعقيلي في الضعفاء الكبير (/ ٢١٥)، وابن كثير في تحفة الطالب، (ص ١٥٠)، وابن حجر في التلخيص الحبير (٤/ ١٨٣)، والعراقي في تخريج أحاديث البيضاوي، (ص ١٥٨)، بتحقيق العجمي، وصححه جماعة لشهرته، ولم يجيبوا على علل المضعفين.

<sup>(</sup>٣) شرح الكوكب المنير (٤/ ٢٣٩).



ومثال مخالفة القياس للنص: إذا قال الحنفيُّ: يجوز للمرأة أن تعقد النّكاح لنفسها؛ قياسًا على عقودها المالية.

فيعترض الجمهور بأنّه فاسد الاعتبار؛ لمخالفته لحديث: «لا نكاح إلا بولى»(۱).

ومثال مخالفته للإجماع: إذا منع الحنفيُّ من تغسيلِ الرَّجُل لزوجته؛ قياساً على الأجنبيَّة.

فيعترض الجمهورُ بأنّه مخالِفٌ للإجماعِ السُّكوتيِّ في تغسيل عليّ رَضَاً لِلَّهُ عَنْهُ للإجماعِ السُّكوتيِّ في تغسيل عليّ رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ للطاطمة رَضَاً لِللَّهُ عَنْهَا (٢)، وعدم إنكار الصحابة.



<sup>(</sup>٢) كما في سنن الدارقطني (٢/ ٧٩)، والبيهقي (٣/ ٣٩٦).



<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (٤/ ١٢١)، رقم: (٢٢٦٠)، والترمذي (٣/ ٤٠٣)، أبواب النكاح عن رسول الله صَلَّلَتُمُعَيَّهُ، باب ما جاء لا نكاح إلا ببينة، رقم: (١١٠٣)، وابن ماجه (١/ ٢٠٥)، كتاب النكاح، باب لا نكاح إلا بولي، رقم: (١٨٨٠)، بإسناد صحيح كما في إرواء الغليل (٤/ ٢٥).



## من قوادح القياس فساد الوضع

ا) قوله تعالىٰ: ﴿ أَفَنَضَّرِبُ عَنكُمُ ٱلذِّكَر صَفْحًا أَن كُنتُمْ قَوْمًا مُسْرِفِينَ ﴾ [الزخوف: ٥].

٢) قوله تعالى: ﴿ مَا كَانَ لِلْمُشْرِكِينَ أَن يَعْمُرُواْ مَسَنِجِدَ ٱللَّهِ شَلِهِدِينَ عَلَىٰ أَنفُسِهِم بِٱلْكُفْرِ ﴾ [التوبة: ١٧].

٣) قوله تعالىٰ: ﴿ وَتِلْكَ نِعْمَةٌ تَمُنُّهُا عَلَى ۖ أَنْ عَبَّدتَّ بَنِيٓ إِسْرَجِيلَ ﴾ [الشعراء: ٢٢].

### التحليل الأصولي:

فساد الوضع هو أن يكون القياس على غير الهيأة الصالحة لأخذ الحكم منه(١).

كأن يكون صالحاً لضد الحكم في المعنى، أو نقيضه بالنص أو الإجماع، كأخذ التوسيع من التضييق، والتخفيف من التغليظ، والنفي من الإثبات، أو الإثبات من النفي (٢).

فهو على صور كثيرة، ومثاله إجمالاً: أن يقول المستدل: الزكاة وجبت لدفع حاجة الفقير، فتجوز على التراخي؛ قياساً على وجوب الدية على العاقلة.

فيعترض عليه بأن قياسك فاسد الوضع؛ لأنك رتبت على ما يقتضي التضييق حكما بالتوسيع؛ فإن دفع الحاجة عن الفقراء تناسب المبادرة،

<sup>(</sup>٢) ينظر: كشف الأسرار للبزدوي (٤/ ٦٢)، الإحكام للآمدي (٤/ ٧٦)، البحر المحيط للزركشي (٤/ ٢٨٠)، آداب البحث والمناظرة للشنقيطي ص (١٣٤).



<sup>(</sup>١) شرح الكوكب المنير (٤/ ٢٤١).



وليس التراخي(١).

وقدبين الطوفي وجه الدلالة من هذه الآيات فقال فيها على ترتيبها ﴿ أَفَنَضْرِبُ عَنكُمُ ٱلذِّكَرَ صَفْحًا أَن كُنتُمُ قَوْمًا مُسْرِفِينَ ﴾ [الزخرف: ٥]: «يحتج به على بطلان فساد الوضع في الأقيسة، وهو ترتيب خلاف مقتضى العلة عليها، وتقريره: أنه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى أنكر ترتيب الإضراب والصفح عنهم على إسرافهم.

كأنه قال: إسرافكم يناسب أخذكم وتعذيبكم، لا الإضراب والصفح عنكم.

وكذلك قوله: ﴿ مَا كَانَ لِلْمُشْرِكِينَ أَن يَعْمُرُواْ مَسَجِدَ اللَّهِ شَهِدِينَ عَلَىٰ اَنفسهم بالكفر اَنفُسهم بالكفر التوبة: ١٧]. أي: إن شركهم وشهادتهم علىٰ أنفسهم بالكفر لا يناسب عمارتهم للمسجد؛ لأنهم رجس، وإنما يناسب مجانبتهم المسجد تنزيها له عن رجسهم ونجسهم.

وكذلك لما قال فرعون لموسى: ﴿ قَالَ أَلَمْ نُرُيِكَ فِينَا وَلِيدًا وَلَبِثْتَ فِينَامِنَ عُمُرِكَ سِنِينَ ﴾ [الشعراء: ١٨]، قال له موسى: ﴿ وَتِلْكَ نِعْمَةُ تَمُنُّهُا عَلَى آنَ عَبَدتَ بَنِيَ الشعراء: ٢٢]، أي: استعبدتهم، واتخذتهم عبيداً، وإنما ربيتني ولداً حين اتخذت قومي عبيداً، فامتنانك علي بذلك غير مناسب، وإنما المناسب أن تعتذر إليّ من ذلك». أهـ (٢).

وهي وجوه ظاهرة في وقوع هذا النوع من الاعتراض في المناظرة، مما يدل على صحته في القوادح.



<sup>(</sup>١) شرح الكوكب المنير: (٤/ ٢٤٥)، المهذب في علم أصول الفقه المقارن (٥/ ٢٢٤٣).

<sup>(</sup>٢) الإشارات الإلهية، (ص ٥٧٠).





## لا يشترط الاتفاق على تعليل الأصل

قوله تعالىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَأُوْلِى ٱلْأَمْرِ مِنكُورٌ فَإِن نَنزَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُننُمُ تُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ۚ ذَلِكَ خَيْرٌ وَٱحْسَنُ تَأُويلًا ﴾ [النساء: ٥٩].

#### التحليل الأصولي:

ذهب الجمهور إلى عدم اشتراط الإجماع على علة الأصل؛ لعموم أدلة القياس؛ حيث لم تشترط ذلك، ومن أقربها دلالة إلى المسألة هذه الآية؛ ففيها الرد إلى القرآن والسنة عند التنازع، وهو يشمل جميع صور التنازع، ومنه النزاع في علة الأصل، ويكون إثباتها بالمسالك المعلومة عند الأصوليين (١١).

ولأن طريق إثبات العلل دلالة الأصول عليها، وقد توجد دلالتها في تعليل أصل مجمع عليه، أو مختلف فيه، فالواجب اعتبار الأصول والقواعد.

ولأنه لما أمكن استخراج المعنى ورد الفرع إليه: لم يعتبر الاتفاق كخبر الواحد متى توفرت فيه الصحة وجب العمل به (٢).

وخالف في هذه القاعدة بشر المريسي (٣)،

<sup>(</sup>٣) قال الذهبي: «بشر بن غياث المريسي، مبتدع ضال لا ينبغي أن يروئ عنه، ولا كرامة، تفقه على أبي يوسف فبرع وأتقن علم الكلام، ثم جرد القول بخلق القرآن، وناظر عليه، ولم يدرك الجهم ابن صفوان، إنما أخذ مقالته واحتج لها ودعا إليها، وسمع من حماد بن سلمة وغيره، مات سنة (٢١٨ه). ميزان الاعتدال (٢/ ٣٥).



<sup>(</sup>١) ولم أقف على من نص على الاستدلال بها في هذه المسالة بعينها، لكنها داخلة في عموم آيات حجية القياس.

<sup>(7)</sup> العدة (3/ 1771)، المحصول (0/ 693)، نهاية السول (7/ 679).



ونُقل عن عثمان البتي(١).

واحتجوا بأنه لما كان بعض الأصول معللاً، وبعضها غير معلل: وجب أن يكون هناك طريق للتفريق بينهما، وهو الإجماع.

وكما سبق فالأدلة العامة لم تقيد القياس بهذا الشرط، فالإجماع أحد مسالك العلة، وليس شرطًا فيها.

فيجوز القياس على أصل بعلة، وإن لم يتفق عليها، كما هو حال كثير من الأقيسة.

ومثاله: عند الأحناف: قياس غير المأكول على المأكول في الربا(٢).



<sup>(</sup>٢) ينظر: أصول السرخسي (٢/ ١٦١)، العدة (٤/ ١٣٦٤ - ١٣٦٧).



<sup>(</sup>۱) عثمان البتي فقيه البصرة، أبو عمرو، بياع البتوت أي الأكسية، اسم أبيه مسلم، وقيل: أسلم، وقيل: سلمة، وقيل: سليمان، وأصله من الكوفة حدث عن أنس بن مالك، والشعبي، وعبد الحميد بن سلمة، والحسن. وثقه أحمد، والدارقطني، وابن سعد، وابن معين، وقيل ضعفه ابن معين. سير أعلام النبلاء (٦/ ١٤٩).



#### لا يشترط الدليل الخاص لكل قياس

قوله تعالى: ﴿فَاعْتَبِرُواْ يَتَأْوْلِي ٱلْأَبْصَارِ ﴾ [الحشر: ٢].

#### التحليل الأصولي:

ذهب جماهير الأصوليين إلى أنه لا يشترط أن يدل دليل خاص على جواز القياس في كل مسألة؛ لعموم أدلة القياس، ومنها الآية التي تكرر الاستدلال بها عند الأصوليين، ووجه الدلالة أنها عامة استدل بها على حجية القياس، ولم تذكر شرط الدليل الخاص على كل قياس (١).

وذهب عثمان البتي إلى أنه لا يقاس على الأصل حتى تقوم الدلالة على جواز القياس عليه (٢).

وقد فسر القرافي مذهبه بقوله: «والمراد من ورود الدليل إنما هو على الباب، من حيث هو، لا على المسألة المقاس عليها بخصوصها، فإن كانت المسألة من مسائل النكاح فلا بد من ورود دليل يدل على جواز القياس في النكاح، وإن كانت من مسائل الطلاق فلا بد من دليل يدل على جواز القياس فيه». أهـ(٣).

وقال الرازي رداً على هذا القول؛ مستدلاً بالآية: «وهو باطل من ثلاثة أوجه: أحدها: أن عموم قوله تعالى: ﴿فَاعَتَبِرُوا ﴾ [الحشر: ٢]. ينفى هذا الشرط. وثانيها: أنا إذا ظننا كون الحكم في الأصل معللاً بوصف، ثم علمنا أو ظننا



<sup>(</sup>١) المحصول للرازي (٥/ ٤٩٣).

<sup>(</sup>٢) نهاية السول (٢/ ٩٢٨).

<sup>(</sup>٣) نفائس الأصول (٨/ ٣٦٢٥)، عن نهاية السول (٢/ ٩٢٨).



حصوله في الفرع، حصل ظن أن حكم الفرع مثل حكم الأصل، والعمل بالظن واجب. وثالثها: أن الصحابة حين استعملوا القياس في مسألة الحرام، والجد، وغيرها لم يعتبروا هذا الشرط». أهـ(١).



<sup>(</sup>١) المحصول (٥/ ٩٣٤ - ٤٩٥).





### لا يجوز القياس على ما ثبت بالقياس

14.

قوله تعالىٰ: ﴿ فَإِن نَنزَعُنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾ [النساء: ٥٩].

### التحليل الأصولي:

ذهب الجمهور إلى أنه لا يجوز القياس على ما ثبت بالقياس(١).

واستدل الرازي بالآية، ووجه الدلالة كما قال: «ظاهره مشعر بأنه يجب رده إلى الحكم الذي ثبت بنص الله وبنص رسوله». أهـ(٢).

وذهب بعض الحنفية والشافعية، وجماعة من الحنابلة كابي يعلىٰ وأبي الخطاب<sup>(٣)</sup>، وقول المالكية، إلىٰ الجواز، كما قال صاحب المراقي:

وحكم الأصل قد يكون ملحقا لما من اعتبار الأدنى حققا

واستدلوا بعموم أدلة حجية القياس، فإن الحكم لما ثبت في الفرع صار أصلاً في نفسه، فجاز القياس عليه (٤).

ومثاله: قياس الأرز على البر في تحريم الربا: فيكون الأرز أصلاً ثابتاً بقياس الذرة عليه مثلاً.

وهذا قد تكون فيه فائدة ككون المقيس الثاني أقرب إلى الأصل الثاني منه إلى الأول، واعتبار الأدنى مقصد صحيح، وإليه الإشارة بقول صاحب المراقي المذكور آنفاً:



<sup>(</sup>١) قواطع الأدلة (٤/ ١٧٧)، المستصفىٰ (٢/ ٣٢٥)، المسودة، (ص ٣٩٥).

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير للرازي (٩/ ١٥٦)، بواسطة المسائل الأصولية للعويد، (ص ٩٥).

<sup>(</sup>٣) العدة (٤/ ١٣٦١)، إتحاف ذوى البصائر (٧/ ٣١٨).

<sup>(</sup>٤) العدة (٤/ ١٣٦٣).



(لما من اعتبار الأدنى حققا)، فيجوز مثلا أن يكون الأرز أقرب إلى الذرة منه إلى البر، فيقاس على الذرة؛ لأنها أقرب له من البر بعد قياس الذرة على البر(١٠).

أما الجمهور فقالوا بأن هذا القياس لا يخلو من أحد أمرين:

الأول: أن تكون علة الأصل موجودة في الفرع الثاني.

الثاني: أن تكون غير موجودة فيه.

فإن كانت موجود فيه، فاللازم قياس كل من الفرعين على الأصل الأول، كأن تقيس كلاً من الذرة والأرز على البر الذي هو الأصل الأول، بجامع الكيل على قول؛ لأن قياس الذرة على البر، ثم قياس الأرز على الذرة تطويل لا فائدة فيه.

وأما إن كانت غير موجودة فيه فلا يصح القياس؛ لأنه قد تبين ثبوت حكم الأصل الأول بعلة غير موجودة في الفرع، ومن شرط القياس تساوي الفرع والأصل في العلة (٢).

وقال الغزالي: «لأن ذلك يؤدي في قياس الشبه إلى أن يشبه بالفرع الثالث رابع وبالرابع خامس، فينتهي الأخير إلى حد لا يشبه الأول، كما لو التقط حصاة وطلب ما يشبهها، ثم طلب ما يشبه الثانية، ثم طلب ما يشبه الثالثة، ثم ينتهي بالآخرة إلى أن لا يشبه العاشر الأول؛ لأن الفروق الدقيقة تجتمع فتظهر المفارقة». أهـ(٣).



<sup>(</sup>٣) المستصفى (٢/ ٣٢٥).



<sup>(</sup>١) ينظر: مذكرة الشنقيطي، (ص ٣٢٤).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، (ص ٣٢٥).



## يجوز القياس على المخصوص من جملة القياس

141

قوله تعالى: ﴿فَاعْتَبِرُواْ يَتَأْوْلِي ٱلْأَبْصَارِ ﴾ [الحشر: ٢].

#### التحليل الأصولي:

إذا كان الحكم الثابت بالنص مستثنى من القياس العام، أو الأصول فهل يجوز أن يقاس عليه غيره؟

فالجمهور على الجواز، وهو قول الشافعية والحنابلة، وبعض الحنفية، وبعض المالكية(١).

واستدلوا بعمومات أدلة حجية القياس، ومنها الآية، وقد تكررت مراراً، والشاهد فيها في كل قاعدة عموم القياس دون قيد.

قال القاضي أبو يعلى: «وأيضا: فإن المخصوص من جملة العموم يقاس عليه، فالمخصوص من جملة قياس الأصول أولى أن يقاس عليه؛ لأن حكم العموم أقوى من قياس الأصول له، ولهذا ترك القياس (٢).

وأيضا: فإن ما ورد به الأثر قد صار أصلاً بنفسه، فوجب القياس عليه، كسائر الأصول.

وليس رد هذا الأصل لمخالفة تلك الأصول بأولى من رد الأصول لمخالفة هذا الأصل، فو جب إعمال كل واحد منهما في مقتضاه وإجراؤه على حكمه.

<sup>(</sup>٢) هنا زيادة: (له)، قال محقق الكتاب: لم أفهم لها معنىٰ، فلعلها خطأ. نسخة الرئاسة العامة للبحوث والإفتاء بتحقيق أ.د.أحمد المباركي.



<sup>(</sup>۱) أصول السرخسي (۲/ ۱٤۹)، شرح تنقيح الفصول ص ٤١٥، المستصفىٰ (٣٢٨/٢)، المسودة ص ٣٩٩.



وأيضا: فإن القياس يجري مجرئ خبر الواحد، بدليل أن كل واحد منهما يثبت بغالب الظن، ثم ثبت أنه يصح أن يرد مخالفا لقياس الأصول، كذلك القياس قبله». أهـ(١).

وذهب كثير من الحنفية إلى أنه لا يجوز، على تفصيلات عندهم (٢). وهذه القاعدة تبحث في القواعد الفقهية أيضًا، وصيغتها عند الحنفية: ما ثبت على خلاف القياس فغيره لا يقاس عليه (٣).

وما سبق عن الجمهور هو الأرجح، ومثاله: قياس العنب على الرطب في بيع العرايا<sup>(٤)</sup>.



<sup>(</sup>٤) ينظر: المهذب للنملة (٥/ ٢٠٠٠).



<sup>(</sup>۱) العدة (٤/ ٢٠٤١، ٣٠٤١).

<sup>(</sup>٢) أصول السرخسى (٢/ ١٤٩)، كشف الأسرار (٣/ ٣١١).

<sup>(</sup>٣) ينظر: شرح القواعد الفقهية للزرقا، (ص ٨٤).



#### الاستدلال بالأولى صحيح

177

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿فَلَا تَقُل لَّمُمَّا أُنِّ وَلَا نَنَّهُرْهُمَا ﴾ [الإسراء: ٢٣].
- ٢) قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ مَنْ إِن تَأْمَنْهُ بِقِنَطَارِ يُؤَدِّهِ ۚ إِلَيْكَ وَمِنْهُم مَنْ
   إِن تَأْمَنْهُ بِدِينَارِ لَا يُؤَدِّهِ ۚ إِلَيْكَ إِلَّا مَا دُمْتَ عَلَيْهِ قَآبِمًا ﴾ [آل عمران: ٧٥].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ فَكُن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَكُوهُ, ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَكُوهُ, ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًا يَكُوهُ, ﴾[الزلزلة:٧-٨].
- ٤) قوله تعالىٰ: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوْزِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيْكَمَةِ فَلَا نُظْلَمُ نَفْسُ شَيْعًا وَإِن
   كَانَمِثْقَالَ حَبَيَةٍ مِّنْ خَرْدَلٍ ٱلْمَنْنَا بِهَا وَكَفَى بِنَا حَسِيدِينَ ﴾ [الأنبياء: ٤٧].

#### التحليل الأصولي:

هذا الاستدلال داخل في أنواع القياس عند جماعة من الأصوليين، وهو المسمى بقياس الأولى، وهو داخل في أحد قسمي القياس الجلي: فهو إما أولى أو مساو، وهو ما يقطع فيه بنفي تأثير الفارق بين الأصل والفرع(١).

وهذا النوع من القياس متفق على حجيته إلا أن الظاهرية ينازعون في تسميته قياساً (٢)؛ بناء على أصلهم في نفي القياس، فيجعلونه من قبيل مفهوم الموافقة، كما عليه طائفة من الأصوليين (٣).

وقد حقق بعض الأصوليين في الفرق بين مفهوم الموافقة -الذي يسمىٰ بتنبيه الخطاب كما سيأتى-، وبين قياس الأولىٰ، فقال في المسودة:

<sup>(</sup>٣) ينظر: العدة لأبي يعلى (٣/ ٨٢٧)، نهاية السول للإسنوي (٢/ ٨٢١).



<sup>(</sup>١) ينظر: شرح الكوكب المنير (٤/ ١٠٥).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإحكام لابن حزم (٧/٥٦).



«التمسك بالأولى: ذكره القاضي، وهو في المعاني نظير الفحوى في الخطاب... قال ابن برهان: وحقيقته وجود العلة مع زيادة وظهور... والتحقيق عندي: أن الأولوية الواضحة التي يستوي فيها العالم والعامي: هي تنبيه الخطاب كما سبق، ولها حكم المنصوص كما سبق (۱).

فأما الأولوية الخفية: فكسائر الأقيسة، كما قاله الشافعي في مسألة السلم الحال، وكفارة العمد». أهـ(٢).

وفي هذه الآيات وغيرها استدلال بالأولى مما يدل على صحته:

ففي الآية الأولى: وقع الإجماع على أن التأفيف تنبيه لتحريم كل ما هو أعظم منه، لكنهم اختلفوا فيه هل هو قياس أم لا؟ على القولين السابقين، قال الطوفي: (واختلف فيه، أهو قياس، أم لا؟ فقال قوم: هو قياس جلي، ونظمه: إن ضرب الوالدين أذى لهما فكان حراما كالتأفيف لهما وأولى، وأركان القياس موجودة الأصل والفرع والعلة والحكم.

وقال آخرون: ليس بقياس، وإنما هو مدلول لفظي؛ لتفاهم العرب له مع عدم معرفتهم بالقياس، ولأن ذلك يفهمه من لا يتصور القياس، ولا يخطر له ببال)(٣).

والخطب فيه يسير، وكون العرب لم تسمه قياساً لا يمنع من الاصطلاح عليه.

وفي الآية الثانية: أشار القرآن إلىٰ عدم أمانة بعض أهل الكتاب، ولو استأمنته علىٰ دينار، فتضييعه للأمانة في ما هو أعظم من ذلك أولىٰ (٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر: العدة (٤/ ١٤١٩).



<sup>(</sup>١) وسيأتي الكلام عن دلالة المفهوم.

<sup>(</sup>٢) المسودة، (ص ٣٨٠- ٣٨١).

<sup>(</sup>٣) الإشارات ص ٣٩١.

\*\*\*

وفي الآية الثالثة: التنبيه إلى أن ما فوق مثقال ذرة أعظم في الأجر والوزر، ومثلها في الدلالة الآية الرابعة، قال الإمام الشافعي: (فأقوى القياس أن يحرِّم الله في كتابه أو يحرم رسول الله القليل من الشيء، فيُعْلمَ أن قليله إذا حُرِّم كان كثيره مثلَ قليله في التحريم أو أكثرَ، بفضل الكثرة على القلة.

وكذلك إذا حمِد على يسير من الطاعة، كان ما هو أكثر منها أولى أن يحمد عليه.

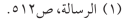
وكذلك إذا أباح كثيرَ شيء كان الأقل منه أولى أن يكون مباحاً... قال الله: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًا يَرَهُ, ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًا يَرَهُ, ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًا يَرَهُ, ﴿ فَكَانَ مَا هُو أَكْثَر مِن مثقال ذرة مِن الخير أحمَدَ، وما هو أكثر من مثقال ذرةٍ من الشر أعظمَ في المأثم)(١).

ومثاله: إذا لم يجز التيمم لفوات صلاة الجمعة، فلأن لا يجب لفوات صلاة الجنازة أولى؛ لأن صلاة الجنازة فرض كفاية بخلاف الجمعة التي هي فرض عين.

وكذلك في قطع الأطراف بطرف، يقال:

لما قتل الجماعة بالواحد فأولى منه قصاص الجماعة بالواحد في الأطراف؛ لخفة حرمتها.









# الفصل الثاني

الأدلة المختلف فيها

#### وهي سبعة:

- الدليل الأول: قول الصحابي.
  - الدليل الثاني: شرع من قبلنا.
  - الليل الثالث: الاستصحاب.
    - الدليل الرابع: العرف.
- الدليل الخامس: سد الذرائع.
- الدليل السادس: الاستحسان.
- الدليل السابع: المصلحة المرسلة.







## قول الصحابي



# الدليل الأول

## قول الصحابي حجّة

174

- ١) قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ
   سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَلِهِ عَا تَوَلَّى وَنُصُلِهِ عَهَا لَهُ وَسَاءَتُ مَصِيرًا ﴾ [النساء: ١١٥].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿وَٱلسَّبِقُونَ ٱلْأَوَّلُونَ مِنَ ٱلْمُهَجِرِينَ وَٱلْأَنصارِ وَٱلَّذِينَ ٱلتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَّضِي ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَ لَمُمْ جَنَّتِ تَجْرِي تَحَتَّهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدَاذَلِكَ ٱلْفَوْرُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ [التوبة: ١٠٠].
- ٣) قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ ءَامَنُواْ بِمِثْلِ مَا ءَامَنتُم بِهِ ء فَقَدِ ٱهْتَدَوا ۗ وَ إِن نَوَلَوا فَإِنَمَا هُمْ فِي شِقَاقِ ﴾ [البقرة: ١٣٧].
- ٤) قوله تعالىٰ: ﴿ يَآ أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ ٱلْطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُوْلِي ٱلْأَمْمِ مِنكُمْ ۖ فَإِن نَنزَعُنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾ [النساء: ٥٩].

## التحليل الأصولي:

قول الصحابيّ الذي لم يخالفْه غيرُه، ولا يخالف نصاً: حجّة عند جمهور العلماء، وقيّده بعضُهم بما إذا اشتهر؛ لأنّه يكون من الإجماع السكوتي، وحينها تصدق عليه آيات الباب الدالة على حجية الإجماع، ومنه السكوتي؛ إذ هو الأغلب فيه، هذا من وجه.

ومن وجه آخر أنها تتضمن تزكية للصحابة، والرضا عن إيمانهم، والأمر باتباعهم، فهذا يدل على أن الحق لا يمكن أن يعدوهم، فلا يمكن أن يهجر القول





الصحيح في جميع عصرهم، أو يظهر القول الخطأ، ولا ينكره أحد منهم.

والآية الأخيرة تأمر بطاعة أولي الأمر، وإذا قيل بأن أولي الأمر هم الأمراء والعلماء دخل فيه الصحابة؛ لذلك جاء عن مجاهد وغيره أن أولي الأمر هم الصحابة (١).

قال أبو القاسم الأصبهاني: «وكل هذا قد اجتمع في أصحاب رسول الله صَلَّاللَّهُ كَلَيْهِ وَسَلَّمٌ كَان فيهم الأمراء والخلفاء والعلماء والفقهاء». أهـ (٢).

وعند الإمام مالك أنه حُجَّةٌ وإن لم يشتهر؛ وذلك لأنه لا يمكن أن يخلوَ العصر من قائم بالحجة لحديث: «لا تَزَالُ طَائِفَةٌ مِنْ أُمَّتِي ظَاهِرينَ عَلَىَ الحَقِّ»(٣).

وعند الشافعي في الجديد أنه ليس بحجة، وقال به أكثر المتكلمين (١٤)، واحتجوا بالآية الأخيرة أيضاً، ووجه الدلالة عندهم في قوله تعالىٰ: ﴿فَإِن نَنزَعُنُمُ فَي فَي هَا اللهِ عَند الاختلاف وجب الرد فِ شَي عِ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهُ وَالسّفولِ ﴾ [النساء: ٥٩]، ففيها أنه عند الاختلاف وجب الرد إلىٰ الكتاب والسنة وليس إلىٰ قول الصحابي (٥).

والجواب: أن الرد إلى الكتاب والسنة حيث وجد الحكم فيها، وإلا صرنا إلى بقية الأدلة الأخرى، والآية لم تنفيها، وإن كانت لم تثبتها تنصيصاً.

واحتج به بعض الحنابلة إذا لم يكن مخالفا للقياس، وهو رواية عن الإمام أحمد (٦).

<sup>(</sup>٦) العدة لأبي يعليٰ (٤/ ١١٨٣).



<sup>(</sup>١) كما عند الطبري (٧/ ١٨٢)، وابن أبي شيبة (١١/ ٢٤٤)، وانظر: زاد المسير (٢/ ١١٧).

<sup>(</sup>٢) الحجة في بيان المحجة (١/ ٢٧٣).

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٤) التبصرة للشيرازي، (ص ٣٩٥)، الإحكام للآمدي (٤/ ١٣٠).

<sup>(</sup>٥) نهاية الوصول (٨/ ٣٩٨٣)، وانظر: المسائل الأصولية في قوله تعالىٰ: ﴿ يَمَا يُهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُوْلِ ٱلْأَمْرِ مِنكُمْ ﴾، (ص٥٦).

\*\*

وقد ساق الإمام ابن القيم جملة من الأحاديث في فضل الصحابة، وذكر أنّ الاحتجاج بأقوال الصحابة هو مذهب السّلف من الأئمَّة الأربعة وغيرهم، والأدلّة وإن كانت في فضل الصحابة إلا أنّها تدلُّ علىٰ أنَّ الخير لا يَعْدوهُم، والحقَّ لا يتجاوزُهم، وهو محلُّ الشاهد منها(۱).





<sup>(</sup>١) ينظر: إعلام الموقعين (٤/ ١٢٣ - ١٤٦).



# شرع من قبلنا

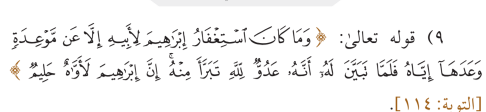


# الدليل الثاني

# شرعُ مَنْ قبلَنا شَرْعٌ لَنا إن لم يخالف شرعنا

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ﴾ [المائدة: ٤٨].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ أُوْلَيْكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَإِهْدَ دَهُمُ ٱقْتَدِهُ ﴾ [الأنعام: ٩٠].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ شَرَعَ لَكُم مِّنَ ٱلدِينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ نُوحًا وَٱلَّذِى ٓ أَوْحَيْ مَا إِلَيْك وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ عِ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ۖ أَنَ أَقِيمُوا ٱلدِينَ وَلَا نَنَفَرَقُواْ فِيهِ ﴾ [الشورى: ١٣].
- ٤) قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا ٱلتَّوْرَئةَ فِيهَا هُدًى وَنُورٌ يَعَكُمُ بِهَا ٱلنَّبِيتُونَ ٱللَّذِينَ أَسَلَمُواْ لِلَّذِينَ هَادُواْ وَٱلرَّبَّنِيتُونَ وَٱلْأَحْبَارُ بِمَا ٱسۡتُحۡفِظُواْ مِن كِئْبِ ٱللَّهِ ﴾ [المائدة: ٤٤].
- ٥) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَن لَّمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَتَ إِكَ هُمُ ٱلْكَنفِرُونَ ﴾ [المائدة: ٤٤].
- آ قوله تعالىٰ: ﴿ وَكَنَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ ٱلنَّفْسَ بِٱلنَّفْسِ وَٱلْعَيْنَ بِٱلْمَنْ فَي وَٱلْمَانِ وَالْمَانِ وَلَالْمَانِ وَالْمَانِ وَلَيْمِ وَالْمَانِ وَالْمِانِ وَالْمَانِ وَالْمِنْ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمِانِ وَالْمَانِ وَالْمَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَالْمَا
- ٧) قوله تعالىٰ: ﴿ ثُمَّ أُوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ ٱتَبِعْ مِلَّةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا وَمَاكَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [النحل: ١٢٣].
- ٨) قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَ أَوْلَى ٱلنَّاسِ بِإِبْرَهِيمَ لَلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُ وَهَلَا ٱلنَّبِيُّ وَٱلَّذِينَ اَتَّبَعُوهُ وَهَلَا ٱلنَّبِيُّ وَٱلَّذِينَ اَتَّبَعُوهُ وَهَلَا ٱلنَّبِيُّ وَٱلَّذِينَ
   اَمنُوأٌ وَاللّهُ وَلِيُّ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [آل عمر ان: ٦٨].





١٠) قوله تعالىٰ: ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَكَ عَلَىٰ شَرِيعَةِ مِّنَ ٱلْأَمْرِ فَٱتَبِعْهَا وَلَائَتَ بِعْ أَهْوَآءَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [الجاثية: ١٨].

### التحليل الأصولي:

اتَّفَقَ العلماء على أنّ ما وافقَ شَرْعَنَا مِنْ شَرْعِ مَنْ قَبلنا فهو حُجّة بشرعنا. وأن ما خَالفه فليس بحجّة، بل هو منسوخ بشريعتنا؛ بدلالة الآية الأولى؛ حيث جعلت لكل نبى شرعة ومنهاجًا(١).

واختلفوا في شرع مَنْ قبلنا، الذي لم يرِدْ في شرعنا ما يوافقه أو يخالفه، وأشهر الأقوال في هذه المسألة: أنّه شرع لنا، وهو قول الإمام مالك، وجمهور المالكية والحنفية وبعض الشافعية والحنابلة(٢).

واستدلوا من القرآن بقوله تعالى: ﴿ أُولَكِكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَبِهُ دَنَهُمُ اللَّهُ فَبِهُ دَنَهُمُ اللَّهُ فَيها الأمر بالاقتداء بالأنبياء في هداهم، وهو عام يشمل الدين والشرعة، وقد استدل بها ابن عباس رَحَالَتُهُ عَنْهَا في سجوده في سورة ص (٣).

<sup>(</sup>۱) المستصفىٰ للغزالي (۱/ ۲٤٦)، الإحكام للآمدي (٤/ ١٣٧)، العضد علىٰ ابن الحاجب (۲/ ۲۸٦)، فواتح الرحموت (۲/ ۱۸۲)، إرشاد الفحول، (ص ٢٣٩).

<sup>(</sup>۲) العضد على ابن الحاجب، (۲/ ۲۸۷)، البرهان (۱/ ۵۰۳)، تيسير التحرير (۳/ ۱۳۱)، البحر المحيط (۸/ ۳۹).

<sup>(</sup>٣) ففي الأثر عن العوام، قال: «سألت مجاهداً، عن السجدة، في ص، قال: سئل ابن عباس فقال: ﴿ أُولَكِكَ اللَّهُ عَنِي اللَّهُ فَنِهُ دَنَهُمُ اَقْتَدِهُ ﴾ [الأنعام: ٩٠]، وكان ابن عباس يسجد فيها»، أخرجه البخاري (٦/ ١٢٤)، كتاب تفسير القرآن، باب ﴿ وَإِنَّ إِلْيَاسَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَكِينَ ﴾ [الصافات: ١٣٩]، رقم: (٢٨ ٤٨).



وقوله تعالىٰ: ﴿شَرَعَ لَكُمُ مِّنَ ٱلدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ عَنُوحًا وَٱلَّذِى ٓ أَوْحَيْنَاۤ إِلَيْكَ وَمَا وَصَّىٰ بِهِ عَنُو اللّهِ عَالَىٰ: ﴿شَرَعَ لَكُمُ مِّنَ ٱلدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ عَنُو اللّهِ عَلَىٰ أَن الأصل فهنا أمر بالتعاون علىٰ إقامة الدين وعدم التفرق فيه، مما يدل علىٰ أن الأصل اتفاق الشرائع إلا ما نص شرعنا علىٰ مخالفته ونسخه.

وأجيب عن الآيتين بأن المقصود بها التوحيد وأصول الرسالات، بدلالة قوله تعالىٰ: ﴿وَمَاۤ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِيٓ إِلَيْهِ أَنَّهُ, لَآ إِللهَ إِلَّا فَاعَبُدُونِ ﴾ [الأنبياء: ٢٥]، وقوله: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ النَّا فَاعَبُدُوا اللهَ وَاَجْتَ نِبُوا الطَّخُوتَ ﴾ [النحل: ٣٦]، وقوله: ﴿ وَسَعَلُ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن اللهَ وَاجْتَ نِبُوا الطَّخُوتَ ﴾ [النحل: ٣٦]، وقوله: ﴿ وَسَعَلُ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُّسُلِنَا أَجْعَلْنَا مِن دُونِ الرَّحْمَانِ ءَالِهَةً يُعْبَدُونَ ﴾ [الزخرف: ٤٥](١).

واستدلوا بقوله: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا ٱلتَّوَرَئةَ فِيهَا هُدًى وَنُورٌ أَيَحَكُمُ بِهَا ٱلنَّبِيتُونَ ﴾ [المائدة: ٤٤]، وفيها بيان أن النبيين يحكمون بها، وكذلك آيات التحذير من الحكم بغير ما أنزل الله، فهي عامة في كل ما أنزله الله تعالىٰ علىٰ النبيين، إلا مانسخ منها، إما في الشريعة نفسها، أو بشريعة بعدها.

واستدلوا بآية القصاص: ﴿ وَكَنَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ ٱلنَّفْسَ بِٱلنَّفْسِ ﴾ [المائدة: ٥٤]، فهي من شرع التوراة (٢٠).

وجوابه ظاهر، وهو أنه جاء في شرعنا ما يؤيده فيكون الاستدلال بها خارج محل النزاع.

<sup>(</sup>٢) الإشارات الإلهية، (ص ٢١٧).



<sup>(</sup>١) الإشارات الإلهية، (ص ٦٤٥)، سلالة الفوائد الأصولية، (ص ٨٦ - ٨٨).

黔

كما استدلوا بالقصة التي فيها أن النَّبي صَ<u>لَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</u> رَجم اليَهُو دِيَّيْنِ الزَّانِيَيْنِ استدلالا بما في التوراة (١).

و لا شك بما في هذه الأدلة من بعد: فالآيات تخاطب من أُلزموا بالتوراة، وهم بنو إسرائيل وأنبياؤهم بعد موسى عليه السلام.

والحديث فيه عملٌ بشرعنا، وإنّما طلب النبيُّ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ التوراة لإلزامهم بالحكم الذي يوافقون فيه شريعتنا؛ لذلك قال ابن حزم في إبطاله لهذا الاستدلال: «وهذا قريبٌ مِن الكفر». أهـ(٢)، وفيه مبالغة كما هي عادته يَخلَلُهُ في رده على مخالفيه.

وهناك من قال بأن شرع إبراهيم شرع لنا دون غيره من الرسل، كما حكاه الماوردي عَيِّلَهُ(٣)، وهو جزء من القول السابق.

واستدلوا بالأدلة الآمرة باتباع إبراهيم:

كقوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ ثُمَّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ ٱتَبِعْ مِلَّةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا ﴾ [النحل: ١٢٣].

<sup>(</sup>٣) الاستدلال عند الأصوليين، (ص ١٨١)، البحر المحيط للزركشي (٨/ ٣٩).



<sup>(</sup>۱) والقصة في الصحيحين: «عن عبد الله بن عمر رَحَيَّتِهُ أن اليهود جاءوا إلىٰ رسول الله صَلَّتَهُ وَسَلَمْ: ما تجدون في التوراة في شأن الرجم؟. فقالوا: نفضحهم ويجلدون، فقال عبد الله بن سلام: كنبتم، إن فيها الرجم. فأتوا بالتوراة فنشروها، فوضع أحدهم يده علىٰ آية الرجم، فقرأ ما قبلها وما بعدها، فقال له عبد الله بن سلام: ارفع يدك، فرفع يده فإذا فيها آية الرجم، فقالوا: صدق يا محمد، فيها آية الرجم، فأمر بهما رسول الله صَلَّتَهُ عَيْدِوْنَ أَبْنَا عَهُمُّ وَإِنَّ فَرِيقًا مِنْهُمُّ وَإِنَّ فَرِيقًا مِنْهُمُّ وَإِنَّ فَرِيقًا مِنْهُمُّ لَكُنْهُونَ أَلْحَقَ وَهُمُ يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٤٦]، رقم: (٣٦٣٥). ومسلم (٣/ ١٣٢٦)، كتاب الحدود، باب رجم اليهود أهل الذمة في الزني، رقم: (١٦٩٣).

<sup>(</sup>٢) الإحكام لابن حزم (٥/ ١٢٦).



وقوله تعالى: ﴿إِنَّ أَوْلَى ٱلنَّاسِ بِإِبْرَهِيمَ لَلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُ وَهَلَا ٱلنَّبِيُّ وَٱلَّذِينَ النَّبَعُفَارُ المَوْمِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٨]، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ ٱسْتِغْفَارُ إِبْرَهِيمَ لِأَيْهِ وَلِيُ ٱلْمُؤَمِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٨]، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ ٱسْتِغْفَارُ إِبْرَهِيمَ لِأَيْسِهِ إِلَّا عَن مَّوْعِدَةٍ وَعَدَهَا إِيّاهُ فَلَمَّا نَبَيْنَ لَهُ أَنَّهُ، عَدُوُّ لِللّهِ تَبَرَّأَ مِنْهُ إِنَّ إِبْرَهِيمَ لِأَوَّهُ كَلِيمُ ﴾ [التوبة: ١١٤]، قال ابن عاشور: (إذ كان شأن ما لا ينبغي إبْرَهِيمَ لَأُوَّهُ كَلِيمُ ﴾ [التوبة: ١١٤]، قال ابن عاشور: (إذ كان شأن ما لا ينبغي لنبينا محمد عليه الصلاة والسلام أن لا ينبغي لغيره من الرسل عليهم الصلاة والسلام لأن معظم أحكامهم متحدة إلا ما خص به نبينا من زيادة الفضل. وهذه من مسألة: (أن شرع من قبلنا شرع لنا) فلا جرم ما كان ما ورد من استغفار إبراهيم قد يثير تعارضا بين الآيتين، فلذلك تصدى القرآن للجواب عنه)(١).

والمذهب الثاني: أنّه ليس شَرْعاً لنا مطلقاً، وهو قول بعض الأحناف، وجماعة من الشافعية: كالغزالي والرازي والآمديّ والسمعاني (٢)، ومن أقوى أدلتهم:

قوله تعالىٰ: ﴿لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ﴾ [المائدة: ٤٨]، فهي نص في أن كل نبي له شريعته وطريقته في العبادة، فلا يجوز العمل بشيء من شرائعهم، بناء علىٰ اختصاص كل أمة بشرع نبيها، ومثلها قوله تعالىٰ: ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَكَ عَلَىٰ شَرِيعَةٍ مِّنَ ٱلْأَمْرِ فَٱتَبِعُهَا وَلَائتَ بِعُ أَهْوَاءَ ٱلَّذِينَ لَا يَعَلَمُونَ ﴾ [الجاثية: ١٨].

كما استدلوا بأن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لما رأى شيئا من التوراة عند عمر رَضَالِلَهُ عَنْهُ قال: «لو كان موسى حيا ما وسعه إلا اتباعي» (٣)، فإنكار النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ على عُمر نظره في التَّوْراة يدلُّ على عَدَم الاحتجاج بشيء منها.

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير (١١/ ٥٥).

<sup>(</sup>٢) المستصفىٰ للغزالي (١/ ٢٥١)، المحصول للرازي (٢/ ٥١٩)، الإحكام للآمدي (٤/ ١٤٠) قواطع الأدلّة للسمعاني (٢/ ٢١١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام أحمد في المسند (٢٣/ ٣٤٩)، رقم: (١٥١٥٦)، وحسنه البنّا في الفتح الرباني (١٥٠٥)، والألباني في إرواء الغليل (١٥٨٩).

\*\*

والراجح: قول الجمهور، وأن ما حكاه الله تعالى في كتابه من شرائع الماضين فهو شرع لنا، إن لم يرد إنكاره؛ إذ لا فائدة من ذكره إلا الاحتجاج به، وإلا كان فيه إقرار للباطل، وأما ما استدل به المانعون فغاية ما فيه بيان استقلالية هذه الشريعة، ونسخها لما سبق، وتقديمها عليها، قال ابن العربي: (ظن بعض من تكلم في العلم أن هذه الآية (١) دليل على أن شرع من قبلنا ليس بشرع لنا؛ لأن الله تعالى أفرد النبي صَمَّالِلهُ عَلَيْهُ وَلَمته في هذه الآية بشريعة؛ ولا ننكر أن النبي صَمَّالِلهُ عَلَيْهُ وَسَلَمٌ وأمته منفردان بشريعة، وإنما الخلاف فيما أخبر النبي صَمَّالِلهُ عَنه من شرع من قبلنا في معرض المدح والثناء والعظة، هل يلزم اتباعه أم لا؟ ولا إشكال في لزوم ذلك، لما بيناه من الأدلة وقدمناها هنا، وفي موضعه من البيان)(١).

وغالب ما يذكر من فروع لهذه القاعدة، جاء في شرعنا ما يشهد له، ومما ذكر من ذلك:

١ - لو حلف ليضربن زيداً مثلاً مائة خشبة، فضربه بالعثكال ونحوه، فإنه يبر؛ لقوله تعالى لأيوب عليه السلام لما حلف ليضربن زوجته ذلك: ﴿ وَخُذْ بِيَدِكَ ضِغْثًا فَأُضْرِب بِهِ وَلَا تَحَنَّنُ ﴾ [ص: ٤٤].

لكن قال إمام الحرمين: «اتفق العلماء علىٰ أن هذه الآية معمول بها في ملتنا، والسبب فيه أن الملل لا تختلف في موجب الألفاظ، وفي ما يقع براً وحنثاً هذه عبارته. وقد يقال: إن موجب الألفاظ قد يختلف لاختلاف الإطلاق العرفي»(٣).

٢- إذا نذر ذبح ولده، لم ينعقد نذره عندنا؛ إذ لا أصل له في شرعنا، وينعقد
 عندهم تمسكا بقضية الخليل عليه السلام.



<sup>(</sup>١) المقصود بها الآية الأخيرة هنا.

<sup>(</sup>٢) أحكام القرآن (٤/ ١٢٣).

<sup>(</sup>٣) التمهيد للإسنوي، (ص ٤٤١ - ٤٤٢).



أقول: ولا وجه له لورود النهي في شرعنا عن نذر المعصية، فذبح الابن معصية، وإنما جاز لإبراهيم بمقتضى الوحي ابتلاء له.

٣- أن الأضحية غير واجبة عند الجمهور؛ لانتفاء مدارك الوجوب فيها.

وعند الحنفية تجب؛ لقوله تعالىٰ حكاية عن الخليل عليه السلام: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِى وَمُعَيَاى وَمَمَاقِ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ اللَّهِ لَهُ أَوْ لِلْالِكَ أُمِرْتُ ﴾ [الأنعام: ١٦٢ - ١٦٣]، والأمر في شرعه أمر في شرعنا (١).

وكذلك لا تتوقف المسألة على هذا الدليل؛ لورود الأمر بها في شرعنا.

ومثل ذلك القول في الجعالة والضمان وقتل الرجل بالمرأة؛ استدلالاً بشرع من قبلنا، فكلها قد ورد في شرعنا ما يؤيده.



<sup>(</sup>١) تخريج الفروع علىٰ الأصول للزنجاني، (ص ٣٧٠- ٣٧١).



### الاستصحاب



## الدليل الثالث

#### الاستصحاب حجة

140

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿فَمَن جَآءَهُ, مُوْعِظَةٌ مِّن رَّبِّهِ عَ فَأَنفَهَىٰ فَلَهُ, مَا سَلَفَ ﴾ [البقرة: ٢٧٥].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَا نَنكِحُواْ مَا نَكَحَ ءَابَ آؤُكُم مِّنَ ٱلنِساء إلا مَا قَدْ
   سكف ﴾ [النساء: ٢٢].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿وَأَن تَجْمَعُواْ بَيْنَ ٱلْأُخْتَكْيْنِ إِلَّا مَا قَدْ سَلَفَ ﴾
   [النساء: ٢٣].
- ٤) قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُضِلُّ قَوْمًا بَعْدَ إِذْ هَدَىٰهُمْ حَتَّىٰيُبَيْنَ
   لَهُم مَّايَتَقُونَ ﴾ [التوبة: ١١٥].
- ٥) قوله تعالىٰ: ﴿ قُل لَا آَجِدُ فِي مَاۤ أُوحِى إِلَى تَحُكَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَ إِلَّاۤ أَن يَكُونَ مَيْ تَا قُولُهُ وَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّل

#### التحليل الأصولي:

الاستصحاب هو: التمسك بالدليل العقلي أو الشرعي ومصاحبته؛ لعدم الدليل المغير له(١)، وبعبارة مختصرة هو: (إبقاء ما كان على ما كان).

وأكثر الأصوليين يعتبرونه دليلاً مستقلاً من الأدلة المختلف فيها؛ لذلك

<sup>(</sup>١) التعريفات للجرجاني، (ص ١٤)، العضد علىٰ ابن الحاجب (٢/ ٢٨٤)، المستصفىٰ (١/ ١٢٨).



قال ابن النجار: «وكون الاستصحاب دليلاً هو الصحيح». أهـ(١).

#### وهو علىٰ قسمين:

أولا: استصحاب ما دل الدليل على نفيه أو إثباته حتى يأتي خلافه.

ثانيا: استصحاب البراءة الأصلية وهو عدم الحكم (٢)، وهذا النوع قد سبق معنا في المقدمات عند الكلام في حكم الأعيان قبل الشرع؛ لذلك لن نطيل فيه هنا، ومن أدلته مع ما سبق ما يلي:

١ - بعد نزول تحريم الربا: بين الله تعالىٰ أن ما فعلوه من الربا قبل التحريم علىٰ البراءة الأصلية، فقال: ﴿فَمَن جَآءَهُ, مُوْعِظَةٌ مِّن رَّبِيهِ فَأَنهُ فَي فَلَهُ, مَا سَلَفَ ﴾ [البقرة: ٢٧٥].

٢- وبعد تحريم نكاح ما نكح الآباء، والجمع بين الأختين: بين لهم أن ما فعلوه قبل عفو؛ لأنه على البراءة الأصلية، فقال: ﴿إِلَّا مَا قَدْ سَلَفَ ﴾ [النساء: ٢٣].

٣- ولما استغفر النبي صَّالَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمُ لعمه بعد موته على الشرك، واستغفر المسلمون لموتاهم المشركين: عاتبهم الله تعالى، فقال: ﴿ مَا كَانَ لِلنَّبِيّ المسلمون لموتاهم المشركين عاتبهم الله تعالى، فقال: ﴿ مَا كَانَ لِلنَّبِيّ وَاللَّذِينَ ءَامَنُواْ أَنْ لِللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا كَانَ لِلنَّهِ وَالْمَنْ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّلْمُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وقد عد بعض الأصوليين القسمين نوعاً واحداً؛ للتقارب الشديد بينها.

<sup>(</sup>٣) ينظر: سلالة الفوائد الأصولية، (ص ١٦١).



<sup>(</sup>١) شرح الكوكب المنير (٤/ ٤٠٣).

<sup>(</sup>٢) شرح تنقيح الفصول للقرافي، (ص ٤٤٧)، الإحكام للآمدي (٤/ ١٢٩)، تخريج الفروع علىٰ الأصول، (ص ٣٤٨)، روضة الناظر، (ص ١٥٥).

\$<del>\</del>

أما القسم الأول: فاختلف في صحة الاحتجاج به على قولين، كما يلي: القول الأول: أنه حجة: وهو قول أكثر العلماء.

القول الثاني: أنه ليس بحجة: وهو المنقول عن أبي حنيفة، وعليه أكثر الحنفية، وبعض المتكلمين(١).

وهناك أقوال أخرى تفصيلية راجعة إلى هذين القولين (٢).

واستدل الجمهور بقوله تعالى: ﴿ قُل لا آَجِدُ فِي مَاۤ أُوحِى إِلَى مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَ إِلَّ مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَ إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْ تَةً أَوْ دَمًا مَّسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزِيرِ فَإِنَّهُ رِجْشُ أَوْ فِسْقًا أُهِلَ لِغَيْرِ اللّهِ بِهِ عِنْ [الأنعام: ١٤٥]، فهنا احتجاج بعدم الدليل.

كما استدلوا بقوله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إن الشيطان يأتي أحدكم فيقول أحدثت، فلا ينصر فن حتى يسمع صوتًا أو يجد ريحًا» (")، فهنا أمر باستدامة الحكم، وهو الاستصحاب.

وأما المانعون فقالوا بأنه عمل بدون دليل؛ لأن الدليل إنما دل على ثبوت الحكم، ولم يدل على استمراره.

وكذلك فإن الاستصحاب يعم كل شيء، وإذا كثر العموم كثرت مخصصاته، وما كثرت مخصصاته: ضعفت دلالته، فلا يكون حجة (٤).

والذي يظهر أن الاستصحاب دليل يلجأ إليه عند عدم الأدلة؛ للآيات

<sup>(</sup>٤) كشف الأسرار (٣/ ٣٧٩)، الإحكام للآمدي (٤/ ١٣٠)، إرشاد الفحول، (ص ٢٠٩).



<sup>(</sup>١) الإحكام للآمدي (٤/ ١٢٧)، كشف الأسرار (٣/ ٣٧٨).

<sup>(</sup>٢) ينظر: أدلة التشريع المختلف في الاحتجاج بها د. الربيعة، (ص ٢٨٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (١/ ٣٩)، كتاب الوضوء، باب من لا يتوضأ من الشك حتى يستيقن، رقم: (١٣٧)، ومسلم (١/ ٢٧٦)، كتاب الحيض، باب الدليل على أن من تيقن الطهارة، ثم شك في الحدث فله أن يصلى بطهارته تلك، رقم: (٣٦١).



السابقة، وقد عمل به الفقهاء من مختلف المذاهب، وإن لم يعده البعض دليلاً مستقلاً.

فما استدل به المانعون لا يدفع أدلة المجيزين؛ لأن غاية ما يدل عليه كلامهم أن الاستصحاب لا يفيد القطع، ومن احتج به فإنما يقول: إنه حجة ظنية. وبنى علىٰ هذا الخلاف قو اعد فقهية، ومسائل فرعية:

فمن القواعد: قاعدة (اليقين لا يزول بالشك)، قال السيوطي: «هي قاعدة تدخل في جميع أبواب الفقه». أهـ(١).

وأما الفروع فهي أكثر من أن تحصى، ومنها: استصحاب حل وطء الزوجة، حتى يوجد ما يزيله كالطلاق (٢).



<sup>(</sup>٢) ينظر: المستصفىٰ للغزالي (١/ ١٢٨)، إعلام الموقعين لابن القيم (١/ ٣٧٨)، أدلة التشريع المختلف في الاحتجاج بها د. الربيعة، (ص ٢٨١).



<sup>(</sup>١) ينظر: الأشباه والنظائر للسيوطي، (ص٥٦).



# ١٢٦ النَّافي للحُكِّمِ يلْزِمُه الدَّليلُ

١) قوله تعالىٰ: ﴿ بَل كَذَّبُواْ بِمَا لَمْ يُحِيطُواْ بِعِلْمِهِ عَلَمْ مَا أُوبِلُهُ ﴾ [يونس: ٣٩].

٢) قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَن يَدْخُلُ ٱلْجَنَّةَ إِلَّا مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَصَارَىٰ تَلكَ
 أَمَانِيُّهُمْ أَقُلُ هَاتُواْ بُرُهانَكُمْ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ [البقرة: ١١١].

### التحليل الأصولي:

هذه المسألة متعلقة بالاستصحاب فالنافي للحكم هل يلزمه الدليل على دعواه، أم يكفيه النفي بناء على البراءة الأصلية؟

اختلف العلماء في ذلك: فذهب الجمهور إلى أنّه يلزمُه الدليل، فلا يجوز له نفي الحكم إلا بدليل، واستدلّوا بأدلّة، منها: قوله تعالىٰ: ﴿بَلَ كَذَّبُوا بِمَا لَمَ لَهُ نَفِي الحكم إلا بدليل، واستدلّوا بأدلّة، منها: قوله تعالىٰ: ﴿بَلَ كَذَّبُوا بِمَا لَمَ يُعلموه، يُعِيطُوا بِعِلْمِهِ، وَلَمّا يَأْتِهِم تَأُويلُهُ ﴿ [يونس: ٣٩]، فأنكر عليهم نفي ما لم يعلموه، وما ليس لهم عليه دليل، فإن النفي المجرد دعوى، والأصل في الدعاوى وجوب إقامة البينات عليها.

وقوله تعالىٰ: ﴿قُلُ هَاتُوا بُرُهَانَكُمْ إِن كُنتُمُ صَدِقِينَ ﴾ [البقرة: ١١١]، وهو إلزام بالدليل على نفيهم الوارد في قوله: ﴿ وَقَالُوا لَن يَدْخُلَ الْجَنَّةَ إِلَّا مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَصَارَىٰ ﴾ [البقرة: ١١١](١)، فالنفي يتضمن حكمًا، ولا بدللحكم من دليل.

وذهب الظاهرية وغيرهم إلى أنّه لا يلزمه الدليل؛ لأنّ الأصل في الأشياء

<sup>(</sup>١) شرح الكوكب المنير (٤/ ٥٢٥)، الإحكام (٤/ ٢١٩) إرشاد الفحول، (ص ٢٤٥).



النفي والعدم.

لكنَّ الإمام ابن حزم اختار قول الجمهور(١).

وفصّل بعضُ المتكلِّمين: فذهب الغزالي إلىٰ أنَّ الضروريّ لا يحتاج إلىٰ دليل بخلاف غيره.

وفرق بعضهم بين النفي العقلي والشرعي(٢).

والمختار قول الجمهور، ونصره ابن تيمية في مواضع من كتبه (٣).



<sup>(</sup>١) البحر المحيط (٨/ ٣٢)، إعلام الموقعين (٤/ ٣٣٦).

<sup>(</sup>٢) المستصفى (١/ ١٣٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر: مجموع الفتاوي (٩/ ٨٤)، الجواب الصحيح (٤/ ٢٩١).



العرف



# الدليل الرابع

# ١٢٧ العُرَفُ معتبر في الشرع

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿ وَعَلَىٰ الْوَلُودِ لَهُ وِزْفَهُنَّ وَكِسُوتُهُنَّ بِاللَّعْرُوفِ ﴾ [البقرة: ٢٣٣].
  - ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ خُذِ ٱلْعَفْرَ وَأَمْرُ بِٱلْعُرُفِ ﴾ [الأعراف: ١٩٩].
  - ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ وَلِلْمُطَلَّقَاتِ مَتَاعُا بِٱلْمَعُرُوفِ ﴾ [البقرة: ٢٤١].
- ٤) قوله تعالىٰ: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ إِن تَرَكَ خَيْرًا ٱلْوَصِيَةُ لِلُوَالِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ بِٱلْمَعْرُونِ حَقًا عَلَى ٱلْمُنَّقِينَ ﴾ [البقرة: ١٨٠].
- ٥) قوله تعالىٰ: ﴿وَلَهُنَّ مِثْلُ ٱلَّذِي عَلَيْهِنَّ بِٱلْمُعُرُونِ وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةٌ وَٱللَّهُ عَزِينُ حَكِيمُ ﴾ [البقرة: ٢٢٨].
- آ) قوله تعالى: ﴿وَمَتِّعُوهُنَّ عَلَالُوسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى ٱلْمُقْتِرِ قَدَرُهُ مَتَعَاٰ بِٱلْمَعُ وَفِّ حَقًا عَلَى ٱلْمُقْتِرِ قَدَرُهُ وَمَتَعَاٰ بِٱلْمَعُ وَفِّ حَقًا عَلَى ٱلْمُقْتِرِ قَدَرُهُ وَمَتَعَاٰ بِٱلْمَعُ وَفِّ حَقًا عَلَى ٱلْمُقْتِرِ قَدَرُهُ وَمَتَعَاٰ بِٱلْمَعُ وَفِّ حَقًا عَلَى اللّهِ قَدَ ٢٣٦].
  - ٧) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَن كَانَ فَقِيرًا فَلْيَأُ كُلِّ بِٱلْمَعُ وَفِ ﴾ [النساء: ٦].
- ٨) قوله تعالى: ﴿وَعَاشِرُوهُنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ فَإِن كَرِهْ تُمُوهُنَّ فَعَسَى آَن تَكْرَهُواْ
   شَيْئًا وَكُعْمَلَ ٱللَّهُ فِيهِ خَبْرًا كَتِبرًا ﴾ [النساء: ١٩].

#### التحليل الأصولي:

ذهب جماهير العلماء إلى اعتبار العرف فيما لا يخالف الشَّرْع، وبنوا على ذلك فروعاً كثيرة.



قال القرافي: «أمّا العرف فمشترك بين المذاهب، ومن استقرأها وجدهم يُصرِّحون بذلك فيها». أهـ(١).

وقال ابن نجيم الحنفي: «إنَّ اعتبار العادة والعرف يُرجَع إليه في الفقه في مسائل كثيرة؛ حتَّىٰ جعلوا ذلك أصلاً». أهـ(٢).

ومن أدلة القاعدة: آيات الباب، قال ابن كثير في قوله: ﴿وَعَلَا لَمُؤُودِ لَهُ وِزَفَهُنَ وَمِن أَدلة القاعدة: آيات الباب، قال ابن كثير في قوله: ﴿وَعَلَى الْمُؤُوفِ ﴾ [البقرة: ٢٣٣]: «أي: وعلى والد الطفل نفقة الوالدات وكسوتهن بالمعروف، أي: بما جرت به عادة أمثالهن في بلدهن من غير إسراف ولا إقتار، بحسب قدرته في يساره وتوسطه وإقتاره». أهـ (٣).

وهكذا يقال في بقية الآيات كقوله تعالىٰ: ﴿ خُذِ ٱلْعَفُو وَٱمْنَ بِٱلْعُرَفِ ﴾ [البقرة: ٢٤١]، وقوله تعالىٰ: ﴿ وَلِلْمُطَلَقَاتِ مَتَاعُ أَبِٱلْمَعُوفِ ﴾ [البقرة: ٢٤١]، وآية الوصية بالمعروف، والحقوق بين الزوجين بالمعروف، والأخذ من مال البتيم للولي الفقير بالمعروف، ففي جميعها علق الحكم بالعرف الذي يتعارف عليه الناس.

وفي الحديث: «أنّ ناقة البَراءِ دَخَلَتْ حَائِطًا فَأَفْسَدَتْ فِيه، فَقَضَى رَسُولُ اللهِ صَلَّاللَهُ عَلَى أَهْلِ الحِيطَانِ حِفْظَهَا بِالنَّهارِ، وَعَلَى أَهْلِ الموَاشِي حِفْظَها بِالنَّهارِ، وَعَلَى أَهْلِ الموَاشِي حِفْظَها بِاللَّيْلِ»(١)، فقضى النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي المواشي بما تجري به العادة (٥)،

<sup>(</sup>١) شرح تنقيح الفصول، (ص ٤٤٨).

<sup>(</sup>٢) الأشباه والنظائر، (ص ٩٣).

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير (١/ ٦٣٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (٣٩/ ٩٧)، رقم: (٢٣٦٩١)، وابن ماجه (٢/ ٧٨١)، كتاب الأحكام، باب الحكم فيما أفسدت المواشي، رقم: (٢٣٣٢)، وصححه الألباني في إرواء الغليل (١٥٢٧).

<sup>(</sup>٥) شرح الكوكب المنير (٤/ ٤٥٢)، البحر المحيط (٤/ ٢٠٤).



وغيره من الأحاديث.

فهذه أدلة ظاهرة على القاعدة؛ لذلك جعلت من قواعد الفقه الكلّية، والتي يعبّر عنها بـ: (العادة محكمة).





### سد الذرائع



# الدليل الخامس

## سد الذرائع حُجَّةُ

144

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَا تَسُبُّواْ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ فَيَسُبُّواْ ٱللَّهَ عَذُواْ بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾ [الأنعام: ١٠٨].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَا يَضِّرِينَ بِأَرْجُلِهِنَّ لِيُعْلَمُ مَا يُخْفِينَ مِن زِينَتِهِنَّ ﴾ [النور: ٣١].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْلِيَسْتَغْذِنكُمُ ٱلَّذِينَ مَلَكَتْ أَيْمَنْكُمُ وَٱلَّذِينَ لَرَ
   يَبْلُغُواْ ٱلْحُلُمُ مِنكُرْ ثَلَثَ مَرَّتٍ ﴾ [النور: ٥٨].
- ٤) قوله تعالىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينِ ءَامَنُواْ لَا تَقُولُواْ رَعِنَ وَقُولُواْ انظَرْنَا
   وَاسْمَعُواً وَلِلْكَ فِرِينَ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ١٠٤].
  - ٥) قوله تعالىٰ: ﴿فَقُولَا لَهُ مَوْلًا لَّيِّنَا لَّعَلَّهُ مِيَّذَكَّرُ أَوْيَغْشَىٰ ﴾ [طه: ٤٤].
- آفوله تعالى: ﴿قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَىرِهِمْ وَيَحْفَظُواْ فُرُوجَهُمُّ ذَالِكَ
   أَذَكِى لَمُمُ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرُ إِمَا يَصْنَعُونَ ﴾ [النور: ٣٠].
- ٧) قوله تعالىٰ: ﴿ وَسُعَلَهُمْ عَنِ ٱلْقَرْكَةِ ٱلَّتِي كَانَتُ حَاضِرَةَ ٱلْبَحْرِ
   إِذْ يَعُدُونَ فِي ٱلسَّبْتِ إِذْ تَـأْتِيهِمْ حِيتَانُهُمْ يَوْمَ سَبْتِهِمْ شُرَعًا وَيَوْمَ لَا
   يَسْبِتُونَ لَا تَأْتِيهِمْ كَالْكَ نَبْلُوهُم بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ ﴾ [الأعراف: ١٦٣].

### التحليل الأصولي:

سدُّ الذَّرائع: هو حَسْمُ مادَّةِ الوسائل المؤدِّيةِ لِمُحَرَّمٍ، وهو أصلٌ عظيم في



الشرع، وتدل عليه كثير من الآيات والأحاديث، فمن الآيات:

قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَا تَسُبُّواْ ٱلَّذِينَ يَدُعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ فَيَسُبُّواْ ٱللَّهَ عَدُواْ بِغَيْرِ عِلْمِ فَي سَبِّ الأصنام سَدَّا لِذريعَةِ وقوعهم في سب عِلْمِ ﴾ [الأنعام: ١٠٨]، فالنَّهْيُ عن سَبِّ الأصنام سَدَّا لِذريعَةِ وقوعهم في سب الله تعالىٰ، وإن كان أصل السب مباحاً.

قوله تعالىٰ: ﴿وَلَا يَضْرِبْنَ بِأَرْجُلِهِنَّ لِيُعْلَمُ مَا يُخْفِينَ مِن زِينَتِهِنَّ﴾ [النور: ٣١]: فمنعهن من الضرب بالأرجل وإن كان جائزاً في نفسه؛ لئلا يكون سببًا إلىٰ سماع الرجال صوت الخلخال فيثير ذلك دواعي الشهوة منهم إليهن.

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهِا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِيَسْتَغَذِنكُمُ ٱلَّذِينَ مَلَكَتَ أَيَّمَنْكُورٌ وَٱلَّذِينَ لَرّ يَبَلُغُواْ ٱلْحُلُمُ مِنكُرْ ثَلَثَ مَرّبَتٍ ﴾ [النور: ٥٨]: أمر تعالىٰ مماليك المؤمنين ومن لم يبلغ منهم الحلم أن يستأذنوا عليهم في هذه الأوقات الثلاثة؛ لئلا يكون دخولهم بغير استئذان فيها ذريعة إلىٰ اطلاعهم علىٰ عوراتهم، وقت إلقاء ثيابهم عند القائلة، والنوم، واليقظة.

قوله تعالىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَقُولُواْ رَعِنَا وَقُولُواْ ٱنظُرَنَا ﴾ [البقرة: ١٠٤]: نهاهم سبحانه أن يقولوا هذه الكلمة مع قصدهم بها الخير؛ لئلا يكون قولهم ذريعة إلىٰ التشبه باليهود في أقوالهم وخطابهم؛ فإنهم كانوا يخاطبون بها النبي صَلَّلَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ ويقصدون بها السب يقصدون فاعلاً من الرعونة، فنهى المسلمين عن قولها سداً لذريعة المشابهة؛ ولئلا يكون ذلك ذريعة إلىٰ أن يقولها اليهود للنبي صَلَّلَةُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ؛ تشبها بالمسلمين يقصدون بها غير ما يقصده المسلمون.

قوله تعالىٰ لكليمه موسىٰ وأخيه هارون: ﴿أَذْهَبَآ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ إِنَّهُۥطَغَىٰ ﴿ اَفْهُ لَا لَهُۥقَوْلًا لَهُ مَا أَنْ يَلِينَا القول لأعظم أعدائه وأشدهم كفراً؛ لئلا يكون إغلاظ القول له - مع أنه مستحق له - ذريعة



إلىٰ تنفيره، وعدم صبره لقيام الحجة، فنهاهما عن الجائز؛ لئلا يترتب عليه ما هو أكره إليه تعالىٰ.

أن الله تعالىٰ أمر بغض البصر في قوله تعالىٰ: ﴿قُل لِلمُؤْمِنِينَ ﴾ [النور: ٣٠]، ﴿قُل لِلمُؤْمِنِينَ ﴾ [النور: ٣٠]، ﴿قُل لِلمُؤْمِنِينَ ﴾ [النور: ٣١]، وإن كان إنما يقع علىٰ محاسن الخلقة والتفكر في صنع الله تعالىٰ: سدا لذريعة الإرادة، والشهوة المفضية الىٰ المحظور (١٠).

والآية الأخيرة سبقت معنا في تحريم الحيل، وقد استدل بها هنا؛ لأن الله تعالىٰ لما حرم عليهم الصيد في يوم السبت، حرم جميع ذرائع ذلك ووسائله، فعاقبهم علىٰ فعلها(٢).

والأحاديث في تأصيل هذا الدليل كثيرة، فمنها ما يأمر باتّقاء الشبهات؛ لكونها مؤدّية للحرام.

ومنها تركُ النَّبِيِّ صَ<u>اَلِللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم</u> بناءَ الكعبة على قواعدِ إبراهيم سُبْحَانهُ وَقِعَالى ؟ سَدَّاً لذريعةِ تنفير أهل مكّة، وكذلك عدمُ قتله للمنافقين ؛ حتّى لا ينفر النَّاس من اتّباع دينه، وغيرها (٣).

وكلُّ ما يُذكر من خلاف الجمهور في سَدِّ الذرائع: إنَّما هو خلافٌ في التّفريع وتحقيق المناط؛ لذلك قال القرطبي: «وسدُّ الذرائع ذهب إليه مالك وأصحابُه، وخالفه أكثرُ الناس تأصيلاً، وعمِلوا به في أكثر فروعهم تفصيلاً». أهـ(٤).

<sup>(</sup>٤) البحر المحيط (٨/ ٩٠).



<sup>(</sup>١) ينظر: إعلام الموقعين (٥/ ٦- ٦٥).

<sup>(</sup>٢) ينظر: التحرير والتنوير لابن عاشور (٧/ ٤٣١).

<sup>(</sup>٣) ينظر: البحر المحيط (٨/ ٩٠)، إحكام الفصول، (ص ٦٨٩).



ومثل هذا التأصيل ذكره القرافي وغيره(١).

وقد ذكر الإمام ابنُ القيِّم تسعةً وتسعين وجهاً لحجِّية سدِّ الذرائع، ثُمَّ قال: «ولْنقتصر على هذا العدد من الأمثلة الموافقِ لأسماء الله الحسنى الَّتي مَنْ أحصاها دخل الجنة». أهـ(٢).





<sup>(</sup>١) الفروق للقرافي (٣/ ٢٦٦)، الاستدلال عند الأصوليين، (ص ١٥٩).

<sup>(</sup>٢) إعلام الموقعين (٥/ ٦٥).



### الاستحسان



# الدليل السادس

### الاستحسان حجة إن استند إلى دليل

١) قوله تعالىٰ: ﴿ ٱلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَتَبِعُونَ أَحْسَنَهُ ۗ أُوْلَتَهِكَ ٱلَّذِينَ هَدَنهُمُ اللَّهُ وَأُوْلَتِهِكَ هُمُ أُوْلُواْ ٱلْأَلْبَكِ ﴾ [الزمر: ١٨].

- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ وَأُتَّبِعُوا أَحْسَنَ مَآ أُنزِلَ إِلَيْكُمْ مِّن رَّبِّكُم ﴾ [الزمر: ٥٥].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةَ وَٱلدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْخِنزِيرِ وَمَا أُهِلَ بِهِ عَلَيْ وَاللَّهِ فَمُن ٱخْطَرَّ غَيْرَ بَاغِ وَلَا عَادِ فَلا ٓ إِثْمَ عَلَيْهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيثُم ﴾ [البقرة: ١٧٣].
- ٤) قوله تعالى: ﴿ مَن كَفَرَ بِٱللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَنِهِ ۚ إِلَّا مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ.
   مُطْمَيِنُ أُبِالْإِيمَانِ ﴾ [النحل: ١٠٦].
  - ٥) قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ هِيَ إِلَّا آَشَمَآءٌ سَمَّيْتُمُوهَاۤ ﴾ [النجم: ٢٣].
- 7) قوله تعالىٰ: ﴿ يَآ يُهَا الَّذِينَ ءَامَنُوٓ الَّطِيعُوا اللّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُوْلِي الْأَمْنِ مِنكُمْ فَإِن نَنزَعُنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرَّسُولِ ﴾ [النساء: ٥٩].

### التحليل الأصولي:

الاستحسانُ: هو العُدولُ عن حكمٍ اقْتضَاهُ دَليلٌ شَرْعِيٌّ في واقعةٍ إلىٰ حُكْمٍ آَخَرَ لِدَليل اقْتَضَاهُ.

وقد وقع فيه خلاف كبير بين العلماء؛ بناء على اختلافهم في مفهومه، ومقتضى القاعدة يجمع بين الأقوال:

\*\*

فالجُمْهُور على حُجِّيَّتِه، واستدلّوا بقوله تعالىٰ: ﴿ اَلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ اَلْقَوْلَ فَيَسَّبِعُونَ اَلْقَوْلَ فَيَسَّبِعُونَ أَخْسَنَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُمُ فَيَسَّبِعُونَ أَخْسَنَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُمُ مِّن رَّيِكُم ﴾ [الزمر: ٥٥].

وهذا الاستدلال فيه نظر؛ فإنّ اتباع الأحسن هو ما دلّ عليه الشرع، ولا دلالة فيه على مصطلح الاستحسان إلا من حيث الاشتقاق اللفظي(١).

وقالوا أيضا: إنه قد ثبت باستقراء الشرع أنه يعدل في بعض الوقائع عن عمومات الأحكام كما في قوله تعالى: ﴿فَمَنِ اُضَطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ ﴾ [البقرة: ١٧٣]، وقوله: ﴿ مَن كَفَرَ بِاللَّهِ مِنْ بَعَد إِيمَننِه ۗ إِلَّا مَنْ أُكْرِهُ وَقَلْبُهُ. مُطْمَبِنُ أَبِالْإِيمَنِ ﴾ [النحل: ١٠٦]، ومثله جواز بيع السلم (٢)، مع النهي عن بيع المعدوم وهذا للحاجة إليه.

كما استدلوا بحديث: «مَا رَآهُ المسْلِمُونَ حَسَنًا فَهُوَ عِنْدَ الله حَسَنٌ، ومَا رَآهُ المسْلِمُونَ قَبِيحًا فَهُوَ عِنْدَ اللهِ قَبِيحٌ»(٣).

وهو يدل علىٰ فرض صحته علىٰ حجية الإجماع، وقد سبق الكلام عنه.

وخَالَفَ الإمامُ الشَّافعيُّ ومَن وافَقه؛ فقال بأنَّه ليس بحجَّة، وإنَّما هو حُكْم بالرَّأْي والهَوَىٰ حتىٰ قال: «مَنِ اسْتَحْسَنَ فَقَدَ شَرَعَ». أهـ(١٠).

وذكر الطوفي قوله تعالىٰ: ﴿ إِنْ هِمَ إِلَّا أَسَمَآ مُ سَيَتُمُوهَاۤ ﴾ [النجم: ٢٣]، وقال: «احتج به من أنكر الاستحسان في الشرع؛ لأنه اتباع الهوى بغير مستند».أهـ (٥٠)، وهو استدلال صحيح إن لم يستند الاستحسان علىٰ دليل، كما هو مفهوم القاعدة؛



<sup>(</sup>۱) الإحكام للآمدي (٤/ ١٥٩)، استدلال الأصوليين، (ص ٣١٣)، أدلة التشريع المختلف فيها، (ص ١٨٠).

<sup>(</sup>٢) وهو بيع موصوف في الذمة بثمن عاجل، انظر: المعجم الوسيط، (ص ٤٤٦).

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه، وبيان أنه موقوف على ابن مسعود رَضَّالِلُّهُ عَنهُ.

<sup>(</sup>٤) ولم أجدها في كتبه، لكنّها متداولة عند الأصوليين، ينظر: البحر المحيط (٨/ ٩٥).

<sup>(</sup>٥) الإشارات الإلهية، (ص ٢٠٨).



فيصلح دليلاً لشق منها.

وأما الآية الأخيرة: فقد استدل بها جماعة، ووجه الدلالة: أن الله تعالىٰ أمر عند التنازع بالرد إلىٰ الكتاب والسنة، وليس إلىٰ الاستحسان(١).

وهو أيضا يدل على مفهوم القيد في القاعدة.

والخلاف بين الفريقين راجع إلىٰ اختلافهم في مفهوم الاستحسان كما سبق، وتحريره كما يلي:

- فإنّه إنْ كان بنصِّ أو أثرٍ أو إجماع أو قياسٍ أو ضَرورةٍ:

فلا خلاف في حجّيته؛ لأنّه من العمل بمقتضى النصوص والقواعد، فهنا يستدل بأدلة الحجبة.

-وإن كان بمجرّد الرّأي المنقدح في الذهن، كما هو منسوب للإمام أبي حنيفة: فلا شكَّ في عدم حجّيته، فيستدل بأدلة المنع.

قال السمعاني: «إن كان الاستحسان هو القول بما يستحسنه الإنسان ويشتهيه من غير دليل؛ فهو باطل ولا أحد يقول به...،

وإن كان تفسير الاستحسان بالعدول عن دليل إلى دليل أقوى منه؛ فهذا ممَّا لم ينكره أحد». أهـ(٢).

وقال الشوكاني: «فعَرفْتَ بمجموع ما ذكرناه أنّ ذكر الاستحسان في بحث مستقل لا فائدة فيه أصلاً؛ لأنّه:

-إن كان راجعًا إلى الأدلَّة المتقدمة: فهو تكرار.

-وإن كان خارجًا عنها: فليس من الشَّرع في شيْءٍ». أهـ<sup>٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) الإحكام لابن حزم (٦/ ٧٩٩)، البحر المحيط للزركشي (٦/ ٩٤٩).

<sup>(</sup>٢) قواطع الأدلة (٤/ ٥٢٠)، بتصرف.

<sup>(</sup>٣) إرشاد الفحول، (ص ٢١٢).



## الإلهامُ ليس بحُجَّة ويعمل به اضطراراً

14.

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ ٱلْطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْنِ مِنكُمْ ۖ فَإِن لَنَزَعُنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾ [النساء: ٥٩].
- ٢) قوله تعالى: ﴿ وَقَالُوا لَن يَدْخُلُ ٱلْجَنّةَ إِلَّا مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَصَارَىٰ تِلْكَ أَمَانِيُّهُمْ قُلُ هَاتُوا بُرُهانَكُمْ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ [البقرة: ١١١].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَن يَدْعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَىٰ هَاءَاخَرَ لَا بُرْهَانَ لَهُ بِهِ عَالِمُا حِسَابُهُ عِندَ رَبِّهِ ۚ إِنَّهُ اللهُ وَلَا يُعَلَّمُ اللهُ عَالَىٰ اللهُ وَمَن يَدْعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَىٰ هَاءَاخُرَ لَا بُرُهَانَ لَهُ بِهِ عَالَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَنْ عَالِمُ عَنْ اللهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللّهُ عَالِمُ عَا عَلَا عَلَا عَا عَلَا عَا عَلَا عَا عَلَا عَا
- ٤) قوله تعالى: ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَتِنَا فِي ٱلْآفَاقِ وَفِيٓ أَنفُسِمِمْ حَتَىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمْ
   أَنَّهُ ٱلْحَقُّ ﴾ [فصلت: ٥٣].
  - ٥) قوله تعالى: ﴿ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَأَيْنَتِ لِّلْمُتَوَسِّمِينَ ﴾ [الحجر: ٧٥].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِن تَنَقُواْ ٱللَّهَ يَجْعَل لَكُمْ فُرْقَانًا ﴾
   [الأنفال: ٢٩].
  - ٧) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَّهُ مَخْرَجًا ﴾ [الطلاق: ٢].
  - ٨) قوله تعالىٰ: ﴿وَٱتَّـ قُواْٱللَّهَ وَيُعَلِّمُكُمُ ٱللَّهُ ﴾ [البقرة: ٢٨٢].
- ٩) قوله تعالىٰ: ﴿ وَنَفْسِ وَمَاسَوَّنِهَا ﴿ فَأَلْمَمَهَا فَجُورَهَا وَتَقُونِهَا ﴾ [الشمس: ٧- ٨].
- 1٠) قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهْدِيَنَهُمْ سُبُلَنَا ۚ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [العنكبوت: ٦٩].
- ١١) قوله تعالىٰ: ﴿اللَّهُ يَجْتَبِى إِلَيْهِ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِى إِلَيْهِ مَن يُنِيبُ ﴾
   [الشورى: ١٣].
  - ١٢) قوله تعالى: ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَى أُمِّرِهُوسَى أَنَّ أَرْضِعِيهِ ﴾ [القصص: ٧].



١٣) قوله تعالىٰ: ﴿ وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى ٱلنَّمْلِ ﴾ [النحل: ٦٨].

١٤) قوله تعالىٰ: ﴿أَوَمَن كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَهُ وَجَعَلْنَا لَهُۥ نُورًا يَمْشِى بِهِ عِفِ
 ٱلنَّاسِ كَمَن مَّثَلُهُۥ فِ ٱلظُّلُمَاتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِّنْهَا ﴾ [الأنعام: ١٢٢].

10) قوله تعالىٰ: ﴿ فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفَاً فِطْرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَاً لَا نَبْدِيلَ لِخَلْقِ ٱللَّهِ قَالَتِي اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُولِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُواللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُواللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُواللَّهُ الللْمُواللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ

### التحليل الأصولي:

الإلهام: هو ما يقع في قلب المجتهد مما يطمئنُّ إليه، هل هو حجَّة أم لا؟ الجمهور على أنه ليس بحجَّة شرعية؛ لعدم استناده على برهان، فكأنّ مَدارَه على العِصْمَةِ، وهي غير متحقِّقة لأحد بعد النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، ومن أدلتهم: الآية الأولىٰ حيث أوجبت الرد إلىٰ الكتاب والسنة، وليس إلىٰ الإلهام، ونحوها جميع الآيات الأمرة بالرد إليهما(۱).

وكذلك استدلوا بالآيات التي تعلق الحق بالحجج والبراهين، وليس بمجرد الإلهام، كما في الآيات الثلاث، وهي: قوله تعالىٰ: ﴿قُلْ هَاتُواْ بُرُهَانَكُمْ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾ [البقرة: ١١١]، وقوله تعالىٰ: ﴿ وَمَن يَدْعُ مَعَ اللّهِ إِلَاهًا ءَاخَرَ لَا بُرُهُانَ لَهُ بِهِ عَالَّا عَسَابُهُ وَعَندَرَيّهِ ﴾ [المؤمنون: ١١٧]، وقوله تعالىٰ: ﴿ وَمَن وقوله تعالىٰ: ﴿ سَنُرِيهِ مَ ءَايَتِنَا فِي الْأَفَاقِ وَفِي آنفُسِمِ مَ حَتَّىٰ يَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحُقُ ﴾ وقوله تعالىٰ: ﴿ سَنُرِيهِ مَ ءَايَتِنَا فِي الْأَفَاقِ وَفِي آنفُسِمِ مَ حَتَّىٰ يَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحُقُ ﴾ وقوله تعالىٰ: ﴿ سَنُرِيهِ مَ ءَايَتِنا فِي الْأَفَاقِ وَفِي آنفُسِمِ مَ حَتَّىٰ يَبَيَنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحُقُ ﴾ وفي النظر معنىٰ...، ويسأل القائل بهذا عن دليله، فإن احتج بغير الإلهام فقد ناقض قوله، وإن احتج ويسأل القائل بهذا عن دليله، فإن احتج بغير الإلهام فقد ناقض قوله، وإن احتج

<sup>(</sup>١) الاعتصام للشاطبي (٣/ ١٠٦)، المسائل الأصولية في قوله تعالىٰ: ﴿يَآأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَطِيعُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَأَوْلِي ٱلْأَمْرِ مِنكُمْ ﴾، (ص ٦٤).



به أبطل بمن ادعى إلهاما في إبطال الإلهام»(١١).

وذهب طوائف من المتكلِّمين والصوفية والشيعة إلى حُجَّيته، وقيَّده بعضهم كالرَّازي بأنَّه حُجَّة في حقه دون غيره، ومن أدلتهم الآية الخامسة، فقد قال جماعة من المفسرين كمجاهد وجعفر بن محمد: المتوسمون هم المتفرسون، ولكن قيل في معناها أيضا: المتأملون والمعتبرون، فيضعف الاستدلال بها على الإلهام.

وقد ذُكرت الآية بعد حديث: «اتَّقُوا فِرَاسَةَ المؤْمِنِ فَإِنَّهُ يَرَى بنُورِ اللهِ» (٢). وفيه إثباتٌ للفراسة، وأنّها نور من الله؛ مما يقتضي أنَّها حَقُّ وحجة، إلّا أنّ في هذه الزيادة مقالاً.

واحتج بعضهم بقوله تعالى: ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَى أُمِّرُمُوسَى آَنَ أَرْضِعِيهِ ﴾ [القصص: ٧]، وبقوله: ﴿ وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى ٱلنَّلِ ﴾ [النحل: ٦٨]، فهذا الوحي هو مجرد الإلهام،

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٥/ ٢٩٨)، أبواب تفسير القرآن عن رسول الله صَلَّاتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، باب: ومن سورة الحجر، رقم: (٣١٢٧)، وقال: «هذا حديث غريب، إنما نعرفه من هذا الوجه»، وله طرق واهية، انظرها: في السلسلة الضعيفة (١٨٢١).



<sup>(</sup>١) البحر المحيط للزركشي، (٨/ ١١٤).



ولا يمتنع أن يحصل لغيرها(١).

واحتج بعضهم بقوله: ﴿ فَأَلْمَهَا فَجُورَهَا وَتَقُونُهَا ﴾ [الشمس: ٨]، مع حديث: ﴿ إِنَّ مِنْ أُمَّتِي لَمُحَدَّثِينَ ومُكَلَّمِينَ، وإنْ يَكُنْ مِنْهُمْ أَحَدُّ؛ فَعُمَرُ ﴾ (٢)، فأخبر أنّ في الأمة مُلْهَمين وهذا يقتضي حُجِّيَّة قولهم (٣)، والملهم: هو الذي يلقى في نفسه اللهمة، فيخبر به حدساً وفراسة، وهو نوع يخص به الله من يشاء من عباده، كأنهم حدثوا بشيء فقالوه.

كما ذكر السمعاني احتجاجهم بقوله تعالىٰ: ﴿أَوَمَنَكَانَ مَيْتَا فَأَحْيَلُنَهُ ﴾ [الأنعام: ١٢٢]، فالحياة هي العلم، والنور هو الهدى، وفي هذا الاستدلال نظر؛ لأنها عامة وليست مختصة بالإلهام.

وبقوله: ﴿ فَأَقِدْ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا ﴾ [الروم: ٣٠]، فأخبر أن الناس على الدين الحنيفي والفطرة، فكل ما يلقى في قلوبهم هو من الحق والفطرة (٤٠).

واستدلوا بحديث: «اسْتَفْتِ قَلْبَكَ، والبِرُّ مَا اطْمَأْنَتْ إليْهِ النَّفْسُ، واطْمَأْنَ إِلَيْهِ القَلْبُ، والإثْمُ مَا حَاكَ فِي القَلْبِ وتَرَّدَدَ فِي الصَّدْرِ؛ وإنْ أَفْتَاكَ النَّاسَ وأَفتَوكَ»(٥)، ووجهه أنّ ما اطمأنَّتْ له النفس بِرُّ وحقٌّ فهو حجة، وهو صريحٌ في

<sup>(</sup>١) ينظر: قواطع الأدلة (٥/ ١٢٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٤/ ١٧٤)، كتاب أحاديث الأنبياء، باب حديث الغار، رقم: (٣٤٦٩)، عن أبي هريرة رَحَوَّلِتُهُ عَنْهُ، ومسلم (٤/ ١٨٦٤)، كتاب الفضائل، باب من فضائل عمر رضي الله تعالىٰ عنه، رقم: (٢٣٩٨)، عن عائشة رَحَوَلِتُهُ عَنْهَا.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط (٨/ ١١٥).

<sup>(</sup>٤) قواطع الأدلة (٥/ ١٢١).

<sup>(</sup>٥) حسن؛ أخرجه أحمد (٢٩/ ٧٢٧)، رقم: (١٨٠٠١)، وهو في صحيح الترغيب والترهيب (١٧٣٤).

\*\*

الاحتجاج بإلهام القلب، وأنَّه أولىٰ من الفتوىٰ الاجتهادية، وكلُّ ذلك إنَّما هو في حقِّ المتقين كرامة لهم.

قال الغزالي: «وحيث قضينا باستفتاء القلب أردنا به حيث أباح المفتي، أما حيث حرمه فيجب الامتناع.

ثم لا يعول علىٰ كل قلب؛ فرب موسوس ينفر عن كل شيء، ورب شره متساهل يطمئن إلىٰ كل شيء، ولا اعتبار بهذين القلبين، وإنما الاعتبار بقلب العالم الموفق المراقب لدقائق الأحوال، وهو المحك الذي يمتحن به خفايا الأمور، وما أعز هذا القلب في القلوب». أهد(١).

- ومن خلال ما سبق وعلى تقدير الاستدلال لثبوت الإلهام بمثل ما تقدم من الأدلة، من أين لنا أن دعوى هذا الفرد لحصول الإلهام له صحيحة، وما الدليل على أن قلبه من القلوب التي ليست بموسوسة ولا بمتساهلة؟!

ولكن يمكن حمل تلك الأدلة على أنه قد يَعمل به المجتهدُ عند فقد الأدلَّة والاضطرار إلى العمل، كما قد يعمل به المستفتي عند اختلاف المفتين، وتعارض الأقوال عنده، وعدم قدرته على التمييز، لا أنه حجة شرعية، وهو الذي تجتمع به الأدلة كما في نص القاعدة (٢).



<sup>(</sup>٢) ينظر: قواطع الأدلة للسمعاني (٥/ ١٢٠- ١٣٢)، التعارض والترجيح (١/ ١٤٩).



<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين (٢/ ١١٨).



## المصلحة المرسلة



# الدليل السابع

# ١٣١ يُحَتَّجُ بِالْصَلْحَةِ الْرُسَلَةِ

- ١) قوله تعالى: ﴿ فَإِن نَنزَعُنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ إِن كُننُمُ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَسُولِ إِن كُننُمُ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْلَاحِ ( ) قوله تعالى: ٥٩].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا ٱخۡنَلَفۡتُمُ فِيهِ مِن شَيۡءٍ فَحُكُمُهُ ۚ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ [الشورىٰ: ١٠].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ الْيَوْمَ أَكُملْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَنْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلَمَ دِينًا ﴾ [المائدة: ٣].
  - ٤) قوله تعالىٰ: ﴿أَيَحُسَبُ أَلِإِنْسَنُ أَنْ يُتَرَكُ شُدِّى ﴾ [القيامة: ٣٦].
- ٥) قوله تعالىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَاءَتَكُم مَّوْعِظَةٌ مِّن رَّبِكُمْ وَشِفَآ ۗ لِمَا فِي ٱلصُّدُودِ وَهُدَى وَرَحْمَةُ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [يونس: ٥٧].

### التحليل الأصولي:

المصلحة المرسلة، وتسمى الاستصلاح: هي طلب الإصلاح.

والمصلحة لغة: على وزن مفعلة وهي المنفعة (١)، وقال الغزالي: «المصلحة: عبارة في الأصل عن جلب المنفعة أو دفع مضرة». أهـ(٢)، وهذا الوزن يفيد الكثرة.

<sup>(</sup>١) لسان العرب (٢/ ٣٤٨)، المصباح المنير (١/ ٢٤٢).

<sup>(</sup>٢) المستصفىٰ للغزالي (١/ ١٤٤).

\*\*

وأما اصطلاحا فقد تنوعت تعريفات الأصوليين للاستصلاح، ويمكن صياغة مجموع ما ذكروه بالقول بأنها: ترتب الحكم الشرعي فيما لا نص فيه ولا إجماع؛ بناء على مراعاة المصالح التي قصدها الشارع الحكيم لعباده (١٠).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: «المصالح المرسلة: أن يرى المجتهد أن هذا الفعل يجلب منفعة راجحة، وليس في الشرع ما ينفيه». أهـ(٢).

ومن مقاصد الشريعة العامة حفظ الدين والنفس والعقل والنسل والمال، فكل ما كان مؤدياً إليها، أو مانعاً من فواتها فهو داخل في مفهوم المصلحة (٣).

واتفقت كلمة العلماء على أنه لا يجوز الاستصلاح في أحكام العبادات؛ لأنها تعبدية، والمقدرات؛ لأنها مثل العبادات كالحدود، والكفارات، وفروض الإرث، وشهور العدة، وأنصبة الزكوات ومقاديرها، ونحوها.

وإنما اختلف العلماء في حكم الاستصلاح فيما عدا أحكام العبادات والمقدرات(٤):

فمنع منها الجمهور؛ بناء على أنها عمل بغير دليل، واستدلوا بالآيات الأربع الأول: ففي الآيتين الأوليين يأمر الله تعالى بالرجوع إلى الكتاب والسنة عند الخلاف والتنازع، وليس إلى ما فيه مصلحة للناس، فإن وجه المصلحة قد يكون متوهما، وليس حقيقياً.



<sup>(</sup>١) ينظر: العضد علىٰ ابن الحاجب (٢/ ٢٤٢).

<sup>(</sup>٢) مجموع فتاوى ابن تيمية (١١/ ٣٤٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الاستدلال عند الأصوليين، (ص ١٣٤) وما بعدها.

<sup>(</sup>٤) أدلة التشريع المختلف في الاحتجاج بها للربيعة ٢٢٦- ٢٢٧



وفي الآية الثالثة يبين الله تعالىٰ أنه أتم الدين؛ فكل مسألة لا بد لها من بيان في الشرع إما تصريحًا أو تلويحًا، تأصيلاً أو تفصيلاً، فيرجع إليه لا إلىٰ مصالح الناس غير المنضبطة.

ووجه الدلالة من الآية الرابعة: أن الله سبحانه أنكر أن يكون قد ترك شيئًا مما يحقق مصالح للناس ولم يبينه.

والاستدلال بهذه الأدلة محل نظر، وإنما يصح الاستدلال بها لو كانت المصالح لم يشهد لها الشرع في الجملة، والمصالح المرسلة ترجع إلى حفظ مقصود مفهوم من الشرع.

ولذلك فالآيات تدل على عدم اعتبار المصلحة الملغاة المصادمة للنص، لا المرسلة غير المعارضة، وهو محل اتفاق، وهو مقتضى نص القاعدة.

وأجازها المالكية، وجماعة من الحنابلة، واحتجوا - كما فعل الطوفي - بالأدلة الدالة على أن كتاب الله تعالى جاء مراعيًا لمصالح الخلق، متضمنًا لها، مهتمًا بها، وذلك كقوله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدُ جَآءَ تُكُمُ مَّوْعِظَةُ مِّن رَبِّكُمْ وَشِفَآهُ لِمَا فِي ٱلصُّدُورِ وَهُدًى وَرَحْمَةُ لِلمُؤْمِنِينَ ﴿ اللهُ قُلْ بِفَضْلِ ٱللهِ وَبِرَحْمَتِهِ وَفِي ذَلِكَ فَلَيْفُرحُواْ هُو خَيْرُ مِن اللهِ عَلَى أن الوحي إنما جاء خَيْرٌ مِن المصالح الدنيوية والأخروية.

وبحديث: «لا ضرر ولا ضرار»(١)؛ فإنَّ تركَ العمل بالمصالح العامة فيه ضرر ومشقة، وهو منفيٌّ بالحديث؛ فوجب العمل بالمصلحة.

وبفعل الصحابة؛ كجمع المصحف، وأذان الجمعة الأوّل، وتوسعة

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (٥/ ٥٥)، رقم: (٢٨٦٥)، وابن ماجه (٢/ ٧٨٤)، كتاب الأحكام، باب من بنى في حقه ما يضر بجاره، رقم: (٢٣٤١)، عن ابن عباس، وهو في سلسلة الأحاديث الصحيحة (١/ ٤٩٨)، رقم: (٢٥٠).



المسجد، وتدوين الدواوين، واتخاذ السجون، وغيرها.

وهو استدلالٌ فيه قوة، لذلك فالمصلحة غير المعارضة للشرع معمولٌ بها عند الفقهاء تفريعًا، وإن لم يقولوا بها تأصيلاً، كما ذكر ذلك القرافي (١١)، وقال ابن دقيق العيد: «الذي لا شك فيه أن لمالك ترجيحًا على غيره من الفقهاء في هذا النوع – المصالح المرسلة – ويليه أحمد بن حنبل، ولا يكاد يخلو غيرهما من اعتباره في الجملة، ولكن لهذين ترجيحًا في الاستعمال لهما على غيرهما». أهـ (٢).





<sup>(</sup>۱) المستصفىٰ (۱/ ۲۹٦)، البحر المحيط (۸/ ۸۸)، تشنيف المسامع بجمع الجوامع ( $\pi$ /  $\pi$ 3)، شرح تنقيح الفصول، ( $\pi$ /  $\pi$ 3)، الاعتصام للشاطبى ( $\pi$ /  $\pi$ 3).

<sup>(</sup>٢) أصول مذهب أحمد، (ص ٤٢٢).



### الباب الرابع

طرق استنباط الأحكام من الأدلّة

## وفيه سبعة فصول:

- الفصل الأول: الأمر والنّهي.
- الفصل الثاني: العام والخاص.
- الفصل الثالث: المطلق والمقيّد.
- الفصل الرابع: المجمل والمبيّن.
- الفصل الخامس: المحكم والمتشابه.
  - الفصل السادس: الظاهر والمؤول.
  - الفصل السابع: المنطوق والمفهوم.







## الأمر والنهي



# الفصل الأول

### للأمر صيغة تخصه

147

قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّمَا أَمُّرُهُۥ إِذَآ أَرَادَ شَيِّعًا أَن يَقُولَ لَهُۥكُن فَيكُونُ ﴾ [يس: ٨٢].

### التحليل الأصولي:

الأمر في اللغة: ضد النهي، ويطلق على الفعل كقوله تعالى: ﴿وَشَاوِرُهُمْ فِي اللَّهُ فِي اللَّهُ اللّ اللَّهُ اللَّ

وفي الاصطلاح: استدعاء أي طلب الفعل بالقول على وجه الاستعلاء (۱). (على وجه الاستعلاء): الغلبة والسلطة فلا بد أن يكون الآمر أعلى من المأمور.

وقد اختلفت تعريفات الأصوليين للأمر، ولا أجد داعياً لذكرها، وهذا التعريف هو أشهرها وأسلمها عن النقض (٢).

وذهب جماهير العلماء إلى أن للأمر صيغة بنفسه (٣)، واحتج الإسفراييني وغيره بالآية، ووجه الدلالة أنه قال: ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ وَ ﴾، فجعل أمره: ﴿كُن ﴾ [يس: ٨٦]،

<sup>(</sup>٣) العدة لأبي يعلىٰ (١/ ٢١٤)، شرح الكوكب المنير (١/ ١٣)، العضد علىٰ ابن الحاجب (٢/ ٧٩).



<sup>(</sup>١) البرهان للجويني (١/ ٢٠٣)، الحدود للباجي، (ص ٥٢)، مختصر ابن الحاجب مع العضد (٢/ ٧٧).

<sup>(</sup>٢) وينظر في ذلك: شرح الكوكب المنير (٣/ ١٠).



وهي صيغة الأمر.

وذهب المعتزلة إلى أن له صيغة، ولكن لا يدل اللفظ بمجرده على كونه أمراً، وإنما يكون أمراً بقرينة الإرادة.

وذهب الأشعري تبعاً لابن كلاب إلى أن الأمر هو معنى قائم بنفس الآمر؛ بناء على القول بالكلام النفسي.

ولكن قال ابن كلاب: الصيغة حكاية الأمر، وخالفه الأشعري فقال: لا يجوز أن يقال: هي حكاية؛ لاستلزامها أن يكون الشيء مثل المحكي، لكنه عبارة عن الأمر القائم بالنفس(١).

قال السمعاني: «وللأمر صيغة مقيدة بنفسها في كلام العرب من غير قرينة تنضم إليها، وكذلك النهي، وهذا قول عامة أهل العلم.

وذهب أبو الحسن الأشعري ومن تبعه إلى أنه لا صيغة للأمر والنهى. وقالوا: لفظ: افعل، لا يفيد بنفسه شيئًا إلا بقرينة تنضم إليه، ودليل يتصل به.

وعندي أن هذا قول لم يسبقهم إليه أحد من العلماء، وقد ذكر بعض أصحابنا شيئًا من ذلك عن ابن سريج، ولا يصح.

وإذا قالوا: إن حقيقة الكلام معنىٰ قائم في نفس المتكلم، والأمر والنهىٰ كلام. فيكون قوله: (افعل) و(لا تفعل): عبارة عن الأمر والنهىٰ، ولا يكون حقيقة الأمر والنهىٰ.

وهذا أيضاً لا يعرفه الفقهاء، وإنما يعرفون قوله: (افعل): حقيقة في الأمر، وقوله: (لا تفعل): حقيقة في النهى». أهـ(٢).

<sup>(</sup>١) ينظر: البحر المحيط للزركشي (٣/ ٢٧٤)، المسائل المشتركة، (ص ١١٥).

<sup>(</sup>٢) قواطع الأدلة للسمعاني (١/ ٨١).



وقد بنيت على هذه المسألة: مسألة: هل الأمر بالشيء نهي عن ضده؟ فقالت المعتزلة: ليس نهياً عن ضده لا لفظاً؛ بناء على الصيغة، ولا معنى؛ بناء على اشتراط الإرادة.

وقالت الأشاعرة: هو نهي عن ضده من جهة اللفظ؛ بناء على إنكار الصيغة (١).

وقد سبق تفصيل القول في مسألة الكلام النفسي الذي بنيت عليه هذه المسألة.





<sup>(</sup>١) المسائل المشتركة، (ص ١١٧).



### صيغة «افعل» لها عدة معان

144

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاثُواْ ٱلزَّكُوٰةَ ﴾ [البقرة: ٤٣].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْرًا ﴾ [النور: ٣٣].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿وَٱسۡتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِن رِّجَالِكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٨٢].
- ٤) قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا تَدَايَنتُم بِدَيْنٍ إِلَىٓ أَجَلِ مُسَمَّى فَاصَحْتُبُوهُ ﴾ [البقرة: ٢٨٢].
  - ٥) قوله تعالىٰ: ﴿ كُلُواْ وَٱشْرَبُواْ هَنِيَّ أَا بِمَاكُنتُرٌ تَعْمَلُونَ ﴾ [الطور: ١٩].
    - ٦) قوله تعالىٰ: ﴿أَعْمَلُواْ مَاشِئْتُمْ ﴾ [فصلت: ٤٠].
  - ٧) قوله تعالىٰ: ﴿ وَٱسْتَفْزِزْ مَنِ ٱسْتَطَعْتَ مِنْهُم بِصَوْتِكَ ﴾ [الإسراء: ٦٤].
    - ٨) قوله تعالىٰ: ﴿ كُلُواْ مِن طَيِّبَاتِ مَا رَزَقُنَكُمُ ﴾ [البقرة: ١٧٢].
      - ٩) قوله تعالىٰ: ﴿ أَدُّخُلُوهَا بِسَلَامٍ ءَامِنِينَ ﴾ [الحجر: ٤٦].
        - ١٠) قوله تعالىٰ: ﴿ كُونُواْ قِرَدَةً خَاسِئِينَ ﴾ [البقرة: ٦٥].
      - ١١) قوله تعالىٰ: ﴿فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِّن مِّثْلِهِ ، ﴾ [البقرة: ٢٣].
  - ١٢) قوله تعالى: ﴿ ذُقَ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْكَرِيمُ ﴾ [الدخان: ٤٩].
    - ١٣) قوله تعالىٰ: ﴿فَأَصْبُرُواْ أَوْلَا نَصْبُرُواْ ﴾ [الطور: ١٦].
  - ١٤) قوله تعالىٰ: ﴿ رَبُّنَا ٱغْفِرْ لِي وَلِوَالِدَيُّ وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [إبراهيم: ١٤].
    - ١٥) قوله تعالىٰ: ﴿ أَلْقُواْ مَاۤ أَنتُم مُّلْقُونَ ﴾ [يونس: ٨٠].
      - ١٦) قوله تعالىٰ: ﴿ كُن فَيَكُونُ ﴾ [البقرة: ١١٧].



#### التحليل الأصولي:

ذكر الأصوليون أن صيغة الأمر: (افعل) وردت في القرآن لمعان عديدة، أوصلها الزركشي إلى ثلاث وثلاثين (١٠)، وابن النجار إلى خمس وثلاثين (٢٠).

وقد ذكر الرازي أشهرها مع شواهدها من الآيات السابقة، وما في معناها، فقال: «قال الأصوليون: صيغة افعل مستعملة في خمسة عشر وجها:

الأول: الإيجاب: كقوله تعالى: ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰهَ ﴾ [البقرة: ٤٣].

الثاني: الندب: كقوله تعالى: ﴿فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْرًا ﴾ [النور: ٣٣].

الثالث: الإرشاد: كقوله تعالى: ﴿وَٱسْتَشْهِدُواْ شَهِيدَيْنِ ﴾ [البقرة: ٢٨٢]، ﴿فَٱصَّتُهُوهُ ﴾ [البقرة: ٢٨٢].

والفرق بين الندب والإرشاد: أن الندب لثواب الآخرة، والإرشاد لمنافع الدنيا؛ فإنه لا ينقص الثواب بترك الاستشهاد في المداينات، ولا يزيد بمجرد فعله.

الرابع: الإباحة: كقوله تعالى: ﴿ كُلُواْ وَاَشْرَبُواْ ﴾ [الطور: ١٩].

الخامس: التهديد: كقوله تعالى: ﴿أَعْمَلُواْ مَا شِئْتُمْ ﴾ [فصلت: ٤٠]، ﴿ وَٱسۡتَفۡرَزۡ مَن ٱسۡتَطَعۡتَ مِنْهُم بِصَوۡتِكَ ﴾ [الإسراء: ٦٤].

ويقرب منه الإنذار: كقوله تعالىٰ: ﴿قُلُ تَمَتَّعُوا ﴾ [إبراهيم: ٣٠]، وإن كانوا قد جعلوه قسما آخر.

السادس: الامتنان: ﴿ فَكُلُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ ﴾ [النحل: ١١٤]. السابع: الإكرام: ﴿ ٱدۡخُلُوهَا بِسَلَمٍ ءَامِنِينَ ﴾ [الحجر: ٤٦].



<sup>(</sup>١) البحر المحيط (٣/ ٢٧٥ - ٢٨٥).

<sup>(7)</sup> شرح الكوكب المنير (7/7).



الثامن: التسخير: كقوله: ﴿ كُونُواْ قِرَدَةً ﴾ [البقرة: ٦٥].

التاسع: التعجيز: ﴿فَأْتُوا بِسُورَةٍ ﴾ [البقرة: ٢٣].

العاشر: الإهانة: ﴿ ذُقُّ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْكَرِيمُ ﴾ [الدخان: ٤٩].

الحادي عشر: التسوية: ﴿فَأَصْبُرُوٓا أَوْلَا نَصْبِرُوا ﴾ [الطور: ١٦].

الثاني عشر: الدعاء: ﴿ رَبُّنَا أُغْفِرُ لِي ﴾ [إبراهيم: ٤١].

الثالث عشر: التمني، كقوله: ألا أيها الليل الطويل، ألا انجلي.

الرابع عشر: الاحتقار، كقوله: ﴿ أَلْقُواْ مَآ أَنتُم مُّلْقُونَ ﴾ [يونس: ٨٠].

الخامس عشر: التكوين، كقوله: ﴿ كُن فَيَكُونُ ﴾ [البقرة: ١١٧].

واتفقوا على أن صيغة «افعل» ليست حقيقة في جميع هذه الوجوه؛ لأن خصوصية التسخير والتعجيز والتسوية غير مستفادة من مجرد هذه الصيغة، بل إنما تفهم تلك من القرائن.

إنما الذي وقع الخلاف فيه أمور خمسة: الوجوب والندب والإباحة والتنزيه والتحريم»(١)، وسيأتي الكلام عن مقتضى الأمر المطلق، وجميع هذه الأوامر دلت الأدلة والقرائن على معانيها.



<sup>(</sup>۱) المحصول (۲/ ٥٧ - ٦٣)، بتصرف يسير، وينظر: العدة لأبي يعلىٰ (۱/ ٢١٩)، قواطع الأدلة للسمعاني (١/ ٨٢).



### ليس من شروط الأمر الإرادة

145

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿ يَكَأَبَتِ ٱفْعَلْ مَا تُؤْمَرُ السَّحِدُنِ إِن شَآءَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلصَّابِرِينَ ﴾
   [الصافات: ١٠٢].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيءِ إِذَآ أَرَدْنَكُ أَن نَّقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾ [النحل: ٤٠].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا ٱلْأَمَنكَتِ إِلَىٰٓ أَهْلِهَا ﴾ [النساء: ٥٨].

### التحليل الأصولي:

معنىٰ القاعدة: أنه لا يشترط في الأمر أن يكون الآمر مريداً لامتثال المأمور، وهو قول الجمهور فلا تشترط إرادة الامتثال في الأمر(١)، فهو يعتبر أمراً، وإن لم يرد الامتثال، واستدلوا لذلك بآيات الباب:

ففي الآية الأولىٰ: أمر الله تعالىٰ إبراهيم عليه السلام بذبح ولده، ولم يرد منه ذلك.

ففيها دليل على أنه سبحانه قد يأمر بما لا يريد أن يكون قدراً، أو علم أنه لا يكون، كأمر الناس جميعاً بالإيمان والعمل الصالح، مع إخباره بأنه لا يقع.

فإن قيل: إنما أمره بمقدمات الذبح!

أجيب بأن هذا خلاف نص القرآن، فإنه قال: ﴿ٱفْعَلُ مَا تُؤْمِرُ ۖ سَتَجِدُنِىٓ إِن شَآءَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلصَّابِرِينَ ﴾ [الصافات: ١٠٢]، فدل على أنه كان مأموراً بالذبح.

ولأنه هو الذي يحتاج إلى صبر، ولأنه فداه بذبح عظيم عن ابنه، وكذلك فقد سماه البلاء المبين، ولا يكون ذلك في مجرد الإضجاع.

<sup>(</sup>١) المستصفىٰ (١/ ٤١٥)، شرح تنقيح الفصول، (ص ١٣٨)، فواتح الرحموت (١/ ٣٧١).



والآية الثانية: والدلالة فيها من جهتين:

إحداهما: أنه سبحانه أخبر أن: (كن) بمجردها أمر.

ثانيهما: قوله: (إذا أردناه)، فهذا يدل على أنه قد يوجد أمر بإرادة وبغير إرادة، وإلا لما كان لهذا القيد معنى (١٠).

وأما الآية الأخيرة: ففيها الأمر بأداء الأمانات مع الإجماع على أنه لو قال: (لأؤدين إليك أمانتك غداً إن شاء الله)، ولم يفعل أنه لا يحنث.

فلو كانت الإرادة شرطاً في الأمر لترتب عليه الحنث؛ لأنه مراد لله تعالى حيث أمر به(٢).

وخالف في ذلك بعض المعتزلة فذهبوا إلى أنه تشترط الإرادة في الأمر. وعللوا لذلك بأن الصيغة مترددة بين عدة معان كما سبق، فلا يحدد المراد الا بالارادة (٣).

وكما يظهر فإن الخلاف في هذه المسألة لفظي، إذا ما وقع الاتفاق على أن الأصل في الأمر الوجوب، ثم ينظر في القرائن التي تحدد مراد الآمر (٤).



<sup>(</sup>٤) الخلاف اللفظي (٢/ ٢٤١).



<sup>(</sup>١) العدة لأبي يعلىٰ (١/ ٢١٦ – ٢١٧).

<sup>(</sup>٢) روضة الناظر مع شرحه إتحاف ذوي البصائر (٥/ ٢٢٠).

<sup>(</sup>٣) المعتمد لأبي الحسين البصري (١/ ٥٠).



## الأمر المطلق يقتضي الوجوب

140

- ١) قوله تعالى: ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ ۚ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً أَوْ يُصِيبَهُمْ
   عَذَابٌ أَلِيدٌ ﴾ [النور: ٦٣].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَمُثُم ٱلْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾ [الأحزاب: ٣٦].
  - ٣) قوله تعالىٰ: ﴿أَفَعَصَيْتَ أَمْرِي ﴾ [طه: ٩٣].
  - ٤) قوله تعالىٰ: ﴿وَلَآ أَعْصِي لَكَ أَمْرًا ﴾ [الكهف: ٦٩].
  - ٥) قوله تعالىٰ: ﴿ لَا يَعْصُونَ ٱللَّهَ مَاۤ أَمَرَهُمْ ﴾ [التحريم: ٦].
- توله تعالى: ﴿وَمَن يَعْضِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ, وَيَتَعَكَّ حُدُودَهُ, يُدْخِلُهُ
   تارًا ﴾ [النساء: ١٤].
- ٧) قوله تعالىٰ: ﴿ يَآ أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ ٱلَّهِ وَأَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْنِ مِنكُمْ ۖ فَإِن لَنَزَعُنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾ [النساء: ٥٩].

### التحليل الأصولي:

الأمر المطلق المجرد عن القرائن يقتضي الوجوب، وهو مذهب جماهير العلماء، واستدلوا على قولهم بأدلة كثيرة، ومنها:

قوله تعالىٰ: ﴿ لَا تَجْعَلُواْ دُعَآءَ ٱلرَّسُولِ بَيْنَكُمْ كَدُعَآء بَعْضِكُم بَعْضًا قَدْ يَعْلَمُ اللَّهُ ٱلَّذِينَ يُعَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ يَعْلَمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ يُعَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِلَا أَنْ يُعَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِلَا أَن تُصِيبَهُمْ فَذَابُ ٱلِيمُ ﴾ [النور: ٣٣]، فقد حذر سبحانه عن مخالفة الأمر، فدل علىٰ أن حقيقة الأمر الإيجاب.



قوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَأَمَّا أَن يَكُونَ لَمُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَأَمَّا أَن يَكُونَ لَمُمُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ وَأَمْرِهِمْ ﴾ [الأحزاب: ٣٦]، فأخبر سبحانه أنه لا ينبغي للمسلم أن يتخير لنفسه حكماً، إذا أمر الله ورسوله بأمر مما يدل على الوجوب؛ إذ المندوب والمباح لا يمنعان التخيير.

قوله تعالىٰ: ﴿أَفَعَصَيْتَ أَمْرِى ﴾ [طه: ٩٣]، ﴿وَلَآ أَعْصِى لَكَ أَمْرًا ﴾ [الكهف: ٦٩]، ﴿وَلَآ أَعْصِى لَكَ أَمْرًا ﴾ [الكهف: ٦٩]، ﴿لَا يَعْصُونَ ٱللَّهَ مَآ أَمَرَهُمُ ﴾ [التحريم: ٦]: فعدم الامتثال للأمر معصية مما يدل علىٰ وجوبه.

وفي قوله تعالىٰ: ﴿وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ. وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ، يُدُخِلُهُ نَارًا ﴾ [النساء: ١٤]. بيان أن عقوبة المعصية النار، مما يدل على وجوب اجتنابها(١).

كما استدلوا بالآية الأخيرة، ووجه الدلالة: أن فيها الأمر بالطاعة، والأمر بالرد إلى الله والرسول، ثم ختم الآية بالوعيد مما يدل على أن الأصل في الأمر الوجوب(٢).

ومن السنة: قوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «لولا أن أشق على أمتي لأمرتهم بالسواك عند كل صلاة»(٣). فالنبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أخبر أنه لم يأمرهم بالسواك مع أنه ندبهم إليه، فدل على أن الأصل في الأمر الوجوب.

وأن النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ أمر أصحابه بفسخ الحج إلى العمرة فلم يفعلوا فغضب منهم، ودخل على عائشة رَخِيًا فقالت له: «من أغضبك؟ أغضبه الله، فقال صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَالَي لا أغضب وأنا آمر بالأمر فلا أتبع (٤)، فغضبه يقتضي وجوب الأمر.

<sup>(</sup>١) استدلال الأصوليين، (ص٥٦ - ٥٧)

<sup>(</sup>٢) نهاية الوصول (٣/ ٨٦١).

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في مسنده بهذا اللفظ (٣٠/ ٤٨٧)، رقم: (١٨٥٢٣) من حديث البراء بن عازب الأنصاري وكَوْلِلُهُ عَنْهُ. وأخرجه مسلم (٢/ ٨٧٩)، كتاب الحج، باب بيان وجوه الإحرام، وأنه يجوز إفراد الحج والتمتع والقران، وجواز إدخال الحج على العمرة، ومتى يحل القارن من نسكه، رقم: (١٢١١)، عن عائشة وَعَالِلُهُ عَنْهَا.

\*\*

أن الصحابة وصلى أجمعوا على أن الأمر المطلق المجرد عن القرائن للوجوب في حوادث كثيرة، فلما قال النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لبريرة: «لو راجعتيه، قالت: أتأمرني يا رسول الله؟ قال: لا إنما أنا شافع، فقالت: لا حاجة لي به»(١).

فلو أمرها لامتثلت؛ لفهمها الوجوب من أمره.

وأجمع علىٰ ذلك أهل اللغة أيضاً، فلو أمر السيد عبده، ولم يطعه كان عاصياً، فترك الأمر معصية مما يدل علىٰ الوجوب(٢).

القول الثاني: أنه للندب أي الاستحباب، وهو مذهب بعض الشافعية (٣).

واستدلوا على أن الأمر للندب، بأن لفظ الأمر مشترك، فتارة يستعمل للإيجاب وتارة للندب، فيجب حمله على أقل الحالتين؛ عملاً بالمتيقن.

وقول الجمهور هو الصحيح؛ لقوة أدلتهم.

ويمكن أن يجاب عن المخالفين بأن اليقين ليس في حمل الأمر على أقل درجاته، بل اليقين في حمله على معناه الحقيقي<sup>(٤)</sup>.

فإن كانت ثمت قرينة للندب حمل على الندب، وإن كانت للإباحة حمل

<sup>(</sup>٤) وينظر تفصيل هذه الأقوال وأدلتها في: البرهان للجويني (١/ ٢١٥)، الإحكام للآمدي (٢/ ١٤٤)، تيسير التحرير (١/ ٣٤١)، شرح تنقيح الفصول للقرافي، (ص ١٣٧)، القواعد والفوائد الأصولية، (ص ١٥٩).



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري صحيح البخاري (٧/ ٤٨)، كتاب الطلاق، باب شفاعة النبي صَلَّلَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في زوج بريرة، رقم: (٥٢٨٣)، وغيره عن ابن عباس رَحَلِيَتُهُ عَلَيْهُا.

<sup>(</sup>٢) وتفصيل الأدلة في كتاب إتحاف ذوي البصائر (٥/ ٢٣١) وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الإحكام لابن حزم (١/ ٢٥٩)، المستصفى (١/ ٤٢٣)، الإحكام للآمدي (٢/ ١٤٤)، تشنيف المسامع بجمع الجوامع للزركشي (٢/ ٥٩٧)، مختصر ابن الحاجب مع العضد (٢/ ٧٩)، شرح تنقيح الفصول للقرافي، (ص ١٢٧)، كشف الأسرار (١/ ١٠٨) روضة الناظر (٢/ ١٩٣) شرح الكوكب المنير (٣/ ٤٢).



علىٰ الإباحة، وهكذا بقية المعاني التي سبقت.

فالقرينة على الندب، كما في قوله تعالىٰ: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا تَدَايَنتُمُ بِدَيْنٍ إِلَىٰ أَكِلٍ مُّكَمِّى فَاكَتُبُوهُ ﴾ [البقرة: ٢٨٢]، وقد تداين النبي صَالَّللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بغير كتابة مما يدل علىٰ أن الأمر للندب.

وقرينة الإباحة كما في قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّهَ لَوْهُ فَأَنتَشِرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [الجمعة: ١٠]، فالانتشار مباح؛ لأنه وارد بعد التحريم المعلق على سبب، وهو النداء للجمعة، ومثله قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا حَلَلْتُمْ فَأُصَطَادُواْ ﴾ [المائدة: ٢]، فالصيد مباح، وهو وارد بعد التحريم.





# قد يأتي الأمر بمعنى الخبر

١) قوله تعالىٰ: ﴿وَلَنَحْمِلْ خَطَايَكُمْمْ ﴾ [العنكبوت: ١٢].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿ فَلْيَضْحَكُواْ فَلِيلًا وَلْيَبَكُواْ كَثِيرًا ﴾ [التوبة: ٨٢].

#### التحليل الأصولي:

يأتي الأمر على معانٍ كثيرة، سبق بعضها، مِنْها معنى الخبر، والآيات مثالٌ عليه، وهي دليلٌ لوقوعه.

فقوله تعالىٰ: ﴿وَلْنَحُمِلُ خَطْنِيكُمُ ﴾ [العنكبوت: ١٢]، أي سنحمل، قال الفراء والزجاج: هو أمر في تأويل الشرط والجزاء: أي إن تتبعوا سبيلنا نحمل خطاياكم (١٠). والحكمة في ذلك بينها الطاهر بن عاشور بقوله: (وحكىٰ الله عنهم قولهم: ﴿وَلْنَحُمِلُ خَطْنِيكُمُ مُ ﴾ [العنكبوت: ١٢]. بصيغة الأمر بلام الأمر:

إما لأنهم نطقوا بمثل ذلك لبلاغتهم، وإما لإفادة ما تضمنته مقالتهم من تأكيد تحملهم بذلك.

فصيغة أمرهم أنفسهم بالحمل آكد من الخبر عن أنفسهم بذلك، ومن الشرط وما في معناه؛ لأن الأمر يستدعي الامتثال، فكانت صيغة الأمر دالة على تحقيق الوفاء بالحمالة». أهر (٢).

وقوله تعالىٰ: ﴿ فَلْيَضَّحَكُوْاْ فَلِيلاً وَلْيَبَكُواْ كَثِيرًا ﴾ [التوبة: ٨٦]، أي: سيضحكون وسيبكون، قال النسفي: «أي فيضحكون قليلاً علىٰ فرحهم بتخلفهم في الدنيا ويبكون كثيراً جزاء في العقبىٰ، إلا أنه أخرج علىٰ لفظ الأمر للدلالة علىٰ أنه حتم



<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن (١٣/ ٣٣٠).

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير (٢٠/ ٢١٩ - ٢٢٠).



واجب لا يكون غيره». أهـ(١).

وقال الآلوسي: ﴿ فَلْيَضْحَكُواْ قَلِيلًا وَلْمَبَكُواْ كَثِيرًا ﴾ [التوبة: ٨٦]: إخبار عن عاجل أمرهم وآجله من الضحك القليل في الدنيا، والبكاء الكثير في الأخرى.

وإخراجه في صورة الأمر: للدلالة على تحتم وقوع المخبر به؛ وذلك لأن صيغة الأمر للوجوب في الأصل والأكثر، فاستعمل في لازم معناه، أو لأنه لا يحتمل الصدق والكذب بخلاف الخبر». أهـ(٢).

ومثاله أيضاً: حديث: «إِذَا لَمْ تَسْتَحِ فَاصْنَعْ مَا شِئْتَ» (٣)، ومعناه: أنَّ من لا يستحي فإنه يصنع ما يشاء، فالأمر في: «فَاصْنَعْ مَا شِئْتَ» إخبارٌ عَنْ حاله، وليس أمراً له بأنْ يصنع ما يشاء، وهذا أبلغ في الخبر(١٠).



<sup>(</sup>۱) تفسير النسفى (۲/ ۱۲۱).

<sup>(</sup>٢) روح المعني للآلوسي (١٠/ ١٥٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٤/ ١٧٧)، كتاب أحاديث الأنبياء، باب حديث الغار، رقم: (٣٤٨٣)، عن أبي مسعود رَحَالِتُهُ عَنهُ.

<sup>(</sup>٤) ينظر: شرح الكوكب المنير (٣/ ٣١)، جمع الجوامع (١/ ٣٧٤)، كشف الأسرار (١/ ٢٠٧)، روضة الناظر (٢/ ١٩١)، شرح تنقيح الفصول، (ص ١٤٢).



# التهديد بصيغة الأمر أبلغ من الوعيد

147

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿ فَأَعَبُدُواْ مَاشِئَتُمُ مِّن دُونِهِ ٤ ﴾ [الزمر: ١٥].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ أَعْمَلُواْ مَا شِئْتُمْ ۚ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [فصلت: ٤٠].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿قُلْ تَمَتَّعْ بِكُفُرِكَ قَلِيلًا ۖ إِنَّكَ مِنْ أَصْحَابِ ٱلنَّارِ ﴾ [الزمر: ٨].
  - ٤) قوله تعالىٰ: ﴿ كُلُواْ وَتَمَنَّعُواْ قَلِيلًا إِنَّكُمْ تَجُرِمُونَ ﴾ [المرسلات: ٤٦].
- ٥) قوله تعالىٰ: ﴿ قُلْ تَمَتَّعُوا فَإِنَّ مَصِيرَكُمْ إِلَى ٱلنَّارِ ﴾ [إبراهيم: ٣٠].
- آ قوله تعالى: ﴿وَأَجْلِبْ عَلَيْهِم بِخَيْلِكَ وَرَجِلِكَ وَشَارِكُهُمْ فِي ٱلْأَمْوَلِ
   وَٱلْأَوْلَادِ وَعِدْهُمْ وَمَا يَعِدُهُمُ ٱلشَّيْطَنُ إِلَّا غُرُورًا ﴾ [الإسراء: ٦٤].

# التحليل الأصولي:

ذكر هذه القاعدة الإمام الزركشي عن بعض الأصوليين (١٠)، ويدل عليها آيات الباب وغيرها، فكلها متضمنة للتهديد بصيغة الأمر، وهي في سياقها لاشك أنها أبلغ من الوعيد بعقوبة مخصوصة (٢).

قال القرطبي: ﴿ فَأَعْبُدُواْمَاشِئْتُمُ مِّن دُونِهِ ﴾ [الزمر: ١٥]: أمر تهديد ووعيد وتوبيخ؛ كقوله تعالى: ﴿ أَعْمَلُواْ مَاشِئْتُمُ ﴾ [فصلت: ٤٠]». أهـ (٣).

وقال الشوكاني: «﴿ أَعْمَلُواْ مَا شِئْتُمُ ۚ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [فصلت: ٤٠]: هذا أمر تهديد: أي اعملوا من أعمالكم التي تلقيكم في النار ما شئتم إنه بما تعملون



<sup>(</sup>١) البحر المحيط (٣/ ٢٧٧).

<sup>(</sup>۲) ینظر: تفسیر ابن کثیر (۸/ ۲۸۳).

<sup>(</sup>٣) الجامع لأحكام القرآن (١٥/ ٢٤٣).



بصير فهو مجازيكم علىٰ كل ما تعملون». أهـ(١).

ومثلها بقية الآيات؛ فكلها فيها الأمر بالأكل والتمتع في الدنيا تهديداً ووعيداً.

وكذلك أمره سبحانه لإبليس بالغواية في الآية الأخيرة من هذا الباب، فهو أمرُ تهديد، كما يقال: اجتهد جهدك؛ فسترئ ما ينزل به(٢).



<sup>(</sup>٢) ينظر: اللباب في علوم الكتاب (١٢/ ٣٢٩).



<sup>(</sup>١) فتح القدير (٤/ ٧٣٨).



# الأمر المطلق يقتضى الفورية

147

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿فَأَسۡتَبِقُواْ ٱلۡخَيۡرَاتِ ﴾ [البقرة: ١٤٨].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿وَسَارِعُوٓا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِّن دَّبِكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا ٱلسَّمَوَتُ
   وَٱلْأَرْضُ ﴾ [آل عمران: ١٣٣].
  - ٣) قوله تعالىٰ: ﴿سَابِقُوٓا إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِّن رَّبِّكُمْ وَجَنَّةٍ ﴾ [الحديد: ٢١].
    - ٤) قوله تعالىٰ: ﴿وَعَجِلْتُ إِلَيْكَ رَبِّ لِتَرْضَىٰ ﴾ [طه: ٨٤].
- ٥) قوله تعالىٰ: ﴿ قَالَ يَهَارُونُ مَامَنَعَكَ إِذْ رَأَيْنَهُمْ ضَلُّواً ﴿ اللَّهُ أَلَّا تَتَبِعَنِ ۖ أَفَعَصَيْتَ أَمْرِى ﴾ [طه: ٩٢ ٩٣].
  - ٦) قوله تعالىٰ: ﴿قَالَ مَا مَنَعَكَ أَلَّا تَسْجُدَ إِذْ أَمْرَتُكَ ﴾ [الأعراف: ١٢].

#### التحليل الأصولي:

المراد بالقاعدة: أنه هل يجب إيقاع الفعل بعد الأمر مباشرة، أم يجوز الفعل على التراخى حيث لم توجد قرينة تدل عليه؟

ذهب الجمهور إلىٰ أنه يقتضي الفورية(١).

# واستدلوا على قولهم بأدلة، منها:

- قوله تعالىٰ: ﴿فَأَسَتَبِقُواْ ٱلْخَيْرَتِ ﴾ [البقرة: ١٤٨]، وقوله: ﴿وَسَارِعُواْ إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِّن رَّبِكُمْ ﴾ [آل عمران: ١٣٣]، فالله تعالىٰ أوجب المسارعة إلىٰ فعل كل خير، والأوامر من هذا القبيل مما يدل علىٰ أنها علىٰ الفور.

<sup>(</sup>۱) أصول السرخسي (۱/ ۲۸)، تيسير التحرير (۲/ ۳۵٦)، شرح الكوكب المنير (۳/ ٤٨)، الإحكام للآمدي (۱/ ۲۹٤)، روضة الناظر (۲/ ۲۰۲).





- قوله تعالى: ﴿وَعَجِلْتُ إِلَيْكَ رَبِّ لِتَرْضَىٰ ﴾ [طه: ٨٤]: قال الطوفي: «يستفاد منه أن الأمر للفور؛ لأن موسىٰ كان مأموراً بالسعي لميقات ربه، ثم إنه علل عجلته برضىٰ ربه، وجعلها سبباً له، وإذا كانت الفورية في امتثال الأمر سبباً للرضىٰ، كان التراخي سبباً للغضب؛ عملاً بموجب قياس العكس، وغضب الله سببكانهُ وَتَعَالَىٰ واجب الاجتناب، ورضاه واجب التحصيل، وسببه فورية الامتثال، وسبب الواجب واجب، ففورية الامتثال واجبة، وهو المطلوب». أهـ(١).
- قوله تعالىٰ: ﴿مَامَنَعُكَ إِذْ رَأَيْنَهُمْ ضَلُّواْ ﴿ ثَنْ اللَّا تَتَبِعَنِ أَفَعَصَيْتَ أَمْرِى ﴾ [طه: ٩٢ ٩٣]: أي ما منعك من اتباعي حين ضلالهم، فعاتبه علىٰ تأخر اتباعه عن وقت ضلالهم، وأخبره أنه عصىٰ أمره بهذا التأخير (٢).
- أن الأمر سبب للزوم الفعل، فيجب أن يتعقبه الفعل مباشرة، وذلك لأن جميع الأسباب تتبع مسبباتها مباشرة، كالبيع والطلاق والنكاح.
- وفي قوله تعالىٰ: ﴿قَالَ مَا مَنَعَكَ أَلَا تَسَجُدَ إِذْ أَمَرْتُكَ ﴾ [الأعراف: ١٢]: أنكر الله تعالىٰ علىٰ إبليس تأخره عن السجود لآدم، وفيه دلالة علىٰ أن جواز التأخير ينافي الوجوب ولو جاز التأخير لغاية أو لغير غاية لما حصل الإنكار.

لكن اعترض عليه بأن الإنكار كان علىٰ المعصية، لا مجرد التأخير.

- أن أهل اللغة اتفقوا على أن السيد لو أمر عبده بأمر مطلق و جب على العبد أن يمتثل على الفور، ولو أخر الامتثال كان عاصيا(٣)، كما فعل إبليس لما تأخر عن

<sup>(</sup>٣) إتحاف ذوي البصائر (٥/ ٣٠٦).



<sup>(</sup>١) الإشارات الإلهية، (ص ٤٢٨).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، (ص ٤٢٩ - ٤٣٠).

\*\*

السجود لآدم، وفعل الصحابة لما تأخروا عن حلق رؤوسهم في صلح الحديبية (۱). والقول الثاني: أن الأمر لا يقتضي الفورية، بل يجوز فيه التراخي: وهو قول المغاربة من المالكية، وقول أكثر الشافعية (۲).

ودليلهم: أن المقصود من الأمر هو امتثال المأمور لا غير، والزمان ليس داخلاً في ذات الأمر ولا من لوازمه، بل هو مثل المكان والآلة، وهذا كاليمين المطلق فإنه يتحقق في أي وقت، ولا يتحدد بزمن.

وقد كثرت مناقشات الأصوليين حول هذه المسألة، وعلىٰ كل دليل اعتراضات وأجوبة يطول البحث بذكرها.

ولكن الخلاصة من هذه الأقوال: أن لفظ الأمر في اللغة لا يتناول الزمان، ولكن دلت الأدلة الشرعية على الفور؛ إذ هو الأصل في الامتثال، والأظهر للتعبد، والأبرأ للذمة، فيحمل عليه الأمر الشرعى عند الإطلاق<sup>(٣)</sup>.

وقد أثر الخلاف في هذه المسألة في فروع كثيرة، منها المبادرة في الزكاة، والحج، وقضاء الصوم، وغيرها(٤).



<sup>(</sup>٤) الجامع لمسائل أصول الفقه د. النملة، (ص ٢٢٨)، أثر الاختلاف في القواعد الأصولية، (ص ٣٢٦) وما بعدها.



<sup>(</sup>١) كما في صحيح البخاري، انظر: فتح الباري (١١/ ١٧٨).

<sup>(</sup>٢) المستصفىٰ (٢/ ٩)، مختصر ابن الحاجب مع العضد (٢/ ٨٣)، جمع الجوامع مع المحلى (١/ ٣٨١).

<sup>(</sup>٣) أصول السرخسي (١/ ٢٨)، العضد عليٰ ابن الحاجب (٢/ ٨٣)، المحلي عليٰ جمع الجوامع (١/ ٣٨١).



# الأمر لا يقتضي التكرار

قوله تعالىٰ: ﴿وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِيُّ عَنِ ٱلْعَكَمِينَ ﴾ [آل عمران: ٩٧].

#### التحليل الأصولي:

المراد بهذه المسألة أنه هل تكفي المرة الواحدة في امتثال الأمر، أم لا بد من تكوار الفعل؟ وذلك حيث لم توجد قرائن تدل علىٰ التكرار أو المرة، واختلف فيها علىٰ أقوال، أشهرها:

أنه لا يقتضي التكرار، بل هو نص في المرة الواحدة، وهو مذهب الجمهور.

واستدلوا بالأمر بالحج في الآية، فإن الصحابة فهموا منه عدم التكرار، وأقر النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ هذا الفهم، وذلك أن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لما قال: «إنّ الله كتب عليكم الحج فحجوا، قال رجل: أفي كل عام يا رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ؟ فغضب النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وقال: لو قلت نعم لوجب ولما استطعتم»(۱).

فدل ذلك على أن الأصل في الأمر المطلق عدم التكرار.

لكني وجدْت الإمام النووي يستظهر الحديث دليلاً للوقف، حيث قال: «وهذا الحديث قد يَستدلُّ به من يقول بالوقف؛ لأنه سأل فقال: أكل عام؟ ولو كان مطلقه يقتضي التكرار أو عدمه؛ لم يسأل، ولقال له النبي صَلَّاتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: لا حاجة إلىٰ السؤال، بل مطلقه محمول علىٰ كذا، وقد يجيب الآخرون عنه بأنّه سأل استظهاراً واحتياطاً». أهـ(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢/ ٩٧٥)، كتاب الحج، باب فرض الحج مرة في العمر، رقم: (١٣٣٧).

<sup>(</sup>٢) شرح النووي على مسلم (٤/ ٩٩٤).

\*\*

وقد يوجّه كلام النووي على قول المحققين من الجمهور وهم القائلون بأنّه لا يقتضي التكرار ولا المرة، فهو زائد على ذات صيغة الأمر، فيكون عندها لا فرق بين من قال بالوقف على هذا التوجيه، وبين الجمهور؛ لأنه على القولين لا يلزمه التكرار إلا بدليل، والله أعلم.

واتفق أهل اللغة أن السيد لو قال لعبده: أعط الفقير درهما، فلا يقتضي التكرار، وهكذا الخطابات الشرعية فهي على مقتضى اللغة(١).

وذهب جماعة من المتكلمين إلىٰ أنه يقتضي التكرار(٢).

#### واحتجوا على قولهم بما يلى:

-قوله: ﴿إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّكَاوَةِ فَأَغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ ﴾ [المائدة: ٦]، استدل بها القاضي أبو يعلى ووجه الدلالة أنه قد فهم الصحابة منها أنه لا بد من الوضوء عند القيام إلىٰ كل صلاة؛ لذلك لما صلىٰ النبي صَلَّاتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عام الفتح عدة صلوات بوضوء واحد استفهم الصحابة عن ذلك، فبين لهم النبي صَلَّاتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنه فعله عمداً (٣).

فاقرهم النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ علىٰ فهمهم أن الأمر للتكرار.

وأجيب بأن التكرار مستفاد من: (إذا)، فهو أمر معلق بشرط، ولا خلاف في أن الأمر المعلق على شرط يقتضى التكرار(٤٠).



<sup>(</sup>١) إتحاف ذوى البصائر (٥/ ٢٨٣)، الإحكام للآمدي (٢/ ١٥٥) وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) إحكام الفصول للباجي، (ص ٢٠١)، شرح تنقيح الفصول للقرافي، (ص ١٣)، الإحكام للآمدي (٢/ ١٥٥)، أصول السرخسي (١/ ٢٠)، شرح الكوكب المنير (٣/ ٤٣)، البرهان (١/ ٢٢٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (١/ ٢٣٢)، كتاب الطهارة، باب جواز الصلوات كلها بوضوء واحد، رقم: (٢٧٧)، وفيه: «عن سليمان بن بريدة، عن أبيه، أن النبي صَلَّقُ كَيْدُوسَةً صلى الصلوات يوم الفتح بوضوء واحد، ومسح على خفيه، فقال له عمر: لقد صنعت اليوم شيئا لم تكن تصنعه!، قال: عمدا صنعته يا عمر».

<sup>(</sup>٤) ينظر الاستدلال بالآية في: العدة لأبي يعلىٰ (١/ ٢٦٦).



- قوله تعالىٰ: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا الطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ ﴾ [النساء: ٥٩]: وفيها الأمر بطاعة الله تعالىٰ، وهو يقتضي دوام هذه العبودية إلىٰ قيام الساعة. ويجاب عنه بأنه لا خلاف في ذلك لكن الخلاف في آحاد الأوامر(١١).

- كما استدلوا بأدلة أخرى عقلية، منها: قياس الأمر على النهي فكما أن النهي يقتضي دوام الاجتناب، فكذلك الأمر يقتضي دوام الامتثال في سائر الأزمان(٢).

والأرجح في هذين القولين قول الجمهور.

وأما قياس الأمر على النهي: فهو قياس مع الفارق؛ لأن النهي يقتضي اجتناب المنهي، وارتكابه في أي زمن ينافي اجتنابه، بخلاف الأمر؛ فإنه يحصل الامتثال به، ولو بالمرة ما لم يدل دليل على التكرار(").

وقد بني على هذه القاعدة مسألة التيمم، وهل يجب لكل صلاة، أو يجزئ التيمم الواحد ما لم يحدث؟

فمن قال يجب لكل صلاة يرئ أن قوله تعالىٰ: ﴿فَتَيَمُّمُواْ صَعِيدًا طَيِّبًا ﴾ [النساء: ٤٣، المائدة: ٦]، أمر يدل علىٰ التكرار كلما قام إلىٰ الصلاة، ويقول: إنما أجزأ الوضوء للصلوات الكثيرة بدليل منفصل(٤).



<sup>(</sup>١) اللباب في علوم الكتاب (٦/ ٤٥٠).

<sup>(</sup>٢) الخلاف اللفظي عند الأصوليين (٢/ ٢٤٣)، روضة الناظر (٢/ ٢٠٠).

<sup>(</sup>T) المستصفىٰ  $(Y/\Lambda)$ ، جمع الجوامع  $(1/\Lambda^{*})$ .

<sup>(</sup>٤) مفتاح الوصول في بناء الفروع على الأصول للتلمساني، (ص٥٥).



# الأمر المعلق على علة يتكرر كلما تكررت العلة

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿ وَإِن كُنتُمْ جُنُّبًّا فَأَطَّهَ رُوا ﴾ [المائدة: ٦].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ فَٱقْطَعُوۤا أَيْدِيَهُمَا ﴾ [المائدة: ٣٨].
  - ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ ٱلزَّانِيَةُ وَٱلزَّانِي فَأَجْلِدُواْ كُلَّ وَحِدِيِّنْهُمَامِأْنَةَ جَلَّدَةٍ ﴾ [النور: ٢].

# التحليل الأصولي:

ذهب جماهير الأصوليين إلى أن الأمر المعلق بعلة يتكرر كما تكررت العلة. ففي قوله تعالىٰ: ﴿وَإِن كُنْتُمْ جُنُبًا فَأَطَّهَ رُواْ ﴾ [المائدة: ٦]: أي كلما حصلت الجنابة لابد من الطهارة لاستباحة المحظور دونها.

وقوله تعالىٰ: ﴿ وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ فَٱقَطَعُواْ أَيْدِيَهُمَا ﴾ [المائدة: ٣٨]، وقوله: ﴿ اَلنَّانِيَةُ وَٱلزَّانِي فَاجْلِدُواْ ﴾ [النور: ٢]، فكلما وقعت هذه الكبائر وجب إيقاع الحد.

وهذه القاعدة واضحة لا إشكال فيها؛ لأن الحكم يدور مع علته وجوداً وعدماً، وقد نقل ابن الحاجب وابن النجار الاتفاق عليها(١١).

ولكنه غير مسلم؛ فقد خالف في ذلك بعض الحنفية، وإن كان جمهورهم يوافق جمهور العلماء(٢).

وتوسط الرازي فقال: «والمختار أنه لا يفيده من جهة اللفظ، ويفيده من جهة ورود الأمر بالقياس». أهـ(٣).

ثم بين وجه ذلك، وفيه قوة، لكنه لا يخرج عن قول الجمهور؛ للاتفاق على النتيجة الحكمية.

<sup>(</sup>۱) مختصر ابن الحاجب مع العضد (۲/  $^{(7)}$ )، شرح الكوكب المنير ( $^{(7)}$   $^{(7)}$ ).

<sup>(</sup>٢) وممن خالف النسفي وعبدالعزيز البخاري، انظر: فواتح الرحموت (١/ ٣٨٦)، كشف الأسرار (١/ ١٢٣).

<sup>(</sup>٣) المحصول (٢/ ١٧٩).



# الأمر بعد الحظر يعود على ما كان عليه قبل الحظر

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوْةُ فَأَنتَشِرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [الجمعة: ١٠].
  - ٢) قوله تعالىٰ: ﴿وَإِذَا حَلَلْنُمْ فَأُصَّطَادُواْ ﴾ [المائدة: ٢].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ فَإِذَا ٱنسَلَخَ ٱلْأَشَّهُرُ ٱلْخُرُمُ فَٱقَّنْلُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [التوبة: ٥].
- ٤) قوله تعالىٰ: ﴿فَإِذَا تَطَهَّرُنَ فَأْتُوهُرِ كَ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ ٱللَّهُ ﴾ [البقرة: ٢٢٢].

# التحليل الأصولي:

أي إذا ورد أمر بعد الحظر أي بعد التحريم، كقوله تعالىٰ: ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّكَوْةُ فَأَنتَشِرُواْ فِي الْأَرْضِ ﴾ [الجمعة: ١٠]، بعد قوله تعالىٰ: ﴿ وَذَرُواْ ٱلْبَيْعَ ﴾ [الجمعة: ٩].

وكذلك قوله: ﴿وَإِذَا حَلَلْنُمُ فَأُصَطَادُواْ ﴾ [المائدة: ٢]، بعد قوله تعالىٰ: ﴿غَيْرَ عُغِيرً الصَّيْدِ ﴾ [المائدة: ١]، فهل الأوامر في قوله: ﴿فَأَنتَشِرُواْ ﴾ [الجمعة: ١٠]، وقوله: ﴿فَأَصَطَادُواْ ﴾ [المائدة: ٢]: للإباحة أو للاستحباب أو للوجوب؟

خلاف بين العلماء على أقوال كثيرة، أرجحها: أنه لرفع الحظر السابق، وإعادة الأمر إلى ما كان عليه قبل الحظر، وهو قول المحققين كابن تيمية والزركشي والمزني وابن الهمام الحنفي، وغيرهم (١٠).

فالأمر بعد الحظر يرجع إلى ما كان عليه قبل الحظر:

<sup>(</sup>١) المسودة، (ص ٧٥)، البحر المحيط (٣/ ٣٠٦)، تيسير التحرير (١/ ٣٤٦).



فقد يكون مباحاً قبل الحظر كما في الأمثلة السابقة في الصيد والبيع، فيرجع إلى الإباحة.

وقد يكون واجبًا، كما في قوله تعالىٰ: ﴿ فَإِذَا ٱنسَلَخَ ٱلْأَشَهُرُ ٱلْخُرُمُ فَأَقَنْلُواْ الْمُشْرِكِينَ ﴾ [التوبة: ٥]، فقتالهم واجب حظر في الأشهر الحرم، ثم رجع الوجوب بعد انسلاخها.

وقد يكون مستحبًا، كما في قوله تعالىٰ: ﴿فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُوهُمْ مِنْ حَيْثُ أَمْرُكُمُ ٱللَّهُ ﴾ [البقرة: ٢٢٢]، فوطء الزوجة علىٰ الاستحباب، وقد منع حال الحيض، ثم رجع إلىٰ أصله بعده.

ومثله قوله صَلِّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: «كنت نهيتكم عن زيارة القبور ألا فزوروها»(١)، فهو أمر استحباب.

فالشاهد من الآيات هو الوقوع.

والقول الثاني في المسألة: أنه على الإباحة كما في الأمثلة السابقة، وهو مذهب أكثر المالكية والشافعية (٢)، ومن أدلتهم:

وقوع أكثر الأوامر بعد الحظر على الإباحة كما سبق في الأمثلة.

ولذلك لو قال السيد لعبده: لا تأكل ولا تشرب ثم قال له: كل أو اشرب: كان ذلك على الإباحة (٣).

ولا شك أن ما ذكروه هو أمثلة على وقوع الإباحة، وهي لا تمنع غيرها،



<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۲/ ۲۷۲)، كتاب الجنائز، باب استئذان النبي صَلَّلَتُهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ ربه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ في زيارة قبر أمه، رقم (۹۷۷).

<sup>(</sup>۲) مختصر ابن الحاجب مع العضد (۲/ ۹۱)، شرح تنقيح الفصول للقرافي، (ص ۱۳۸)، البرهان (۲) مختصر ابن الحوامع مع المحلي (۱/ ۳۷۸)، شرح الكوكب المنير (۳/ ۵٦).

<sup>(</sup>٣) إتحاف ذوي البصائر (٥/ ٢٥٩) وما بعدها.



كما سبق.

والقول الثالث: أنه يفيد مقتضاه الحقيقي وهو الوجوب، وهو مذهب بعض المالكية كالباجي وطائفة من المتكلمين(١١).

# ومن أدلتهم:

أدلة اقتضاء الأمر الوجوب فهي عامة تشمل هذه الحالة أيضاً.

أن صيغة الأمر اقتضت نسخ الحظر فيرجع الأمر إلى حقيقته.

أنها صيغة مجردة عن القرائن فأشبهت الأوامر التي لم يتقدمها حظر (٢).

ويجاب عن ذلك كله بأن الأمر قبل الحظر كان له حكمه، فالحظر منع العمل به، ثم رفع الحظر ليعود الحكم كما كان، فهو ليس أمراً مستأنفاً حتى يحمل على مقتضاه الأصلى وهو الوجوب.

والقول الأول هو الجامع للأدلة، والموفق بينها دون تنافر، كما هو ظاهر ٣٠).



<sup>(</sup>٣) البحر المحيط للزركشي (٣/ ٣٠٦) وما بعدها.



<sup>(</sup>۱) البحر المحيط للزركشي (٣/ ٣٠٢)، تشنيف المسامع بجمع الجوامع للزركشي (٢/ ٢٠٢)، شرح الكوكب المنير (٣/ ٥٧).

 <sup>(</sup>۲) أصول السرخسي (۱/ ۱۹)، روضة الناظر (۲/ ۱۹۸)، مختصر ابن الحاجب مع شرحه
 (۲/ ۹۱)، شرح الكوكب المنير (۳/ ۹۹).



# يجوز الأمربما يعلم عدم وقوعه

124

- ١) قوله تعالى: ﴿قَالَ يَتَأْبَتِ اَفْعَلُ مَا تُؤْمَرُ ﴿ سَتَجِدُنِ ٓ إِن شَآءَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلصَّابِرِينَ ﴾
   [الصافات: ١٠٢].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿قَالَ مَا مَنَعَكَ أَلَا تَسْجُدَ إِذْ أَمَرْتُكَ قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِّنْهُ خَلَقْنَنِي مِن نَّارِ
   وَخَلَقْتَهُ مِن طِينِ ﴾ [الأعراف: ١٢].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ يَآأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱعْبُدُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ
   لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [البقرة: ٢١].

### التحليل الأصولي:

هذه المسألة لها تعلق بمسألة سابقة وهي: هل يشترط في الأمر الإرادة؟ وقد سبق معنا بيان الراجح، وهو أن الله تعالىٰ يأمر بما لا يريد وقوعه قدراً، كما يأمر بما يريده، مع علمه بعدم وقوعه.

وهذا قول الجمهور، خلافًا للمعتزلة(١).

وقد بنى الأشاعرة الجواز في هذه المسألة على ما سبق من جواز التكليف بالمحال، كما بناه بعض الأصوليين كالقاضي أبي يعلى على تكليف الكفار بالعبادات.

والآيات ظاهرة في ذلك، فالأوامر الواردة هنا - وهي أمره تعالى إبراهيم بذبح ابنه، وأمره إبليس بالسجود لآدم -لم تقع مع أمر الله تعالى بها، وعلمه أنها لن تقع. ومثلها جميع الآيات الواردة في الأمر بالإيمان والعمل الصالح لجميع

<sup>(</sup>١) المعتمد (١/ ١٧٧)، المحلى علىٰ جمع الجوامع (١/ ٢١٨).



الناس مع علمه سبحانه أن أكثرهم لا يؤمنون.

وقد استدل بعض الأصوليين بتعليلات عقلية، واعترض عليها باعتراضات، وأجيب عنها بأجوبة، فلذلك كان الوقوع أدل على المسألة(١).



<sup>(</sup>١) ينظر: العدة (٢/ ٣٩٢ - ٣٩٦).



# النَّهْيُ المطلقُ يَقْتَضِي التَّحْرِيمَ

124

قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا عَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُ ذُوهُ وَمَانَهَكُمْ عَنَّهُ فَأَننَهُواْ ﴾ [الحشر: ٧].

# التحليل الأصولي:

هذه المسألة على وزان مسألة اقتضاء الأمر للوجوب.

وأكثر العلماء من الأصوليين والفقهاء على أنه للتحريم إذا تجرد عن القرينة، وإلا فيعتمد على القرينة عند وجودها.

وأدلتهم كثيرة منها الآية، ووجه الدلالة فيها: أن الله تعالى أمر بالانتهاء عن المنهي عنه، فيجب امتثال الأمر بالانتهاء، وهو دليل على اقتضاء التحريم؛ لوجوب الانتهاء (۱).

كما استدلوا بأدلة من السنة كقوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إذا نهيتكم عن شيء فاجتنبوه»(۲)، فالأمر باجتنابه دليل علىٰ كونه للتحريم.

واستدلوا من اللغة بأن السيد لو قال لعبده: لا تفعل كذا، ففعله: كان عاصياً مستحقاً للعقوبة، وهذا الذي عليه أهل اللغة.

وكذلك فإن حمل النهي على التحريم هو الأحوط، والعمل بالاحتياط هو المتيقن والأصل<sup>(٣)</sup>.

وبقية الأقوال مقابلة لما سبق من الأقوال في الأمر، فلا حاجة لذكرها ومناقشتها.

<sup>(</sup>١) المحصول للرازي (٢/ ٤٦٩)، الإبهاج للسبكي (٦/ ٦٦)، البحر المحيط للزركشي (٦/ ١٥٣)، نهاية السول للإسنوي (١/ ٣٦٥)، الأصول من علم الأصول للعثيمين، (ص ٢٥).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣) وقد بالغ الإمام الشافعي في إنكار قول من قال إنها للكراهة، ينظر: الرسالة، (ص ٢١٧)، والمحصول للرازي (١/ ٣٣٨)، والإحكام للآمدي (٢/ ١٨٧)، وشرح الكوكب المنير (٣/ ٨٣).

# النهي المطلق يقتضي الفور والتكرار

قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا عَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُ ذُوهُ وَمَانَهَ كُمُّ عَنَّهُ فَأَننَهُواْ ﴾ [الحشر: ٧].

# التحليل الأصولي:

اختلف في هذه المسألة على قولين، وبيانهما كما يلي:

ذهب أكثر العلماء إلى أن النهي المطلق يقتضي الفور والتكرار.

واستدلوا بالآية، ووجه الدلالة فيها أن الله تعالى أمر بالانتهاء عن المنهي عنه مطلقًا، فترك المنهي عنه يستغرق جميع الأزمنة، ومنها الذي يلي النهي مباشرة فيكون النهي مفيداً للفور والتكرار، وفعل المنهي عنه في أي وقت كان يعد مخالفة للأمر.

والقول الثاني: أنه لا يقتضي الفور ولا التكرار، وهو قول القاضي عبدالوهاب وأبي يعلى واختيار الرازي(١).

وحجتهم قياس النهي على الأمر، فكما أن الأمر لا يدل على الفور والتكرار، فكذلك النهى بجامع الطلب بينهما(٢).

وكما هو ظاهر فإن قول الجمهور هو الصحيح؛ لقوة استدلالهم، ويجاب عن القول الثاني: بأن ثم فرقًا بين الأمر والنهي؛ فالأمر له حد ينتهي إليه فيقع الامتثال

<sup>(</sup>۱) المحصول للرازي (۱/ ٣٣٨)، مختصر ابن الحاجب مع العضد (٢/ ٩٨)، القواعد والفوائد الأصولية لابن اللحام، (ص ١٥٩).

<sup>(</sup>٢) العدة لأبي يعلىٰ (٢/ ٤٢٨)، شرح الكوكب المنير (٣/ ٩٨)، تشنيف المسامع بجمع الجوامع للزركشي (٢/ ٦٢٧).

\*\*-

فيه بالمرة، وأما النهي فلا يتحقق إلا باستمرار اجتنابه من أول وقت النهي(١).

وقد ذكر بعض الأصوليين أن هذا الخلاف لفظي لا ثمرة له، وذلك لاتفاق الفريقين في المعنى؛ ففي قوله تعالىٰ: ﴿لاَ تَأْكُلُواْ ٱلرِّبَوَاْ ﴾ [آل عمران: ١٣٠]، لا خلاف في أنه يجب الفور والدوام في الاجتناب، وهكذا في بقية المناهى المطلقة غير المقيدة (١).





<sup>(</sup>١) شرح الكوكب المنير (٣/ ٩٧).

<sup>(</sup>٢) ينظر: القواعد والفوائد الأصولية لابن اللحام، (ص ١٩٠).

120

# النَّهي يقتضي الفساد

١) قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَا نَنكِحُوا ٱلْمُشْرِكَاتِ حَتَّىٰ يُؤْمِنَّ ﴾ [البقرة: ٢٢١].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَا نَنكِحُواْ مَا نَكَحَ ءَابَ آؤُكُم مِّنَ ٱلنِّسَآءِ إِلَّا مَا قَدُ
 سَكَفَ إِنَّهُ، كَانَ فَحِشَةً وَمَقْتَاوَسَآءَ سَبِيلًا ﴾ [النساء: ٢٢].

#### التحليل الأصولي:

المراد بالمسألة: أنه إذا ورد النهي على عبادة أو معاملة فهل يدل على فسادها، أي عدم صحتها؟ في المسألة أقوال:

منها: أن النهي يقتضي فساد المنهي عنه، وهو مذهب الجمهور.

# واستدلوا بما يلي:

-إجماع الصحابة على فساد نكاح المشركات بقوله سُبْحَانَهُوَتَعَالَى: ﴿ وَلَا نَنكِمُواْ ٱلْمُشْرِكَتِ حَتَّى يُؤْمِنَ ﴾ [البقرة: ٢٢١]، فالدليل من الآية مع ضميمة الإجماع.

- ومثله الآية الثانية في النهي عن نكاح ما نكح الآباء (١١).

فوجه الدلالة من الآيتين لا يتم إلا مع الإجماع على مقتضاهما، فيكون الإلزام باستصحاب حكمهما في بقية المنهيات.

-كما استدلوا بقوله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «من عمل عملا ليس عليه أمرنا فهو رد» (٢)؛ فبين النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بطلان العمل الذي لا يوافق سنته وشرعه،

<sup>(</sup>١) العدة لأبي يعلىٰ (٢/ ٤٣٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣/ ١٨٤)، كتاب الصلح، باب إذا اصطلحوا على صلح جور فالصلح مردود، رقم: (٢٦٩٧)، ومسلم (٣/ ١٣٤٣)، كتاب الأقضية، باب نقض الأحكام الباطلة،



والمنهيات مما يخالف شرعه فتكون باطلة.

-ولهم أدلة عقلية كثيرة<sup>(١)</sup>.

والقول الثاني: النهي لا يقتضي الفساد، وهو قول الحنفية والقاضي الباقلاني من المالكية واختيار الشافعي والغزالي (٢).

واحتجوا على ذلك بأن النهي عن شيء يدل على تصوره وإمكانية وقوعه، فالتحريم لا ينافي الصحة، ولو كان ينافي الصحة لما جاز النهي عنه؛ لأن الممتنع لا ينهى عنه، فلا ينهى الأعمى عن النظر، والأصم عن السمع، فلا ينهى عن شيء إلا إذا كان ممكن الوقوع على وجه الصحة (٣).

القول الثالث: أنه يقتضي الفساد في العبادات ولا يقتضيه في العادات أو المعاملات، وهو اختيار الرازي، وقول ابن السبكي(٤).

قالوا: لأن العبادة قربة لا يمكن أن تجتمع مع النهي، وقال الرازي: «أما العبادات فالدليل على أن النهي يدل على الفساد أن نقول: أنه بعد الإتيان بالفعل المنهى عنه لم يأت بما أمر به فبقى في العهدة». أهـ(٥).

فهذا وجه التفريق عنده.

ورد محدثات الأمور، رقم: (١٧١٨)، واللفظ له، عن عائشة رَخِوَلِيُّهُ عَهَا.

<sup>(</sup>١) وقد توسع في إيراد الأدلة ابن النجار في شرح الكوكب المنير (٣/ ٨٥) وما بعدها.

<sup>(</sup>۲) أصول السرخسي (۱/ ۸۱)، المستصفىٰ (۲/ ۲۲)، تشنيف المسامع بجمع الجوامع للزركشي (۲/ ۲۳۲)، الإبهاج شرح المنهاج (۲/ ۲۷)، وشرح الكوكب المنير ( $\pi$ / ۸۲).

<sup>(</sup>٣) تشنيف المسامع بجمع الجوامع للزركشي، (ص ٦٣٢).

<sup>(</sup>٤) المحصول (١/ ٣٤٤)، شرح تنقيح الفصول للقرافي، (ص ١٧٣)، جمع الجوامع مع المحلى (١/ ٢٣٠).

<sup>(</sup>٥) المحصول للرازي (١/ ٣٤٤)، إتحاف ذوي البصائر (٥/ ٢١٤).



ويترجح من هذه الأقوال قول الجمهور، ويجاب عن أدلة المخالفين كما يلي: أما القول الثاني: فيقال: بأن تصور الوقوع أمر حسي، والكلام هنا عن الحكم الشرعي، ولا تلازم بينهما.

وأما المفرقون بين العبادات والمعاملات: فيقال: إنه لا يسلم عدم التناقض في المعاملات فلا فرق بينها وبين العبادات من حيث ترتيب المصالح عليها، فكونه ينهى عن شيء يدل على عدم المصلحة فيها، والأصل الفساد حيث وجدت المفسدة، والعمل بالأصل هو الواجب(۱).

# وفروع المسألة كثيرة، منها:

من نذر صيام يومي العيدين، وأيام التشريق: هل ينعقد نذره وهل يصح صومه ويسقط القضاء عنه؟ مذهبان:

المذهب الأول: لجمهور الشافعية والمالكية والحنابلة: أن نذره فاسد.

المذهب الثاني: للحنفية: أنه نذر صحيح، ويجب فيه القضاء، لكن لو صامه فصيامه صحيح، مع الاتفاق على التحريم (٢).

٢- نكاح الشغار (٣)؛ حيث اتفقوا على أنه لا يجوز، ولكن هل يصح العقد به؟
 الجمهور على أنه باطل؛ للنهي عنه، وصحح الأحناف العقد مع وجوب مهر المثل فهو منهي عنه؛ لعدم المهر (٤)، والله أعلم.

<sup>(</sup>٤) أثر الاختلاف في القواعد الأصولية، (ص ٥٦).



<sup>(</sup>١) تحقيق المراد في أن النهي يقتضي الفساد للعلائي، (ص ١١١)، الإحكام للآمدي (٢/ ١٨٨).

<sup>(</sup>٢) المغنى لابن قدامة (٩/ ٢٣).

<sup>(</sup>٣) هو أن يقول الرجل شاغرني أي زوجني أختك أو ابنتك أو من تلي حتى أزوجك أختي أو ابنتي أو من ألي، ولا مهر بينهما، معجم المصطلحات والألفاظ الفقهية (٢/ ٣٣٩).



# الخبر يأتي بمعنى النهي

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿ لَّا يَمَشُّهُ وَ إِلَّا ٱلْمُطَهَّرُونَ ﴾ [الواقعة: ٧٩].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ أَن يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَاكًا ﴾ [النساء: ٩٢].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ فَلا رَفَثَ وَلا فُسُوفَ كَ وَلا جِدَالَ فِي ٱلْحَجِّ ﴾ [البقرة: ١٩٧].
- ٤) قوله تعالىٰ: ﴿ لَا يَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ يُوَآدُونَ مَنْ
   حَاذَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ, وَلَوْ كَانُوٓاْ ءَابَآءَهُمْ أَوْ أَبْنَآءَهُمْ أَوْ إِخْوَنَهُمْ أَوْ عَشِيرَتُهُمْ ﴾
   [المجادلة: ٢٢].
- ٥) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا كَانَ لَكُمُ أَن تُؤْذُواْ رَسُولَ اللَّهِ ﴾ [الأحزاب: ٥٣].

# التحليل الأصولي:

هذه القاعدة لغوية أوردتها هنا لمناسبتها لهذا الباب، وإيراد الأصوليين لها ضمن مباحث النهي(١).

والشواهد عليها كثيرة في نصوص الكتاب والسنة، ومنها آيات الباب:

أما الآية الأولى: فاستدل بها جماعة، كالرازي والزركشي والفتوحي، وغيرهم (٢).

<sup>(</sup>٢) المحصول (٢/ ٥٣)، البحر المحيط (٥/ ٢٤٧)، شرح الكوكب المنير (٣/ ٦٦).



<sup>(</sup>١) ينظر: البحر المحيط (٣/ ٣٧٠).



فإن قيل: المراد بذلك الذي في اللوح المحفوظ، وأراد بالمطهرين الملائكة، فيكون خبراً بمعنى الوصف، وليس للنهي.

قيل: المراد به القرآن الذي هو في اللوح المحفوظ، والقرآن الذي عندنا؛ الأن الله تعالىٰ سماه قرآناً في كلا الموضعين، فقال: ﴿إِنَّهُ,لَقُرُءَانٌ كَرِيمٌ ﴿ ﴿ فَي كِننبِ مَكْنُونِ ﴿ لَا لَهُ مَسُهُ وَ إِلَّا ٱلْمُطَهَّرُونَ ﴾ [الواقعة: ٧٧- ٧٩].

وقوله: ﴿ لَا يَمَسُّهُ مَ إِلَا الْمُطَهَّرُونَ ﴾ [الواقعة: ٧٩]، يعني الملائكة والناس، فكما لا يجوز أن يمسه إلا المطهرون من الملائكة، كذلك لا يجوز أن يمسه إلا المطهرون من الناس؛ لأن المحدث، والجنب لا يجوز لهما أن يمسا المصحف حتى يتطهرا على قول جمهور الفقهاء (١).

والآية الثانية تتضمن النهي عن قتل المؤمن، وأن ذلك لا يقع من المؤمن الحق إلا خطأ.

ومعنىٰ آية الحج: لا ترفثوا، ولا تفسقوا، ولا تجادلوا في الحج، وإيراد الإنشاء بصيغة الخبر أبلغ من إيراده بصيغة الإنشاء.

وكذلك آية الموالاة فقد وردت بلفظ الخبر، والمراد بها النهي الشديد، والزجر العظيم عن موالاة أعداء الله، وإيراد الإنشاء بلفظ الخبر أقوى وأوكد، وقد تحتمل الخبر المراد به المدح كما قال العز بن عبدالسلام: «نهي بلفظ الخبر، أو مدحهم باتصافهم بذلك». أهـ(٢).

<sup>(</sup>٢) تفسير العزبن عبدالسلام (١/ ١١٩٦).



<sup>(</sup>١) الحجة في بيان المحجة للتيمي (٢/ ١٧٢)، ومعلوم خلاف الظاهرية، وجماعة من أهل الحديث في هذه المسألة.

وبقية الآيات ظاهرة في النهي عن إيذاء النبي صَلَّالَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، والنهي عن التخلف عنه، وقد وردت بلفظ الخبر المنفى (١).

وفي ذلك أحاديث كثيرة، منها قوله صَ<u>لَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّة</u>: «لا تنكحُ المرْأَةُ المرار» (\*)، وقوله: «لا صَلاةً بِحَضْرَةِ طَعَام» (\*).



<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير القرطبي (٢/ ٧٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه (١/ ٦٠٦)، كتاب النكاح، باب لا نكاح إلا بولي، رقم: (١٨٨٢)، وصححه الألباني في الإرواء (١٨٤١).

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مالك في الموطأ (١٣٨٨) وصححه الدارقطني كما في نصب الراية (٣/ ٤٥٤).

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد (٢٥/ ٤٢١)، رقم: (١٦٠٣٤) وأبو داود (٣/ ٥٤)، كتاب الجهاد، باب في كراهية حرق العدو بالنار، رقم: (٢٦٧٣)، وصحّحه الألباني في صحيح السنن.

<sup>(</sup>٦) أخرجه مسلم (١/ ٣٩٣)، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب كراهة الصلاة بحضرة الطعام الذي يريد أكله في الحال، وكراهة الصلاة مع مدافعة الأخبثين، رقم: (٥٦٠) عن عائشة وَعَلَيْهُ عَهَا.



# النهي عن أشياء بلفظ التخيير لا يقتضي النهي عن جميعها إلا بقرينة

127

قوله تعالى: ﴿وَلَا تُطِعْ مِنْهُمْ ءَاثِمًا أَوْكَفُورًا ﴾ [الإنسان: ٢٤].

## التحليل الأصولي:

ذهب الجمهور إلى النهي عن أشياء بلفظ التخيير يقتضي المنع من أحدها، دون جميعها، إلا بدليل يدل على إرادة الجميع.

وقاسوا ذلك بالواجب المخير، فهنا التخيير في الترك، وهناك التخيير في الفعل(١).

ومثاله: من ملك أختين فيحرم عليه وطء إحداهما على التخيير، ولا تحرم الاثنتان.

فإذا وجدت قرينة تدل على النهي عن الجميع حملت عليه، كما في الآية: ﴿فَأَصْبِرَ لِحُكْمِ رَبِّكَ وَلاَ تُطِعْ مِنْهُمْ ءَاثِمًا أَوْكَفُورًا ﴾ [الإنسان: ٢٤]، فمعلوم أنه لا يطاع الآثم ولا الكفور، و "تقدير الآية لا تطع منهم أحداً سواء كان آثماً أو كفوراً، كقول الرجل لمن يسأله شيئًا: لا أعطيك سواء سألت أو سكت "(١).

قال البيضاوي: «و(أو) للدلالة على أنهما سيان في استحقاق العصيان، والاستقلال به، والتقسيم باعتبار ما يدعونه إليه، فإن ترتب النهي على الوصفين مشعر بأنه لهما، وذلك يستدعى أن تكون المطاوعة في الإثم والكفر.

<sup>(</sup>١) شرح الكوكب المنير (١/ ٣٨٧).

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير للرازى (٣٠/ ٥٥٧).



فإن مطاوعتهما فيما ليس بإثم ولا كفر غير محظور». أهـ(١).

وذهب المعتزلة إلى أن النهي يقتضي النهي عن جميعها، واستدلوا بالآية (٢).

والجواب كما سبق بأن الحمل على الجميع هنا بدليل، وليس من ظاهر اللفظ.

كما استدلوا بأن في المنع من الجميع احتياطاً، حتى لا يواقع المحظور كمن اشتبهت جاريته بجارية غيره.

وأجيب بأن هذا يلزم على الواجب المخير أيضاً؛ لأن فعل الجميع أحوط (٣). وقد فرق ابن دقيق العيد بين النهى عن الجمع، والنهى على الجميع: بأن

النهي عن الجمع معناه المنع من فعلهماً معا بقيد الجمعية.

وأما النهي على الجميع فيقتضي المنع من كل واحد منهما.

ومنشؤه أن يكون في كل واحد منهما مفسدة تستقل بالمنع، وأما النهي عن الجمع حين تكون المفسدة ناشئة عن اجتماعهما(٤).

وهذا أيضا حيث وجدت القرائن، والكلام حول الأصل عند عدم القرائن، فالأصل في (أو) أنها للتخيير فتحمل عليه.





<sup>(</sup>١) أنوار التنزيل للبيضاوي (٥/ ٢٧٢).

<sup>(</sup>۲) المعتمد (۱/ ۱۸۳)، الإحكام للآمدي (۱/ ۱۱٤).

<sup>(</sup>٣) العدة (٢/ ٢٨٤ - ٢٣٤).

<sup>(</sup>٤) البحر المحيط (٣/ ٣٧٩).



#### العام والخاص



# الفصل الثاني

#### للعموم صيغ تخصه

121

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿ وَإِنَّ ٱلْفُجَّارَلَفِي جَعِيمٍ ﴾ [الانفطار: ١٤].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَن يَعْضِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ وَيَتَعَكَّ حُدُودَهُ ، يُدْخِلُهُ نَارًا خَلِدًا فِيهَا وَلَهُ ، عَذَابُ مُنْهِ يَثُ ﴾ [النساء: ١٤].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿قُلْنَا ٱحْمِلْ فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجَيْنِ ٱثْنَيْنِ وَأَهْلَكَ ﴾
   [هود: ٤٠].
- ٤) قوله تعالىٰ: ﴿ وَنَادَىٰ نُوحٌ رَّبُّهُۥ فَقَالَ رَبِّ إِنَّ آبنِي مِنْ أَهْلِي ﴾ [هود: ٥٥].
- ٥) قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّا مُهْلِكُوٓاأَهْلِ هَذِهِ ٱلْقَرْيَةِ ۚ إِنَّا أَهْلَهَا كَانُواْ ظَلِمِينَ (٣) قَالَ إِنَ فِيهَا لُوطًا ﴾ [العنكبوت ٣١ - ٣٦].
- ٦) قوله تعالى: ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ أَنتُمْ لَهَا وَرِدُونَ ﴾ [الأنبياء: ٩٨].
- ٧) قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ سَبَقَتَ لَهُم مِّنَّا ٱلْحُسْنَى أُولَتِمِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ ﴾ [الأنبياء: ١٠١].
- ٨) قوله تعالى: ﴿ وَمَاقَدَرُواْ اللّهَ حَقَّ قَدْرِهِ ۚ إِذْ قَالُواْ مَاۤ أَنزَلَ اللّهُ عَلَى بَشَرِ مِن شَيْءٍ قُلَ مَنْ
   أَنزَلَ الْكِتَبَ اللّذِى جَآءَ بِهِ عَمُوسَىٰ ثُورًا وَهُدًى لِلنّاسِ تَجْعَلُونَهُ قَرَاطِيسَ تُبدُونَهَا وَتُغَفُّونَ كَثِيرًا ﴾
   [الأنعام: ٩١].



#### التحليل الأصولي:

العموم لغة: الشمول والتناول، يقال: عمهم الخير أي شملهم (١). واصطلاحا: اللفظ المستغرق لجميع مدلوله (٢).

وقد اختلف في مسألة صيغ العموم، فالجمهور على أن للعموم صيغا تخصه، ونسب أصل الخلاف في هذه المسألة للمرجئة، فالمقالة المشتهرة في كتب الفرق عنهم أنهم يقولون: لا يضر مع الإيمان معصية، فلما أوردت عليهم الآيتان الأوليان وغيرهما في عذاب العاصين، قالوا بأنه ليس للعموم صيغة (٣).

فالآيتان-وهما: قوله تعالىٰ: ﴿وَإِنَّ ٱلْفُجَّارَلَفِي جَمِيمٍ ﴾ [الانفطار: ١٤]، وقوله تعالىٰ: ﴿وَمَن يَعْضِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ, ﴾ [النساء: ١٤]- من أدلة الجمهور علىٰ أن للعموم صيغة، وينازع فيهما المرجئة.

والجمهور عندهم أن للعموم صيغًا كثيرة، واستدلوا بمجموع الآيتين في قصة نوح، وقد بين الطوفي وجه الدلالة من قوله تعالىٰ: ﴿ وَنَادَىٰ نُوحٌ رَّبَّهُ ، ﴾ [هود: 23]. وما قبلها، فقال: «يحتج به من يرى العموم، وأن له صيغة والتمسك به؛ لأن نوحًا تمسك في هذا السؤال بعموم قوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ أَحِمُ لَ فِيهَا مِن كُلٍّ زَوْجَيّنِ اَتَنيّنِ وَمَسك في هذا السؤال بعموم قوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ أَحِمُ لَ فِيهَا مِن كُلٍّ زَوْجَيّنِ اَتَنيّنِ وَمَا سَمُ عَنْ فَي العموم، فصار تقدير سؤال نوح: إن ابني من أهلي وقد وعدتني بإنجاء أهلي، ينتج: قد وعدتني بإنجاء ابنى». أهدناً.



<sup>(</sup>١) لسان العرب (٤/ ٣١١٢)، القاموس المحيط (٤/ ١٥٦).

<sup>(</sup>۲) الحدود للباجي، (ص ٤٨)، مختصر ابن الحاجب مع شرحه (۲/ ۹۹)، شرح تنقيح الفصول للقرافي، (ص ۳۸)، البحر المحيط (٤/ ٥)، شرح الكوكب المنير (٣/ ١٠١)، معجم المصطلحات والألفاظ الفقهية (۲/ ٥٤٦).

<sup>(</sup>٣) ينظر: المسائل المشتركة، (ص ٢٠٣ - ٢٠٤).

<sup>(</sup>٤) الإشارات الإلهية، (ص ٣٤١).



وكذلك لما أخبر الله تعالى بإهلاك أهل قرية لوط، حملها إبراهيم سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى على العموم فقال: ﴿إِنَ فِيهَا لُوطًا ﴾ [العنكبوت: ٣٢]، فأقره الله سبحانه على فهم العموم، وبين له المخصص.

ومثله لما أنزل الله تعالىٰ قوله: ﴿ إِنَّكُمْ وَمَاتَعَ بُدُونَ مِن دُونِ اللهِ حَصَبُ جَهَنَّ مَ أَنتُمْ لَهَا وَرِدُونَ ﴾ [الأنبياء: ٩٨]، «قال ابن الزبعري: والله لأخصمن محمدا، فقال له: قد عبد المسيح، وعبدت الملائكة، فيدخلون النار؟! فأنزل الله قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ سَبَقَتُ لَهُم مِّنَا ٱلْحُسِّنَى أُولَكِيكَ عَنْها مُتَعَدُونَ ﴾ [الأنبياء: ١٠١]»، فاحتج علىٰ النبي صَلَّللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم بالعموم فلم ينكر عليه، وإنما أجيب بالتخصيص (۱).

ووجه الدلالة من الآية الأخيرة: أن الله تعالىٰ لقن رسوله صَلَّاللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ اللهُ عَالَىٰ ما أنزل علىٰ بشر من شيءز الجواب عن زعم اليهود ومن وافقهم أن الله تعالىٰ ما أنزل علىٰ بشر من شيءز وكان الجواب بنقض دعواهم العامة بإنزال كتاب موسىٰ، فلولا أن دعواهم عامة في النفى ما كان ذلك نقضاً لها(٢).

#### استطراد

صيغ العموم كثيرة، ومنها ما يلي:

<sup>(</sup>۱) إحكام الفصول للباجي (۱/ ۱۲۷)، والقصة في المسند (٥/ ٨٥)، رقم (۲۹۱۸)، والمستدرك (٢/ ٣٨٤)، وصححها الحاكم ووافقه الذهبي. وفي لفظ الحاكم: «عن ابن عباس وَاللَّهُمَّةُ، قال: لما نزلت ﴿ إِنَّكُمُ مَ وَمَا نَعْبُدُونِ مِن دُونِ اللهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ أَنتُمْ لَهَا وَرِدُونِ ﴾ [الأنبياء: ٩٨]، فقال المشركون: الملائكة وعيسى وعزير يعبدون من دون الله؟ فقال: لو كان هؤلاء الذين يعبدون آلهة ما وردوها، قال: فنزلت ﴿ إِنَّ الَّذِينَ سَبَقَتُ لَهُم مِّنَا ٱلْحُسَّيَةُ أُولَتِهِكَ عَنْها مُبْعَدُونَ ﴾ [الأنبياء: ١٠١]: عيسى وعزير والملائكة».

<sup>(</sup>٢) أصول الفقه الذي لا يسع الفقيه جهله للسلمي، (ص ٢١٧).

黔

(كل): وهي أصلها؛ لأنها موضوعة للعموم بذاتها، كقوله سبحانه: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴾ [الرحمن: ٢٦].

(جميع): وهي مثل كل في الدلالة علىٰ العموم، ومثلها (أجمع)، كقوله تعالىٰ: ﴿ فَسَجَدَ ٱلْمَلَيْكِةُ كُلُهُمُ أَجْمَعُونَ ﴾ [ص: ٧٣].

الجمع المعرف بـ(أل) أو المعرف بالإضافة: مثل: (المؤمنون) في قوله تعالىٰ: ﴿قَدْاًفَلَكَ اَلْمُؤْمِنُونَ ﴾ [المؤمنون: ١]، وقوله صَالَّلَةُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «السلام علينا، وعلى عباد الله الصالحين»(١)، فعباد الله عامة بتعريفها بالإضافة.

اسم الجمع المعرف بـ (أل) أو بالإضافة، كما في قوله سبحانه: ﴿وَٱلْفُلْكِ ٱلَّتِي بَحْرِي فِي ٱلْبَحْرِ ﴾ [البقرة: ١٦٤]، فالفلك اسم جمع حيث يدل على الواحد والأكثر، وقوله سبحانه: ﴿أَفَلَا يَنظُرُونَ إِلَى ٱلْإِبلِ كَيْفَ خُلِقَتُ ﴾ [الغاشية: ١٧]، فالإبل اسم جمع؛ لأنه لا مفرد له من لفظه، وهذه من أنواع أسماء الجموع عند طائفة من اللغويين (٢).

المفرد المعرف بـ (أل) لغير الجنس: وذلك كقوله تعالى: ﴿إِنَّ الْإِنسَانَ لَفِي خُسُرٍ ﴾ [العصر: ٢]، لذلك قال الإمام الشافعي: ﴿ النَّانِيَةُ وَالنَّانِي فَأَجْلِدُوا كُلَّ وَحِدِ مِنْهُمَا مِأْنَةَ جَلْدَةٍ ﴾ [النور: ٢]. من العام الذي خص». أهـ (٣).

فهو مفرد محليٰ بأل.

(من) و(ما): سواء كانتا شرطيتين، نحو: ﴿وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَّهُۥ كُخُرِجًا ﴾ [الطلاق: ٢]، أو استفهاميتين، كقوله تعالىٰ: ﴿مَن فَعَلَ هَنذَابِعَالِهَتِنَا ﴾ [الأنبياء: ٥٩]، أو موصولتين كقوله تعالىٰ: ﴿ وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [الرعد: ١٥].



<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱/ ۱۶۲)، كتاب الأذان، باب التشهد في الآخرة، رقم: (۸۳۱)، ومسلم (۱/ ۳۰۱)، كتاب الصلاة، باب التشهد في الصلاة، رقم: (۲۰۲).

<sup>(</sup>٢) موسوعة النحو والصرف والإعراب د. إميل بديع، (ص ٦٣).

<sup>(</sup>٣) الرسالة للشافعي، (ص ٦٧).



(مهما) الشرطية: كقوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ مَهْمَا تَأْنِنَا بِهِ عِنْ ءَايَةٍ لِتَسْحَرَنَا بِهَا فَمَا نَحْنُ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ [الأعراف: ١٣٢].

(أي) الشرطية والاستفهامية والموصولة: أما الشرطية، فكقوله تعالىٰ: ﴿أَيُّمَا الْمُرَيِّقَ مَيْتُ فَلَا عُدُورَ عَلَى ﴾ [القصص: ٢٨]، والاستفهامية، كقوله تعالىٰ: ﴿فَأَيُّ الْفَرِيقَيِّنِ أَحَقُ بِاللَّامِنِ ﴾ [الأنعام: ٨١]، والموصولة كقولك: أكرم أيهم رأيت. (الذي وفروعها) ومثالها: ﴿ وَالنَّعِي بَيْسَنَ مِنَ الْمَحِيضِ ﴾ [الطلاق: ٤].

(أين) و(حيث) للمكان: و(أين) تأتي للشرط، كقوله تعالىٰ: ﴿ أَيْنَمَا تَكُونُواْ يُدِّرِكُكُمُ ٱلْمَوْتُ ﴾ [النساء: ٧٨]، وللاستفهام، كقوله تعالىٰ: ﴿ أَيْنَ شُرَكَآ وُكُمُ اللَّهِ مَا النَّذِينَ كُنتُمْ قَرْعُمُونَ ﴾ [الأنعام: ٢٢]، وحيث للشرط، كقوله تعالىٰ: ﴿ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُواْ وُجُوهَكُمُ شَطْرَهُ ، ﴾ [البقرة: ١٥٠].

(متىٰ) و(أيان) للزمان سواء كانتا للشرط أو الاستفهام: ومثال (أيان) الاستفهامية: قوله تعالىٰ: ﴿ يَسَّعُلُونَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ أَيَّانَ مُرَّسَنهَا ﴾ [الأعراف: ١٨٧، النازعات: ٤٢].

النكرة في سياق النفي: كقوله تعالىٰ: ﴿لَّا إِلَنَهَ إِلَّا هُوَّ سُبُحَننَهُۥ ﴾ [التوبة: ٣١]، وقوله تعالىٰ: ﴿مَا جَآءَنَامِنُ بَشِيرٍ وَلَا نَذِيرٍ ﴾ [المائدة: ١٩].

ومثل النفي: النهي، كقوله تعالىٰ: ﴿ وَلَا نَقُولَنَ لِشَائَ عِ إِنِي فَاعِلُ ذَلِكَ غَدًا اللهِ عَدَا اللهِ عَلَمُ اللهُ ﴾ [الكهف: ٢٣ – ٢٤].

نفي المساواة: فعند الجمهور أنه يعم وجوه الاستواء، كقوله تعالىٰ: ﴿ لَا يَسْتَوِىٓ أَضْعَابُ ٱلنَّارِ وَأَصْعَابُ ٱلْجَنَّةِ أَصْحَابُ ٱلْجَنَّةِ هُمُ ٱلْفَآ بِرُونَ ﴾ [الحشر: ٢٠](١).

<sup>(</sup>١) ينظر: شرح مرتقىٰ الوصول، للمؤلف (٤٥٤-٤٥٧)، الجامع لمسائل أصول الفقه، للنملة، (ص ٢٤٨).



# يجوز تخصيص القرآن بالسنّة

159

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿وَأُحِلِّ لَكُمْ مَّا وَرَآءَ ذَلِكُمْ ﴾ [النساء: ٢٤].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ يُوصِيكُو اللَّهُ فِي آؤلَكِ كُمُّ ﴾ [النساء: ١١].
  - ٣) قوله تعالىٰ: ﴿فَأَقَنُلُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [التوبة: ٥].
  - ٤) قوله تعالىٰ: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ ﴾ [المائدة: ٣].

#### التحليل الأصولي:

ذهب جماهير العلماء إلى جواز تخصيص القرآن بالسنّة، ودليلهم في ذلك الوقوع:

كقوله تعالى: ﴿وَأُحِلَ لَكُمُ مَّا وَرَآءَ ذَلِكُمْ ﴾ [النساء: ٢٤]: خصص بقوله صَالِّلَةُ عَلَيْهِ وَسَالِّمَ: الله تُنْكُحُ المرْأَةُ عَلَى عَمَّتِهَا وَلا عَلَى خَالَتِهَا»(١).

وقوله تعالىٰ: ﴿ يُوصِيكُو اللَّهُ فِي آوَكَدِ كُمْ ﴾ [النساء: ١١]: خصص بقوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «لَا يَرِثُ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «لَا يَرِثُ المَسْلِمُ الكَافِرَ»(٢). المسْلِمُ الكَافِرَ»(٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٨/ ١٥٦)، كتاب الفرائض، باب: لا يرث المسلم الكافر ولا الكافر المسلم، رقم: (٦٧٦٤). ومسلم (٣/ ٢٣٣)، كتاب الفرائض، رقم: (٦٧٦٤).



<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>۲) أخرجه بهذا اللفظ: أحمد (۱٦/ ٤٧)، رقم: (٩٩٧٢)، وأصله في الصحيحين؛ انظر: البخاري (٢/ ١٢)، كتاب الوصايا، باب نفقة القيم للوقف، رقم: (٢٧٧٦)، ومسلم (٣/ ١٣٨٢)، كتاب الجهاد والسير، باب قول النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «لا نورث ما تركنا فهو صدقة»، رقم: (١٧٦٠).



وقوله تعالىٰ: ﴿فَاقَنُلُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [التوبة: ٥]: بقوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في المجوس: «سُنُّوا فِيهِمْ سُنَّةَ أَهْلِ الكِتَابِ»(١).

وقوله تعالىٰ: ﴿حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ ﴾ [المائدة: ٣]: بحديث: «هو الطهور ماؤه، الحل ميتته»(١).

وشواهد ذلك كثيرة، تركناها خشية الإطالة.

وخالف في ذلك بعض الحنابلة، وهو قول المعتزلة، وجماعة من المتكلِّمين؛ فذهبوا إلى أنَّ القرآن لا يُخصَّص بخبر الواحد، وشواهد الوقوع حجة عليهم (٣).



<sup>(</sup>٣) البحر المحيط (٣/ ٢٢٠)، الإحكام للآمدي (٢/ ٣٢٣).



<sup>(</sup>١) أخرجه مالك في الموطأ (٧٥٦)، وعبد الرزاق في المصنف (١٠٠٢٥)، وانظر تضعيفه في: إرواء الغليل (٢٢٥٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (١٢ / ١٧١)، رقم: (٧٢٣٧)، وأبو داود (١/ ٢١)، كتاب الطهارة، باب الوضوء بماء البحر، رقم: (٨٣)، والترمذي (١/ ١٠١)، أبواب الطهارة عن رسول الله صَّالَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّة، باب ماء باب ما جاء في ماء البحر أنه طهور، رقم: (٦٩)، والنسائي (١/ ٥٠)، كتاب الطهارة، باب ماء البحر، رقم: (٩٥)، وابن ماجه (١/ ١٣٦)، كتاب الطهارة وسننها، باب الوضوء بماء البحر، رقم: (٣٨٦)، وهو في السلسلة الصحيحة (٤٨٠).



## يجوز تخصيص السنة بالقرآن

10.

- ا قوله تعالى: ﴿ قَانِلُواْ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِاللَّهِ مِ الْلَاحِرِ وَلَا يُكَرِّمُونَ مَا حَرَّمُ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ, وَلَا يَدِينُونَ دِينَ ٱلْحَقِّ مِنَ ٱلَّذِينَ ٱلْحَقِّ مِنَ ٱلَّذِينَ ٱلْحَقِّ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَنَ كَالَّهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ ٱلْحَقِّ مِنَ ٱلَّذِينَ ٱلْوَتُواْ ٱلْحَتَى اللَّهِ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ
- ٢) قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ أَصُوافِهَا وَأَوْبَارِهَا وَأَشْعَارِهَا أَثَنَا وَمَتَاعًا إِلَى حِينِ ﴾
   [النحل: ٨٠].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَّ نِصْفُ مَا عَلَى ٱلْمُحْصَنَتِ مِنَ ٱلْعَكَ اللهُ عَلَى ٱلْمُحْصَنَتِ مِنَ ٱلْعَكَابِ ﴾ [النساء: ٢٥].

#### التحليل الأصولي:

ذهب جماهير العلماء إلى أنَّ السُّنَّة تُخَصَّصُ بالقرآن، ومن أدلّتهم الوقوع؛ فآيات الباب خصصت أحاديث عامة، وهي أمثلة، وتصلُح أدلَّة للجواز، وبيانها كما يلي:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١/ ١٤)، كتاب الإيمان، باب: ﴿فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ اَلصَّلَوْةَ وَءَاتُواْ اَلرَّكَوْةَ فَخَلُواْ سَبِيلَهُمْ ﴾ [التوبة: ٥]، رقم: (٢٥) ومسلم (١/ ٥٣)، كتاب الإيمان، باب الأمر بقتال الناس حتىٰ يقولوا: لا إله إلا الله محمد رسول الله، رقم: (٢٢).





وقوله سُبْحَانهُ وَتَعَالىٰ: ﴿ وَمِنْ أَصَوافِهَا وَأَوْبَارِهَا وَأَشْعَارِهَا أَثَنّا وَمَتَنعًا إِلَى حِينٍ ﴾ [النحل: ٨٠]: خصص قوله صَلَّاتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَا قُطِعَ مِنَ الْبَهِيمَةِ وَهِي حَيَّةٌ فَهُو مَيتُ " مُن الْبَهِيمَةِ فَهو ميتة في الحكم، وحرمة مَيِّتٌ " فهو يقضي بأنّ كُلَّ جزء انفصل من الحيِّ فهو ميتة في الحكم، وحرمة الانتفاع، وخصص بالآية، وفيها جواز الانتفاع بأصوافها وأوبارها وأشعارها.

وقوله تعالى: ﴿ فَإِنْ أَتَيْنَ بِهَ عِصَةِ فَعَلَيْهِنَ نِصَفُ مَا عَلَى ٱلْمُحْصَنَتِ مِنَ الْعَدَابِ ﴾ [النساء: ٢٥]: خصص قوله صَلَّلَتُهُ عَيْدُوسَلَّمَ: «البِكْرُ بِالْبِكْرِ؛ جَلْدُ مائةً، والمَّدُوسَلَّمَ: «البِكْرُ بِالْبِكْرِ؛ جَلْدُ مائةً، والرَّجْمُ »(٢)، فالحديث عامٌ في كلِّ زانٍ وزانيةٍ؛ إلّا أنَّ الآية خَصَّصَت عمومَه فيما عدا العبد والأمة.

فهذه أدلَّةٌ ظاهرةٌ على الجواز (٣).

ولكن خالف في ذلك بعض الشافعيّة ومنعوه؛ بحُجَّةِ أنّ السنّة مبيّنة للقرآن، والمبيِّن تابع للمبيَّن.

والوقوع أقوى من هذا التعليل(٤).



<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (٣٦/ ٣٣٣)، رقم: (٢١٩٠٣)، وأبو داود (٣/ ١١١)، كتاب الصيد، باب في صيد قطع منه قطع منه قطعة، رقم: (٢٨٥٨)، والترمذي (٤/ ٧٤)، أبواب الأطعمة، باب ما قطع من الحي فهو ميت، رقم: (١٤٨٠)، والحاكم (٤/ ٢٣٩)، عن أبي واقد الليثي كَالَيْكَنَهُ، وصحّحه ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣) انظر: البحر المحيط (٤/ ٥٠٢)، التعارض والترجيح (١/ ٣٤٥)، شرح الكوكب المنير (٣/ ٣٦٣).

<sup>(</sup>٤) الإحكام للآمدي (٣/ ٣٢١)، العضد علىٰ ابن الحاجب (٢/ ١٤٩)، روضة الناظر (٢/ ٢٤٥)، فواتح الرحموت (١/ ٣٤١).



## يجوز تخصيص عموم الكتاب والسنة بالقياس الجلي

101

١) قوله تعالىٰ: ﴿ ٱلزَّانِيَةُ وَٱلزَّانِي فَأَجْلِدُواْ كُلَّ وَحِدِمِّنْهُمَامِأْنَةَ جَلَّدَةٍ ﴾ [النور: ٢].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿فَعَلَيْهِنَّ نِصْفُ مَا عَلَى ٱلْمُحْصَنَتِ مِنَ ٱلْعَذَابِ ﴾ [النساء: ٢٥].

#### التحليل الأصولي:

ذهب الجمهور إلى جواز تخصيص العموم بالقياس (١)، وخصّ بعضهم الجواز في القياس الجليّ، كما اختاره الطوفي (٢).

وقد مثّلوا للقاعدة بقوله تعالىٰ: ﴿ الزَّانِيةُ وَٱلزَّانِي فَاجْلِدُوا كُلَّ وَمَحِدِمِّنْهُمَا مِأْفَةَ جَلْدَةِ ﴾ [النور: ٢]، حيث خصَّ العبد قياسًا علىٰ الأمة في تنصيف العذاب في قوله تعالىٰ: ﴿ فَعَلَيْهِنَ نِصُفُ مَا عَلَى ٱلْمُحُصَنَتِ مِنَ ٱلْعَدَابِ ﴾ [النساء: ٢٥] (٣).

فيتم الاستدلال بالآيتين، مع ضميمة الإجماع على هذا القياس.

ومنع ذلك بعض المتكلِّمين كالرازي في موضع، واستدلوا بقوله تعالى: 
﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوۤا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي اللَّهَ مِنكُم ۖ فَإِن نَنزَعُنُم ۚ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرّسُولِ ﴾ [النساء: ٥٩]، ووجه الدلالة: أنه تعالىٰ أمر بطاعته وطاعة رسوله والرد إليها، سواء عارضهما قياس أو خصصهما(٤).

<sup>(</sup>۱) أصول السرخسي (۱/ ۱٤۲)، الإحكام للآمدي (٢/ ٣٣٧)، نزهة الخاطر العاطر على روضة الناظر (٢/ ١٦٩)، العضد على ابن الحاجب (٢/ ١٥٣).

<sup>(</sup>٢) مختصر الطوفي، (ص ١٠٩)، شرح الكوكب المنير (٣/ ٣٨١)، إرشاد الفحول، (ص ١٥٩).

<sup>(</sup>٣) ينظر: البحر المحيط (٤/ ٤٨٢ - ٤٨٤)، شرح الكوكب المنير (٣/ ٣٨١).

<sup>(</sup>٤) ينظر: كتاب المسائل الأصولية في قوله تعالىٰ: ﴿يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلأَمْر مِنكُو﴾، (ص ٧٥).



واستُدِلَّ للمنع بحديث معاذ - على قول من يصححه - فإنه لم يلجأ إلى القياس إلا عند عدم النص؛ مما يدلُّ على عدم جواز تخصيص النصّ بالقياس(١).

والقول الوسط بين القولين هو الأرجح، وهو الجواز في القياس الجليّ، كما في نص القاعدة؛ لأنه من دلالة النص بمعناه ومعقوله، كما سبق في حد العبد.

ومن المسائل المتفرعة على هذا الخلاف: حكم الجاني إذا لجأ للحرم، فقد قال تعالى: ﴿وَمَن دَخَلَهُ,كَانَ ءَامِنًا ﴾ [آل عمران: ٩٧].

فهذه الآية تدل بعمومها على أن كل من دخل الحرم كان آمنا على نفسه، سواء أكان جانياً قبل دخوله أم لم يكن كذلك.

والعلماء اختلفوا فيمن جنى خارج الحرم ثم لجأ إليه، هل يقتص منه في النفس؟ فذهب أبو حنيفة وصاحباه إلى أنه لا يقتص منه داخل الحرم حتى يخرج، وعلى سكان الحرم أن يضيقوا عليه فلا يبايع ولا يؤاكل ولا يجالس؛ ليضطر إلى الخروج من الحرم فيقتص منه، أما الجناية فيما دون النفس فيقتص منه داخل الحرم.

وذهب مالك والشافعي إلى أنه يقتص منه في النفس وفيما دونها، واستدلوا بالقياس علىٰ من جنىٰ داخل الحرم، فإن الأئمة متفقون علىٰ أنه يقتص منه.

والمسألة مبنية على الخلاف في تخصيص القرآن بالقياس، فالحنفية أنكروا تخصيص القرآن بالقياس؛ لأن هذا العموم محفوظ، لم يسبق تخصيصه بقطعي فلا يمكن تخصيصه بالقياس.

<sup>(</sup>١) التعارض والترجيح (١/ ٣٨١)، وقد سبق تخريج الحديث.

\*\*

والجمهور يرون التخصيص بالقياس إما مطلقاً، وإما إذا كان جلياً، ولكن الإمام أحمد في هذا الفرع وافق أبا حنيفة في عدم الاقتصاص من الجاني إذا لجأ إلى الحرم بعد الجناية، مع أنه في الأصل يوافق الجمهور على جواز تخصيص القرآن بالقياس، وذلك لأنه وجد القياس الذي استدل به مالك والشافعي معارضاً لأقوال عدد من الصحابة، كعمر وابنه وابن عباس رَضَاً للمَّهُ فقدم أقوال الصحابة الموافقة للعموم من القرآن.

وقد تكون مخالفته لأن القياس عنده لا يصح للفرق بين من جنى داخل الحرم، ومن جنى خارجه ولجأ إليه؛ فإن الأول منتهك لحرمة الحرم، والثاني معظم له(١).





<sup>(</sup>١) أصول الفقه الذي لا يسع الفقيه جهله، (ص ٢٤٣ - ٢٤٤).



104

## (مَنْ) و(ما) الشرطيّتان تفيدان العموم

١) قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ حَصَبُ جَهَنَّهُ
 أَنتُمْ لَهَا وَرِدُونَ ﴾ [الأنبياء: ٩٨].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ سَبَقَتَ لَهُم مِنَّ ٱلْحُسْنَى أُولَتِهِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ ﴾
 [الأنبياء: ١٠١].

٣) قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِنَ ٱلصَّلِحَتِ مِن ذَكِرٍ أَوْ أُنثَىٰ وَهُوَ
 مُؤْمِنُ فَأُوْلَيَهَكَ يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ ﴾ [النساء: ١٢٤].

#### التحليل الأصولي:

ذهب جماهير العلماء إلى أنّ (مَنْ) و (ما) الشرطيّتين تفيدان العموم، ذكوراً وإناثاً؛ استدلالا بمجموع الآيتين الأوليين، قال الرازي في بيان وجه الدلالة: «لما أنزل الله تعالى قوله: ﴿إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ ﴾ [الأنبياء: ٩٨]: قال ابن الزبعري: لأخصمن محمدا، ثم أتى النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ، فقال: يا محمد أليس قد عبدت الملائكة؟ أليس قد عبد عيسى؟»

فتمسك بعموم اللفظ ولم ينكر النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ذلك، حتى نزل قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّ ٱلنَّذِيكَ سَبَقَتْ لَهُم مِّنَّا ٱلْحُسْنَى ﴾ [الأنبياء: ١٠١](١).

ويدل عليها أيضا عموم قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِنَ ٱلصَّلِحَتِ مِن ذَكَرٍ أَوْ أَنْثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَاَ إِنَّ كَيْدُخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ ﴾ [النساء: ١٢٤]، ونحوها من الآيات (٢).

<sup>(</sup>١) المحصول (٢/ ٥٤٨، ٥٤٩)، وقد سبق تخريج القصة.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المسودة، (ص ٢٠٤)، العضد على ابن الحاجب (٢/ ١٢٥).

\*\*

والصحيح أنَّ هذه الصِيغَ يدخل في عمومها الذكور والإناث للآية السابقة. وخالف في ذلك بعض الحنفية؛ فذهبوا إلىٰ أنها تختص بالذكور، وسيأتي مزيد بسط لهذه المسألة(١).



<sup>(</sup>۱) الإحكام للآمدي (۲/ ۲۶۹)، شرح الكوكب المنير (۳/ ۲٤۱)، نهاية السول (۲/ ۱۶۱)، الإحكام للآمدي على جمع الجوامع (۱/ ۲۲۸)، إرشاد الفحول، (ص ۱۲۷).





104

## يجوزفي التخصيص التراخي

- قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا قَرَأْنَهُ فَأَنِّعَ قُرْءَ انهُ, ﴿ أَنَّ عَلَيْنَا بِيَانَهُ, ﴾ [القيامة: 10 19].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ وَاعْلَمُواْ أَنَّمَا غَنِمْتُم مِن شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَّهِ خُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي اللَّهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي اللَّهُ اللَّالَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ
  - ٣) قوله تعالىٰ: ﴿وَءَاتُواْ حَقَّهُ ، يَوْمَ حَصَادِهِ ﴾ [الأنعام: ١٤١].

#### التحليل الأصولي:

ذهب جمهور العلماء إلى أنّه يجوز في التخصيص أن يتراخى عن العموم. واستدلّوا على ذلك بأن التخصيص نوع من البيان، والآية الأولى ذكرت البيان بـ(ثم) التي تدل على التراخي.

واستدلوا بالوقوع، كما في آيات الباب:

فقوله تعالىٰ: ﴿وَٱعۡلَمُوٓا أَنَّمَا غَنِمۡتُم مِّن شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَّهِ خُمْسَهُۥ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى ٱلْقُرِّبَىٰ ﴾ [الأنفال: ٤١]. عام؛ خصّصه النبيُّ صَّالِللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ علىٰ التراخي في المعركة حيث قال: «مَنْ قَتَلَ قَتِيلاً لَهُ بِهِ بَيِّنَةٌ؛ فَلَهُ سَلَبُهُ»(١).

وكذلك عموم قوله تعالى: ﴿وَءَاتُواْ حَقَّهُ ، يَوْمَ حَصَادِهِ ﴾ [الأنعام: ١٤١]، خُصِّصَ متراخيًا بقوله صَالِّلَهُ كَايَهِ وَسَلَّمَ: «لَيْسَ فِيمَا دُونَ خَمْسَةِ أُوسُقِ صَدَقَةٌ »(٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (٤/ ٩٢)، كتاب فرض الخمس باب من لم يخمس الأسلاب، ومن قتل قتيلا فله سلبه من غير أن يخمس، وحكم الإمام فيه، رقم: (٣١٤٢)، ومسلم (٣/ ١٣٧٠)، كتاب الجهاد والسير، باب استحقاق القاتل سلب القتيل، رقم: (١٧٥١) عن أبي قتادة وَعَوَلَكُعَنهُ.

<sup>(7)</sup> الإحكام للآمدي (7/8)، العضد على ابن الحاجب (7/81).



وكثير من أدلّة التَّخصيص تدلُّ علىٰ هذه القاعدة.

وقد خالف فيها أكثر الأحناف؛ فذهبوا إلىٰ عدم جواز التخصيص بالتّراخي؛ معلِّلين ذلك بعِدَّة تعليلات، منها:

أنّ ذكر العموم دون إرادته مع عدم تخصيصه؛ يلزم منه الكذب، كما أنَّ فيه تجهيلاً بالمكلَّف.

وكذلك فإنّ غرض الخطاب التكليف، ولو جاز تأخير التّخصيص لانتفىٰ هذا الغرض؛ لأنّه يوجب الشك في كلّ فرد من الأفراد، فينتفي التكليف، ويقع الاضطراب(۱).

وهي تعليلات متكلَّفة؛ يُجابُ عنها بأنَّ التأخيرَ هنا إلىٰ وقت الحاجة، ولا مانع منه، كما سيأتي، والأحكام جاءت متدرجة.



<sup>(</sup>۱) التقرير والتحبير (۱/ ۲٤٥)، فواتح الرَّحَموت (۱/ ۳۰۳)، وانظر: التعارض والترجيح (۱/ ۳٤۸-8٤).



105

#### دلالة العام على جميع أفراده من قبيل الظاهر

قوله تعالىٰ: ﴿ فَسَجَدَ ٱلْمَلَيْكِكُةُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ ﴾ [الحجر: ٣٠].

#### التحليل الأصولي:

أولا: نقول تحريرا لمحل النزاع:

ذهب أكثر العلماء إلىٰ أن دلالة العام الوارد علىٰ سبب خاص علىٰ صورة السبب دلالة قطعية، وأن صورة السبب لا يمكن تخصيصها من العموم.

وكذلك دلالة العام على أخص الخصوص، أي على أقل ما يطلق عليه اللفظ قطعية، نص كثير من الأصوليين على ذلك، ومرادهم أن العام لابد أن يدل على هذا القدر قطعاً، ولكن هذا القدر ليس معيناً، بل هو شائع في أفراد العام (١١).

واختلفوا في دلالة العام على ثبوت الحكم لكل فرد من أفراده - فيما عدا ما سبق - أهي قطعية أم ظنية؟

فذهب جمهور العلماء إلى أن دلالة العام على كل فرد من أفراده دلالة ظاهرة ظنية، وليست قطعية.

واستدلوا بالآية، ووجه الدلالة بينه الزركشي بقوله: «والمختار الذي عليه أكثر أصحابنا أن دلالته عليه بطريق الظهور، وإلا لما جاز تأكيد الصيغ العامة؛ إذ لا فائدة فيه، وقد قال تعالى: ﴿ فَسَجَدَ ٱلْمَلَيْكِةُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ ﴾ [الحجر: ٣٠]». أهـ(٢).

وذهب الحنفية إلىٰ أن العام قبل التخصيص قطعي الدلالة علىٰ كل فرد من أفراده.

<sup>(</sup>١) ينظر: أصول الفقه الذي لا يسع الفقيه جهله، (ص ٢١٨).

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط (٤/ ٣٧).

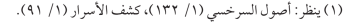
\*\*

قالوا: لأن الألفاظ تدل على معانيها في اللغة قطعاً، وألفاظ العموم موضوعة للعموم، فتكون قطعية الدلالة على كل فرد من أفراده، حتى يرد ما يصرفها عن ذلك(١).

وأجيب بأن احتمال التخصيص قائم، ومع الاحتمال لا يمكن القطع.

كما أن أكثر آيات الأحكام العامة مخصوصة، وكثرة التخصيص تورث احتمالاً في دخول كل فرد تحت مسمى العام، فلا يمكن القطع بعمومه.









100

## يجوز الأخذ بالعموم قبل البحث عن المخصص

ا) قوله تعالىٰ: ﴿ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَمْ يَلْدِسُوٓا إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ أَوْلَكِيكَ لَهُمُ الْأَمَنُ وَهُم مُ مُهْ تَدُونَ ﴾ [الأنعام: ٨٢].

- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ يَبْنَيَّ لَا تُشْرِكَ بِأَللَّهِ إِنَّ ٱلشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴾ [لقمان: ١٣].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ يَآأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ ﴾ [النساء: ٥٩].
- ٤) قوله تعالى: ﴿ وَنَادَىٰ نُوحُ رُبَّهُ ، فَقَالَ رَبِّ إِنَّ ٱبنِي مِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعُدَكَ ٱلْحَقُ وَأَنتَ أَحْكُمُ ٱلْحَكِمِينَ ﴿ قَالَ يَنْنُوحُ إِنَّهُ ، لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ ، عَمَلُ غَيْرُ صَالِحِ ﴾ [هود: ٥٠-٤٤].

#### التحليل الأصولي:

#### اختلف الأصوليون في عرض هذه المسألة:

فمنهم من بحث اعتقاد العموم، ولم يتعرض للعمل به، كما فعل ابن قدامة على الله في اعتقاد العموم، وأما وذهب بعض الأصوليين إلى أن الخلاف إنما هو في اعتقاد العموم، وأما العمل به قبل البحث عن المخصص فلا يجوز اتفاقًا، وهو قول الغزالي والآمدي وابن الحاجب(٢).

وذهب فريق إلىٰ أن الخلاف في الاعتقاد، وفي العمل معاً، وهو الصحيح، وفيه أقوال:

<sup>(</sup>۱) هو الإمام موفق الدين أبو محمد عبدالله بن أحمد بن قدامة بن مقدام المقدسي الدمشقي، الفقيه الحنبلي له: (المغني) (والكافي) و(المقنع) و(العمدة في الفقه) و(روضة الناظر في الأصول) و(ذم التأويل) و(لمعة الاعتقاد في التوحيد) توفي سنة (۲۲ هـ). ذيل طبقات الحنابلة (۲/ ۱۳۳).

<sup>(</sup>٢) المستصفىٰ للغزالي (٢/ ١٥٧)، الإحكام للآمدي (٢/ ١٩٧)، مختصر ابن الحاجب مع العضد (٢/ ١٦).



أرجحها: أنه يجب اعتقاد عموم اللفظ في حال العلم به، والعمل بموجبه، وهو مذهب ابن حزم والصيرفي، وأكثر الحنابلة(١).

ودليلهم أن الصحابة اعتقدوا عموم قوله تعالىٰ: ﴿وَلَمْ يَلْبِسُوٓا إِيمَننَهُم يِظُلُمٍ ﴾ [الأنعام: ٨٢]، ومعناه أي ظلم مهما قل، فشق عليهم ذلك، حتىٰ بين لهم النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ المقصود بقوله: ﴿إِنَّ ٱلشِّرِكَ لَظُلُمُ عَظِيمٌ ﴾ [لقمان: ١٣](٢).

- كما استدل ابن حزم بآية الطاعة على أن الأصل الأخذ بالعموم في الآيات والأحاديث حتى يأتي ما يغيره، وإلا لم يكن ممتثلا للأمر بالطاعة (٣).

وقال السمعاني في الآية الأخيرة: (فأخبر الله تعالىٰ عن نوح أنه تعلق بعموم اللفظ، ولم يعقب ذلك بنكير، بل ذكر جوابه له: أنه ليس من أهلك أنه عمل غير صالح، فدل أن مقتضىٰ اللفظ العموم).

ومما يقوي هذا القول أن اللفظ موضوع للعموم، فوجب حمله على مقتضاه، ولا يصرف إلا بدليل كالحقائق، والأوامر، والنواهي؛ فإنه يتمسك بمقتضاها حتى تقوم القرينة الصارفة.

وكذلك فإن اللفظ عام في الأعيان والأزمان، فكما يجب اعتقاد عمومه في الأعيان، حتى يرد في الأزمان، حتى يرد في الأزمان، حتى يرد الناسخ: كذلك يجب اعتقاد العموم في الأعيان، حتى يرد المخصص، واشتراط إيجاب البحث عن المخصص يؤدي إلى تعطيل الأحكام الشرعية، لأن الأصول غير منحصرة، ومن لم يجد المخصص اليوم قد يجده



<sup>(</sup>١) روضة الناظر (٢/ ١٥٧)، البحر المحيط للزركشي (٤/ ٥٤).

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط (٤/ ٥١).

<sup>(</sup>٣) النبذ في أصول الفقه، (ص ٧٣).

<sup>(</sup>٤) قواطع الأدلة (١/١٥٧).



غداً، وهكذا إلى ما لا نهاية(١).

والقول الثاني: أنه يمتنع الأخذ بالعموم اعتقاداً وعملاً، حتى يبحث عن مخصص، وهو قول الجمهور(٢).

واستدلوا بأن اللفظ العام لا يفيد العموم إلا بشرط البحث عن المخصص، ولا نعلم عدم المخصص إلا بالبحث، فوجب البحث؛ لأن المشروط لا يوجد قبل الشرط، ويجب البحث إلى غلبة الظن عند الأكثر (٣).

ويمكن الإجابة عنه بأنه لا نسلم بأن اللفظ العام لا يفيد العموم إلا بشرط عدم وجود المخصص، بل هو يفيد العموم حال العلم به، فهو موضوع للعموم حقيقة.

وقد نصر هذا القول الإمام الشوكاني والشنقيطي<sup>(١)</sup>، وأكثر الحنابلة كما سبق<sup>(٥)</sup>.



<sup>(</sup>١) إتحاف ذوي البصائر (٦/ ٢٠٢).

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط للزركشي (٤/ ٤٧)، فواتح الرحموت (١/ ٢٦٧)، تيسير التحرير (١/ ٢٣٠)، إتحاف ذوي البصائر (٦/ ١٩٥).

<sup>(</sup>٣) البرهان (١/ ٤٠٦)، المحصول (١/ ٢٩٣)، الإحكام للآمدي (٢/ ١٩٧)، اللمع، (ص ١٥).

<sup>(</sup>٤) هو الإمام محمد الأمين بن محمد المختار بن عبدالقادر الجكني ولد سنة ١٣٢٥ هـ، له مؤلفات متنوعة كأضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن أخذ عنه أكابر العلماء في الحجاز ونجد توفي سنة (١٣٩٣هـ) بمكة المكرمة، ينظر: كتاب جهود الشيخ محمد الأمين (١/ ٢٩) وما بعدها.

<sup>(</sup>٥) إرشاد الفحول، (ص ٢٠٩)، مذكرة الشنقيطي، (ص ٢١٧)، الجامع لمسائل أصول الفقه د.النملة، (ص ٢٥٩).



## العموم المؤكَّد بـ(كُلُّ) يدخله التخصيص

١) قوله تعالىٰ: ﴿ فَسَجَدَ ٱلْمَلَيْكِكَةُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ ﴿ إِلَّا إِبْلِيسَ أَبِنَ أَن يَكُونَ مَعَ ٱلسَّنِجِدِينَ ﴾ [الحجر: ٣٠- ٣١].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَقَدُ أَرَيْنَهُ ءَايَنِينَا كُلُّهَا ﴾ [طه: ٥٦].

#### التحليل الأصولي:

107

اختلف العلماء في العموم المؤكّد بـ (كُلّ) هل يدْخله التخصيص أم لا؟ فذهب الجمهور إلىٰ أنَّ التأكيد لا يرفع احتمال التخصيص، وهذا ما دلّت عليه النُّصوص:

فقوله تعالىٰ: ﴿ فَسَجَدَ ٱلْمَلَتِ كَأَهُمُ أَجْمَعُونَ ﴾ [الحجر: ٣٠]، مؤكد بتوكيدين، ومع ذلك استثني إبليس من هذا العموم المؤكد بكل وأجمع، وهذا علىٰ القول بأن الاستثناء متصل.

وكذلك قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَقَدُ أَرَيْنَكُ ءَايَنِنَا كُلَّهَا ﴾ [طه: ٥٦]، ولا يمكن حمل الآية علىٰ الاستغراق؛ لأن آيات الله تعالىٰ لا تتناهىٰ.

وذهب بعض الأصوليّين كالمازري: إلىٰ أنَّه لا يدخله التّخصيص؛ لأنّ التّأكيد ينفي التّجوّز.

واستدلُّوا بقوله تعالىٰ: ﴿يَقُولُونَ هَل لَّنَا مِنَ ٱلْأَمْرِ مِن شَيْءٍ قُلَ إِنَّ ٱلْأَمْرَ كُلَّهُۥ لِلَّهِ ﴾ [آل عمران: ١٥٤]، والأمر كله لله لا يستثنىٰ منه شيء.

والجواب أنّ العموم مفهوم في هذه الآية من القرائن الشرعية، والآيات السابقة دالة على أن الاحتمال باق مع التأكيد، وعليه فقول الجمهور أصح، ودلائله أصرح(١).



<sup>(</sup>١) البحر المحيط (٤/ ٣٤٣ - ٣٤٣).



## الخطاب الموجه إلى الأمة يشمل النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إلاَ بقرينة

107

- ١) قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ اَسْتَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلَوْقِ ﴾ [البقرة: ١٥٣].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُلُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَقَنَكُمْ وَٱشْكُرُواْ
   لِلَّهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ [البقرة: ١٧٢].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ
- ٤) قوله تعالىٰ: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَذَرُواْ مَا بَقِى مِنَ ٱلرِّبَوَاْ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ [البقرة: ٢٧٨].
  - ٥) قوله تعالىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ أَوْفُواْ بِٱلْمُقُودِ ﴾ [المائدة: ١].
- آ قوله تعالىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تُحِلُّواْ شَعَنَيِرَ اللَّهِ وَلَا الشَّهَرَ الخَرَامَ وَلَا الْمَنْ وَلَا الْمَائِدة: ٢].
- ٧) قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ إِذَا قُمۡتُمۡ إِلَى ٱلصَّلَوٰةِ فَاعْسِلُواْ
   وُجُوهَكُمۡ وَأَيْدِيكُمۡ إِلَى ٱلْمَرَافِقِ وَٱمۡسَحُواْ بِرُءُوسِكُمۡ وَأَرْجُلَكُمۡ إِلَى ٱلْكَعۡبَيۡنِ ﴾
   [المائدة: ٦].
- ٨) قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَإِذَا لَقِيتُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ زَحْفًا فَلا تُوَلُّوهُمُ ٱلْأَدْبَارَ ﴾ [الأنفال: ١٥].
- ٩) قوله تعالىٰ: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِنَّمَا ٱلْمُشْرِكُونَ نَجَسُ فَلَا يَقَرَبُواْ ٱلْمَشْرِكُونَ نَجَسُ فَلَا يَقَرَبُواْ ٱلْمَشْجِدَ ٱلْحَرَامَ بَعَدَ عَامِهِمْ هَكذَا﴾ [التوبة: ٢٨].
- 10) قوله تعالىٰ: ﴿يَنَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱرْكَعُواْ وَٱسْجُدُواْ وَاَعْبُدُواْ وَاَعْبُدُواْ وَاَعْبُدُواْ وَاَعْبُدُواْ وَاَعْبُدُواْ وَالْعَجْدُواْ وَاَعْبُدُواْ وَاَعْبُدُواْ وَاَعْبُدُواْ وَاَعْبُدُواْ وَالْعَجْدُونَ وَالْحَجْدِينَ وَالْحَجْدِينَ وَالْحَجْدِينَ وَالْحَجْدِينَ وَالْعَجْدُواْ وَالْعَالَمُواْ وَالْعَجْدُواْ وَالْعَجْدُواْ وَالْعَجْدُواْ وَالْعَجْدُواْ وَالْعَجْدُواْ وَالْعَجْدُواْ وَالْعَجْدُواْ وَالْعَجْدُواْ وَالْعَجْدُواْ وَالْعَالِمُواْ وَالْعَجْدُواْ وَالْعَجْدُونَا وَالْعَالِمُواْ وَالْعَالَاقُوا الْعَالَوْلُوا الْعَلَاقُ وَالْعُواْ وَالْعَلُواْ وَالْعَالِمُواْ وَالْعَالِمُواْ وَالْعَالِمُواْ وَالْعَالَاقُوا الْعَلَاقُوا الْعَالِمُواْ وَالْعَالِمُواْ وَالْعَالِمُواْ وَالْعَالِمُواْ وَالْعَالِمُوا وَالْعَالِمُواْ وَالْعَالِمُوا وَالْعَالِمُ وَالْعَالِمُ وَالْعَالِمُواْ وَالْعَالِمُواْ وَالْعَالِمُواْ وَالْعَالِمُوا وَالْعَالِمُ وَالْعَالِمُواْ وَالْعَلَامُ وَالْعَالِمُواْ وَالْعِلَامُ وَالْعَالِمُواْ وَالْعَالِمُواْ وَالْعَلَامُ وَالْعَالِمُ وَالْعَالِمُوا وَالْعَلَامُ وَالْعَالُولُوالْعَالِمُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُ وَالْعِلَامُ وَالْعَالِمُواْ وَالْعِلْمُواْ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُ وَالْعَالِمُ وَالْعَلَامُ وَلَالْعِلْمُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلِمُ وَالْعِلَامُ وَالْعِلَامُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُوالْوَالْمُوالْعِلَامُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُوا وَالْعَلَامُوا وَالْعَلَامُوا وَالْعَلَامُوا وَالْعَالِمُوالْعُلُوا وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُوا وَالْعَلَامُ وَالْعُلَامُ وَالْعُلُوا لَالْعُلَامُ وَالْعَل



## ١١) قوله تعالىٰ: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيدًا ﴾ [الأحزاب: ٧٠].

### التحليل الأصولي:

أكثر العلماء على أن الخطاب للأمة بنحو: يا عبادي، أو: يا أيها الذين آمنوا: يشمل النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حيث لا قرينة تخصهم، كقوله سبحانه: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا السَّتَجِيبُوا لِللَّهُ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحَيِّيكُمْ ﴾ [الأنفال: ٢٤]، فهنا النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ غير داخل في عموم: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾، بقرينة ما بعده (١٠).

وجميع آيات الباب وغيرها كثير تدل على هذا الأصل، فالإجماع واقع على أن النبي صَلَّلَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مخاطب بهذه الأحكام، مكلف بالعمل بها، فوجه الدلالة فيها الوقوع.

والقول الثاني للمتكلمين: أنه لا يعمه؛ لأنه مبلغ عن الله تعالى، والأمة مبلَّغة مخاطبة بخطاب رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فهو غير داخل في الخطاب.

ولأن له خصائص؛ فيحتمل عدم دخوله (٢).

وأجيب بأن الأصل عدم التخصيص حتى يأتي ما يدل عليه، وكونه مبلغاً لا ينفي كونه داخلاً في الخطاب؛ لأنه صَلَّاللَّهُ كَلَيْهِ وَسَلَّمَ مخاطب بالأحكام كأمته.

وهناك قول ثالث للصير في(٣): أنه إن اقترن بـ (قل) فلا يشمله، وإن لم يقترن

<sup>(</sup>۱) المستصفىٰ (۲/ ٦٥)، الإحكام للآمدي (٢/ ٢٦٣)، المحلي علىٰ جمع الجوامع (١/ ٢٦٩)، مختصر ابن الحاجب مع شرحه (٢/ ١٢٣)، تيسير التحرير (١/ ٢٥٢)، شرح الكوكب المنير (٣/ ٢٢٣)، مختصر الطوفى، (ص ٩٢).

<sup>(</sup>۲) انظر: العدة لأبي يعلىٰ (۱/ ٣٤٥)، شرح الكوكب المنير (٣/ ٢١٩)، مختصر ابن الحاجب مع شرحه (٢/ ١٢١).

<sup>(</sup>٣) هو محمد بن عبدالله البغدادي أبوبكر الصيرفي الشافعي الإمام الأصولي قال القفال: «كان أعلم الناس بالأصول بعد الشافعي»، له شرح علىٰ الرسالة وكتاب البيان في دلائل الأعلام علىٰ =



فيشمله، وأنكره إمام الحرمين؛ لأن الرسول مبلغ للخطاب مطلقاً (۱). واختلف في هذا الخلاف هل هو لفظي أم معنوي له ثمرة؟

والراجح أنه معنوي؛ فإنه تظهر فائدة الخلاف فيما إذا ورد العموم، وجاء فعل النبي صَلِّلَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم بخلافه، فعلى القول الأول وأنه داخل في العموم يكون هذا الفعل نسخًا، وعلى القول الثاني لا يخصص العموم؛ لأنه غير داخل فيه (٢).



<sup>(</sup>٢) ينظر: الخلاف اللفظي عند الأصوليين د. النملة (٢/ ٢٦٩).



<sup>=</sup> أصول الأحكام وكتاب الإجماع والشروط توفي سنة ( $^{88}$ ه). شذرات الذهب ( $^{7}$ )، وفات الأعبان ( $^{8}$ ).

<sup>(</sup>١) نيل السول، (ص ١٠٥) شرح الكوكب المنير (٣/ ٢٢٣)، المحلي علىٰ جمع الجوامع (١/ ٤٢١).



## 101

## الخطاب الموجه إلى الرسول صَاَّلَتُهُ عَلَيْهِ وَسَاَّم يشمل أمته إلا بقرينة

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿ يَآأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ إِذَا طَلَّقَتْمُ ٱلنِّسَآءَ فَطَلِّقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ ﴾ [الطلاق: ١].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ وَامْ رَأَةً مُّوْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِيِّ إِنْ أَرَادَ ٱلنَّبِيُّ أَن يَسْتَنكِكُمَا خَالِصَكَةً لَكَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الأحزاب: ٥٠].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمِنَ ٱلَّيْلِ فَتَهَجَّدْ بِهِ عَنَافِلَةً لَّكَ عَسَىٰٓ أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا تَحْمُودًا ﴾ [الإسراء: ٧٩].
- قوله تعالىٰ: ﴿ فَلَمَّا قَضَىٰ زَيْدٌ مِّنْهَا وَطَرًا زَوَّجْنَكُهَا لِكَى لَا يَكُونَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ حَرَجٌ فِي أَزْوَجٍ أَدْعِيآبِهِم إِذَا قَضَوْاْمِنْهُنَّ وَطَرًا ﴾ [الأحزاب: ٣٧].
- ٥) قوله تعالىٰ: ﴿وَأَتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهُ تَدُونَ ﴾ [الأعراف: ١٥٨].
- ٢) قوله تعالى: ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ ۚ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً أَوْ يُصِيبَهُمْ
   عَذَابٌ أَلِيدٌ ﴾ [النور: ٦٣].
- ٧) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنِ وَمَا نَتْلُواْ مِنْهُ مِن قُرْءَانِ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ
   إِلَّا كُنَّا عَلَيْكُمُ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيهِ ﴾ [يونس: ٦١].
- ٨) قوله تعالىٰ: ﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِللِّينِ حَنِيقًا فَطْرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا لَا بَنْدِيلَ لِخَلْقِ ٱللَّهِ ذَلِكَ ٱللِّيثُ ٱلْقَيِّمُ وَلَكِكِنَ أَكْثَرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ عَلَيْها لَا بَذِيلَ لِخَلْقِ ٱللَّهِ فَاللَّهِ وَاتَّقُوهُ وَأَقِيمُوا ٱلصَّلَوْةَ وَلَا تَكُونُوا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾
   الروم: ٣٠- ٣١].



#### التحليل الأصولي:

هذه المسألة على العكس من المسألة السابقة، فإذا خاطب الله تعالى نبيه بحكم كقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْمُزَّمِلُ ﴾ [المزمل: ١]:

فهل يشمل الخطاب جميع الأمة، أم هو خاص بالنبي صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَالَّمَ؟

ذهب الجمهور إلى أنه يتناولهم ما لم يقم دليل يخصص النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ ( ١ ) .

#### واستدلوا بآيات الباب:

ففي الآية الأولى: وجه سبحانه خطابه للنبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بقوله: ﴿يَآأَيُّهَا النَّبِيُ ﴾، ثم عمم بقوله: ﴿طَلَقَتُمُ ﴾، ﴿فَطَلِقُوهُنَّ ﴾ [الطلاق: ١]، مما يدل على عموم الخطاب.

وفي الثانية والثالثة: أنه لما اختص النبي صَالَّلتُهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ بحكم ورد لفظ التخصيص: ﴿خَالِصَةً لَكَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الأحزاب: ٥٠]، ﴿نَافِلَةً لَكَ ﴾ [الإسراء: ٧٩]، فلو كان منفرداً بما يوجه إليه من خطاب لم يكن للتخصيص فائدة، فالمخصص يدل على أنه لولاه لعم الحكم (٢).

وكذلك آية نكاحه من زينب، فإن الله تعالى أباح لنبيه صَّالِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ الزواج بمطلقة ابنه من التبني قبل نسخه، وعلل ذلك بقوله: ﴿لِكَى لَا يَكُونَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ حَرَجٌ فِي ٱزْوَجٍ أَدْعِيا إِذَا قَضَوًا مِنْهُنَ وَطَرًا ﴾ [الأحزاب: ٣٧]؛ فلو لا أن الخطاب للنبي صَلَّالِتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ خطاب لأمته لما صح هذا التعليل الدال على العموم لجميع

<sup>(</sup>٢) العدة لأبي يعلىٰ (١/ ٣٢٥).



<sup>(</sup>۱) البرهان (۱/ ٣٦٧)، المحصول (۱/ ۲/ ٦٢)، مختصر ابن الحاجب مع شرحه (۲/ ۱۲۱)، العدة (۱/ ٣١٨)، تيسير التحرير (۱/ ٢٥١).



المؤمنين، وهو وجه قوي(١).

كما أنهم استدلوا بآيات الأمر باتباع النبي صَ<u>لَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم</u>، فهي تدل على أن الخطاب له خطاب لأمته؛ لوجوب اتباعه ما لم يقم دليل الخصوصية.

واستدل الشنقيطي بالآيتين الأخيرتين: ففي قوله تعالى: ﴿ وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنِ ﴾ خطاب للنبي صَالِّلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، ثم قال: ﴿ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ ﴾ [يونس: ٦١]: وفيه دلالة علىٰ دخول الأمة في خطابه الخاص، وهي كآية الطلاق السابقة، فيها الإفراد ثم التعميم.

وكذلك قوله: ﴿ فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا ﴾ [الروم: ٣٠]، ثم قوله: ﴿ مُنِيبِينَ إِلَيْهِ ﴾ [الروم: ٣٠]، ثم قوله: ﴿ مُنِيبِينَ إِلَيْهِ ﴾ [الروم: ٣٠]: وتقرير المعنى: فأقم وجهك يا نبي الله في حال كونكم منيين، فلو لم تدخل الأمة حكماً في الخطاب الخاص به لقال: منيباً، بالإفراد (٢٠).

وذهب بعض المالكية وبعض الشافعية والحنابلة إلىٰ أنه لا يشمل الأمة إلا بقرينة؛ وذلك لأن اللفظ لا يتناولهم (٣).

وإذا حرر محل النزاع تلاشى الخلاف؛ فعند القرينة على دخول الأمة يعم الخطاب، كقوله تعالى: ﴿يَآأَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا طَلَقَتُمُ النِّسَاءَ فَطَلِقُوهُنَ لِعِدَّتِهِنَ ﴾ [الطلاق: ١]، فضمير الجمع قرينة تدل على دخول الأمة، وعند القرينة على اختصاص النبي صَلَّلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لا يعم الخطاب، كقوله تعالى: ﴿خَالِصَةَ لَكَ مِن دُونِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الأحزاب: ٥٠]، وما عدا ذلك فالجميع متفقون على دخول الأمة في الخطاب شرعاً، وعدم تناول اللفظ للأمة لغة ووضعاً، فلم يبق للخلاف أثر (٤).

<sup>(</sup>٤) البحر المحيط للزركشي (٤/ ٢٥٦)، والخلاف اللفظي عند الأصوليين (٢/ ٢٦٧).



<sup>(</sup>١) المرجع السابق، وينظر: استدلال الأصوليين، (ص ٩٨ - ٩٩).

<sup>(</sup>٢) سلالة الفوائد الأصولية، (ص ٢٠٢).

<sup>(</sup>٣) العدة لأبي يعلى (٣٢٤)، الإحكام للآمدي (٢/ ٢٦٠)، مختصر ابن الحاجب مع شرحه (٢/ ١٢١).



109

#### الخطاب لواحد من الأمّة خطاب لجميع الأمّة

١) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلُنكَ إِلَّا كَآفَّةً لِّلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَكِذِيرًا ﴾ [سبأ: ٢٨].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿لِأُنذِرَكُم بِهِ وَمَنْ بَلَغٌ ﴾ [الأنعام: ١٩].

#### التحليل الأصولي:

ذهب بعض الحنابلة والشافعيّة كإمام الحرمين والظاهرية إلى أنّ الخطابَ الموجّه لواحدٍ من الأمة يَعمُّ غيرَه (١).

#### واستدلُّوا على ذلك بآيات الباب وما في معناها:

فالآية الأولى: تدل على أن رسالته عامة لا تخص أحداً، فالأصل عموم الحكم؛ لذلك إذا خصه النبي صَلَّلَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بأحد نص على ذلك، كما في قوله صَلَّلِللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لأبي بردة: «اذْبَحْهَا، لَنْ تُجْزئَ عَن أَحَدٍ بَعْدَكَ »(٢)؛ فبيَّن النبيُّ صَلَّلِللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فيه اختصاص أبي بُرْدَة بالجِذْعِ من الماعز؛ ممّا يدلُّ على أنَّ الأصل العموم.

والثانية: تفيد أن جميع الناس منذرون بخطاب الوحي؛ فالخطاب للبعض هو خطاب للجميع (٣).

وخالف كثير من الأصوليين في القاعدة(٤).

<sup>(1)</sup> (1/707), (1/707), (1/707), (1/707).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢/ ١٧)، أبواب العيدين، باب الأكل يوم النحر، رقم: (٩٥٥)، ومسلم (٣/ ١٥٥٢)، صحيح مسلم (٣/ ١٥٥١)، كتاب الأضاحي، باب وقتها، رقم: (١٩٦١) عن البراء رَحَوَاللَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٣) ينظر: العدة لأبي يعلىٰ (١/ ٣٣١) وما بعدها.

<sup>(</sup>٤) ينظر: الإحكام للآمدي (٢/ ٢٦٣)، شرح الكوكب المنير (٣/ ٢٥٦).

\*\*

واحتجوا بالوضع اللغوي؛ فالأصل أن اللفظ موضوع للمعين، فلا يعمم إلا بدليل.

والأرجح القول الأول، وممّا يدلُّ عليه إجماع الصحابة في أحكام الحوادث(١)، ورجوعهم إلىٰ خطاباتٍ لأفراد منهم، كقصة ماعز، ودية الجنين(٢)، ونحو ذلك.



<sup>(</sup>٢) أصله في الصحيحين، ففي البخاري، «عن المغيرة بن شعبة، عن عمر رَحَوَاللَّهُ عَنهُ: أنه استشارهم في إملاص المرأة، فقال المغيرة: قضى النبي صَاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمُ بالغرة، عبد أو أمة». أخرجه البخاري (٩/ ١١)، كتاب الديات، باب جنين المرأة، رقم: (٦٩٠٥)، ومسلم (٣/ ١٣١٠)، كتاب القسامة والمحاربين والقصاص والديات، باب دية الجنين، ووجوب الدية في قتل الخطإ، وشبه العمد على عاقلة الجاني، رقم: (١٦٨٢).



<sup>(</sup>١) ينظر: العدة لأبي يعلىٰ (١/ ٣٣٥).



## يدخل النّساء في الخطاب الموجّه للرجال

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿ وَقُلْنَا ٱهْبِطُواْ بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ عَدُقٌ ﴾ [البقرة: ٣٦].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُۥ ﴾ [الأنفال: ٢٠].
- ٣) قوله تعالى: ﴿قَدْ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴿ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلاتِهِمْ خَشِعُونَ ﴾
   [المؤمنون: ١-٢].

#### التحليل الأصولي:

#### هذه المسألة تحتاج إلى تحرير لمحل النزاع، وحاصله:

أنه إذا كان اللفظ العام يتناول الذكور والإناث لغة ووضعًا، مثل الناس والإنس: فهذا يدخل فيه النساء اتفاقًا، إلا ما خص بالدليل(١١).

وأما جمع المذكر السالم: كالمؤمنين والمسلمين، وقولوا واذكروا، فهذا الخطاب هل يدخل فيه النساء أم لا؟

فقول كثير من الحنفية، والحنابلة (٢)، وبعض المالكية، والشافعية (٣): أن النساء يدخلن في الجميع.

ودليلهم: وقوع ذلك كما في قصة آدم وحواء في قوله تعالىٰ: ﴿وَقُلْنَا ٱهْبِطُواْ بَعْضُكُرِ لِبَعْضِ عَدُوُ ﴾ [البقرة: ٣٦]، فشمل الجمع حواء.

<sup>(</sup>١) شرح الكوكب المنير (٣/ ٢٣٤).

<sup>(</sup>٢) تيسير التحرير (١/ ٢٣١)، روضة الناظر (٢/ ٢٣٦)، العدة (٢/ ٣٥١).

<sup>(</sup>٣) شرح تنقيح الفصول للقرافي، (ص ١٩٨)، مختصر ابن الحاجب مع شرحه (٢/ ١٢٤)، المحلي علىٰ جمع الجوامع (١/ ٤٢٩).



وكذلك أكثر أوامر الشرع وردت بلفظ التذكير، كما في الآيتين وغيرها كثير، والإجماع واقع على مشاركة النساء للرجال في الأحكام، إلا ما خص بالدليل.

وأيضاً: فإن العرب تغلب جانب التذكير في الخطاب إذا اجتمع نساء ورجال، فمن المستهجن في اللغة أن يقول القائل: قوموا وقمن، واقعدوا واقعدن(١).

والقول الثاني: وهو قول جمهور المتكلمين: أنه لا يدخل فيه النساء (٢).

واحتجوا بأن الله تعالى ميز النساء بألفاظ خاصة، كقوله تعالى: هوان الله تعالى: هوان الله الله تعالى: هوان المُسلِمين وَالمُشلِمين وَالمُؤْمِنِين وَاللهُ وَالمُؤْمِنِين وَاللّهُ وَالمُؤْمِنِينِ وَالمُؤْمِنِين وَاللّهُ وَالمُؤْمِنِينِ وَالْمُؤْمِنِينِ وَالْمُؤْمِنِينِ وَالمُؤْمِمِنِينِ وَالمُؤْمِنِينِ وَالمُؤْمِنِينِ وَالمُؤْمِنِينِ وَالْمُؤَمِنِينِ وَالْمُؤْمِنِينِ وَالْمُؤْمِنِينِ وَالمُؤْمِنِينِ وَالمُؤْمِنِينِ وَالمُؤْمِنِينِ وَالمُؤْمِنِينِ وَاللّمِ وَالمُؤْمِنِينِ وَالمُؤْمِنِينِ وَالمُوامِنِينَ وَالمُؤْمِنِينِ وَالمُؤْمِنِي

وسبب نزول هذه الآية هو: أن أم سلمة رَخِوَلِيَهُ عَنْهَا ذكرت عن النساء قولهن: ما لنا لا نُذكرُ كما تُذكرُ الرجال فنزلت الآية (٣)، ولو كن داخلات في جمع المذكر لما أقرها النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ على قولها.

ويمكن الجواب بأنها أرادت التنصيص على ذكر النساء، دون التعميم. وكذلك استدلوا بقوله تعالى: ﴿فَاقَنُلُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [التوبة: ٢١٦]، فهذا الخطاب العام مختص بالرجال دون النساء.

وأجيب بأنه مخصص بدلالة النصوص الأخرى، والتي وقع الإجماع على مقتضاها.

وبالنظر إلىٰ أدلة القولين نجد أن فيها قوة وتجاذبًا، وقد ظهر لي من خلال

<sup>(</sup>٣) أخرجه النسائي في سننه (٥/ ٣٥٣)، وأحمد (٦/ ٣٠١)، وحسنه الحافظ ابن حجر في كتابه العجاب في بيان الأسباب (٦/ ٨٦٢)، وانظر تخريجه موسعا في: الاستيعاب للهلالي (٣/ ١٠٩).



<sup>(</sup>١) شرح الكوكب المنير (٣/ ٢٣٨)، الجامع لمسائل أصول الفقه، (ص ٢٥٥).

<sup>(</sup>٢) إحكام الفصول للباجي (١/ ١٣٦)، المستصفىٰ (٢/ ٧٩)، تيسير التحرير (١/ ٢٣١).



التأمل تقارب القولين في النتيجة الحكمية:

فالفريق الأول: يمنع دخول النساء في اللفظ لغة.

والفريق الثاني: يرئ دخول النساء في العموم شرعاً.

وهذا هو الجامع بين القولين؛ فالنساء لا يدخلن في أصل الوضع، ويدخلن في حكم الشرع؛ لعموم قوله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «النساء شقائق الرجال»(١).

والجميع متفق على دخولهن في الأحكام الشرعية إلا ما خصه الدليل. والله أعلم (٢).



<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۲۳ / ۲۲۶)، رقم: (۲۲۱۹۰)، وأبو داود (۱/ ۲۱)، كتاب الطهارة، باب في الرجل يجد البلة في منامه، رقم: (۲۳ )، والترمذي (۱/ ۱۹۰)، أبواب الطهارة عن رسول الله عَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّم، باب فيمن يستيقظ فيرى بللا ولا يذكر احتلاما، رقم: (۱۱۳)، وابن ماجه (۱/ ۲۰۰)، كتاب الطهارة وسننها، باب من احتلم ولم ير بللا، رقم: (۲۱۲)، وهو حسن لغيره كما في صحيح الجامع (۱۹۸۳).

<sup>(</sup>٢) ينظر: إتحاف ذوى البصائر (٦/ ١٦٣) فقد وجدته موافقا لما ذكرته.



#### يدخل العبيد في عموم الخطاب

171

قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَآ أَرْسَلُنَكَ إِلَّا كَآفَّةً لِّلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَكِذِيرًا ﴾ [سبأ: ٢٨].

#### التحليل الأصولي:

إذا ورد خطاب التكليف بالألفاظ العامة مثل: (يا أيها الناس)، (يا أيها الذين آمنوا): فهل يدخل العبيد في هذا الخطاب؟

ذهب جمهور العلماء إلى أن العبيد يندرجون في هذا الخطاب إلا ما خص بالدليل(١).

وذهب بعض الشافعية(٢)، والمالكية(١)، إلىٰ عدم دخولهم إلا بدليل.

واستدل الجمهور بأن العبيد من جملة من يتناولهم اللفظ لغة وشرعًا، والنبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مرسل إلىٰ الناس جميعًا، كما في الآية الأولىٰ وغيرها، فالأصل أن أحكامه عامة للأحرار والعبيد، إلا ما خصه الدليل.

واستدل المانعون بأنهم لم يدخلوا في كثير من الأحكام، كالأمر بالجمعة والحج والزكاة والجهاد وغيرها، كما احتجوا بقوله تعالى: ﴿وَأَنكِمُوا اللَّهُ مَن وَأَنكِمُوا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللّ

وقد رد ابن حزم على هذا الاستدلال، فقال: «فأول إبطال قولهم: إن النبي

<sup>(</sup>۱) شرح تنقيح الفصول للقرافي، (ص ١٩٦)، والمستصفىٰ (٢/ ٧٧)، القواعد والفوائد الأصولية، (ص ٢٠٩)، تيسير التحرير (١/ ٢٥٣).

<sup>(</sup>٢) الإحكام للآمدي (٢/ ٢٧٠)، المحلى علىٰ جمع الجوامع (١/ ٤٢٧).

<sup>(</sup>٣) العضد على ابن الحاجب (٢/ ١٢٥)، إرشاد الفحول، (ص ١٢٨).



صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم بعث إلى العبيد والأحرار بعثاً مستوياً بإجماع جميع الأمة، ففرض استواء العبيد مع الأحرار إلا ما فرق فيه النص بينهم... وإنما خاطبنا الله تعالى في آية الإنكاح؛ لأنه سُبْحَانهُ وَتَعَالىٰ لم يجعل للعبد أن ينكح نفسه، وجعله للحر، وهذا مكان نص فيه علىٰ الفرق». أهـ(١).

ثم سرد جملة من الآيات التي وقع الاتفاق على شمولها للأحرار والعبيد. وكذلك فإن خروج العبيد من بعض الأحكام لا يعني عدم دخولهم في اللفظ العام، وإنما أخرجوا بدليل خاص، كالحائض والنفساء فهي غير مخاطبة بالصلاة والصيام، وهذا لا يعنى عدم دخولها في اللفظ العام.



<sup>(</sup>١) الإحكام لابن حزم (٣/ ٣٤٢ - ٣٤٣).



## العام المعطوف على الخاص أو المعطوف عليـه خاص بـاق على عمومه

177

ا قوله تعالىٰ: ﴿ وَالنَّعِي بَيِسْنَ مِنَ الْمَحِيضِ مِن نِسَآبِكُمْ إِنِ الرَّبَسْمُ فَعِدَّتُهُنَّ ثَلَثَةُ أَشَهُر وَالنَّتِي لَمْ يَحِضْنَ وَأُولَاتُ ٱلْأَحْمَالِ أَجَلُهُنَّ أَن يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ ﴾ [الطلاق: ٤].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿ وَٱلْمُطَلَّقَتُ يَثَرَبَّصْ الْمَطَلَّقَ اللَّهِ وَٱلْمَوْ الْمُوَا الْمُعَلِّ اللَّهِ وَٱلْمُو وَالْمُو اللَّهِ وَالْمُو وَاللَّهِ وَالْمُو وَاللَّهُ وَالْمُو وَاللَّهُ وَالْمُو وَاللَّهُ وَالْمُو وَاللَّهُ وَالْمُو وَاللَّهُ وَاللْمُولِلَّةُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ

#### التحليل الأصولي:

قال الإمام الزركشي: «واعلم أن هذه المسألة قل من ذكرها، وقد وجدتها في كتاب أبى بكر القفال الشافعي في الأصول». أهـ(١).

فإذا عطف عام على خاص بقي الخاص على خصوصه، والعام على عمومه، وكذلك إذا عطف خاص على عام؛ لأن العطف لمطلق الجمع، ولا يقتضى تخصيص العام، أو تعميم الخاص.

والآية الأولىٰ: فيها عطف العام على الخاص:

فقوله تعالىٰ: ﴿وَأُولَاتُ ٱلْأَخْمَالِ أَجَلُهُنَّ أَن يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ ﴾ [الطلاق: ٤]: عام في المتوفى عنهن، والمطلقات، وهو معطوف على قوله: ﴿ وَٱلْتَعِي بَهِسْنَ مِنَ الْمَحِيضِ مِن نِسَآيِكُرُ إِنِ ٱرْتَبَتُمُ فَعِدَّتُهُنَّ ثَلَتَةُ أَشَّهُرٍ وَٱلنَّتِي لَمْ يَحِضْنَ ﴾ [الطلاق: ٤]، فإنه خاص بالمطلقات، ولا يخصص به عموم أولات الأحمال.



<sup>(</sup>١) تشنيف المسامع بجمع الجوامع للزركشي (٢/ ٧٨٨).



والآية الثانية: في عطف الخاص على العام، وقد وضحها الرازي بقوله: «العطف على العام لا يقتضي العموم؛ لأن مقتضى العطف مطلق الجمع، وذلك جائز بين العام والخاص، قال الله تعالى: ﴿ وَٱلْمُطَلَّقَدَتُ يَرَبَّصُ كَ بِأَنفُسِهِنَ ثَلَاثَةَ قُرُوّءٍ ﴾، وهذا عام، وقوله تعالى: ﴿ وَبُعُولَهُنَ أَحَقُ بِرَدِهِنَ ﴾ [البقرة: ٢٢٨]: خاص». أهـ(١).





## العام المخصوص حجة في الباقي

177

١) قوله تعالىٰ: ﴿ الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي فَأَجْلِدُوا كُلَّ وَحِدِيِّنْهُمَا مِأْنَةَ جَلْدَةٍ ﴾ [النور: ٢].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿ وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ فَأَقَطَ عُوٓا أَيْدِيَهُ مَا ﴾ [المائدة: ٣٨].

#### التحليل الأصولي:

في هذه المسألة أقوال كثيرة، حتى قال ابن النجار: «وفيه أقوال يطول الكلام بذكرها». أهـ(١).

لكن أرجح هذه الأقوال: أن العام بعد التخصيص حجة فيما بقي، وهو قول الجمهور(٢).

واستدلوا بإجماع الصحابة على العمل بالعمومات، وأكثرها قد خصصت، كآيات الباب في حد الزنا وحد السرقة، فقد خصصا بالصبي والمجنون والمكره فلا يقام عليهم الحد، وخص حد السرقة بالنصاب ونحو ذلك.

وبأن اللفظ العام حجة في جميع الأفراد، فإخراج البعض يبقي ما عداه على الحجية.

والقول الثاني: ليس بحجة، ويكون مجملاً، وهو لبعض المعتزلة والحنابلة<sup>(٣)</sup>.

ومن أدلتهم قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَسْتَوِي ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ ﴾ [فاطر: ١٩]، ووجه

<sup>(</sup>١) شرح الكوكب المنير (٣/ ١٦٣).

<sup>(</sup>٢) المستصفىٰ (٢/ ٥٧)، مختصر ابن الحاجب مع العضد (٢/ ١٠٨)، شرح تنقيح الفصول للقرافي، (ص ٢٢٧)، روضة الناظر (٢/ ٢٣٨).

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط للزركشي (٤/ ٣٦١)، إرشاد الفحول، (ص ١٣٨).



ذلك بينه السرخسي بقوله: «الخصوص الذي يلحق العام يسلب حقيقته فيصير مجازاً ومجازه في مراد المتكلم، وذلك لا يتبين إلا ببيان من جهته فصار مجملاً يجب التوقف فيه إلى البيان بمنزلة صيغة العموم فيما لا يحتمل العموم، نحو قوله تعالى: ﴿وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ ﴾ [فاطر: ١٩]، فإنه لما انتفىٰ حقيقة العموم فيه: لم يكن حجة بدون البيان فكذلك هذا». أهـ(١).

والقول الثالث: التفصيل: فإن خص بمتصل فهو حجة، وإلا فلا، وهو لبعض الحنفية (٢).

قالوا: إن خص بمنفصل فليس بحجة؛ لأنه يصير مجازاً، وإن خص بمتصل فهو حجة؛ لأنه كاللفظة الواحدة، فإنه إذا قال تعالى: ﴿ أَلْفَ سَنَةٍ إِلَّا خَمْسِينَ عَامًا ﴾ [العنكبوت: ١٤]، فكأنه قال: تسعمائة وخمسين سنة (٣).

ويجاب عن المانعين بعدم التسليم بأنه مجاز، كما سيأتي، وإن سلم به فإنه حجة؛ لأن المجاز إن كان معروفًا فهو حجة.

ويجاب عن المفصلين بأن هذا القول مبني على التفريق بين القرينة المتصلة والصحيح عدم الفرق(٤).



<sup>(</sup>٤) البحر المحيط للزركشي (٤/ ٣٦٤).



<sup>(</sup>١) أصول السرخسي (١/ ١٤٥).

<sup>(</sup>٢) أصول السرخسي (١/ ١٤٤)، كشف الأسرار (١/ ٣٠٧)، تيسير التحرير (١/ ٣١٣).

<sup>(</sup>٣) فواتح الرحموت (١/ ٣٠٨).



#### يجوز إطلاق العام وإرادة الخاص

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿ أَمْ يَحُسُدُونَ ٱلنَّاسَ عَلَى مَا عَاتَــٰهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضَلِهِ عَ ﴾
   [النساء: ٥٤].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ ٱلَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَأَخْشَوْهُمْ ﴾
   [آل عمران: ١٧٣].
- ٣) قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ سَوَآءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ نُنذِرْهُمْ لَا
   يُؤْمِنُونَ ﴾ [البقرة: ٦].
  - ٤) قوله تعالىٰ: ﴿وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ ﴾ [البقرة: ٢٤].
    - ٥) قوله تعالىٰ: ﴿وَأَنِّي فَضَّلْتُكُمْ عَلَى ٱلْعَالِمِينَ ﴾ [البقرة: ٤٧].
  - ٦) قوله تعالىٰ: ﴿ يُعُلِّمُونَ ٱلنَّاسَ ٱلسِّحْرَ ﴾ [البقرة: ١٠٢].

#### التحليل الأصولي:

اللفظ العام على أقسام ثلاثة: العام الباقي على عمومه، العام المخصوص المراد به الخصوص، وكلها واردة في الشرع، وتوضيحها مع أمثلتها كما يلي:

أولا: العام الباقي على عمومه: وذلك كقوله تعالىٰ: ﴿وَٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلَيْ مُ الباقي على عمومه: وذلك كقوله تعالىٰ: ﴿وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ٤٩].

ثانيا: العام المخصوص: هو اللفظ المستعمل في كل الأفراد، لكن عمومه مراد تناولاً، لا حكماً، فبعض الأفراد لا يتناولهم الحكم، كما في قوله تعالىٰ: ﴿فَاقَنْلُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [البقرة: ٢١٦]، لا يتناول أهل الذمة، وهذا محل الكلام في أكثر مسائل العموم.

ثالثا: العام الذي أريد به الخصوص: وهو المقصود بالقاعدة، والمراد به



اللفظ العام المستعمل في بعض أفراده، فليس عمومه مراداً لا تناولاً، ولا حكماً، فهو كلي من حيث أن له أفراداً في أصل اللفظ، ولكنه استعمل في بعض تلك الأفراد وجميع آيات الباب من هذا القسم:

فقوله تعالىٰ: ﴿ أَمَّ يَحُسُدُونَ ٱلنَّاسَ ﴾ [النساء: ٥٤]: المراد به محمد صَاً ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَسَالَمَ.

وقوله تعالىٰ: ﴿ اللَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ ﴾ [آل عمران: ١٧٣]: إذا حملت علىٰ أحد أسباب النزول: وهو أن المراد به نعيم بن مسعود، فتكون شاهداً علىٰ المسألة.

وإذا حملت علىٰ السبب الآخر: وأنهم الركب من عبد القيس: لم يكن فيها شاهد، قال البغوي: «وأراد بالناس: نعيم بن مسعود، في قول مجاهد وعكرمة، فهو من العام الذي أريد به الخاص، كقوله تعالىٰ: ﴿ أَمَّ يَحُسُدُونَ ٱلنَّاسَ ﴾ [النساء: ٤٥]. يعني: محمدًا صَلَّلَتُهُ عَلَيْهِ وَحَده، وقال محمد بن إسحاق وجماعة: أراد بالناس: الركب من عبد القيس، ﴿إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاحْشُوهُم ﴾ [آل عمران: الركب من عبد القيس، ﴿إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاحْشُوهُم ﴾ [آل عمران: يعنى أبا سفيان وأصحابه». أهـ(١).

وقوله تعالىٰ: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ سَوَآءُ عَلَيْهِمُ ﴾ [البقرة: ٦]: هو لفظ عام، لكن يراد به الخصوص، وهم الكفار الذين سبق في علم الله تعالىٰ أنهم يموتون كفاراً، وهذا مفهوم من جملة نصوص، كقوله تعالىٰ: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ حَقَّتُ عَلَيْهِمُ كَالِمَتُ رَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [يونس: ٩٦](٢).

وقوله تعالىٰ: ﴿وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ ﴾ [البقرة: ٢٤]: لا يراد بها عموم الناس، وإنما هي مختصة بمن يدخلها من العصاة والكفار.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإشارات الإلهية للطوفي، (ص ٤٣).



<sup>(</sup>١) تفسير البغوى (٢/ ١٣٨).

緣

وقوله تعالىٰ: ﴿وَأَنِي فَضَلْتُكُمْ عَلَى ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [البقرة: ٤٧]: ليس المقصود عموم العالمين، وإنما أهل زمانهم، قال الطبري: «وأخرج جل ذكره قوله: ﴿وَأَنِي فَضَلْتُكُمْ عَلَى ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [البقرة: ٤٧]. مخرج العموم، وهو يريد به خصوصاً الأن المعنىٰ: وإني فضلتكم علىٰ عالم من كنتم بين ظهريه وفي زمانه». أهـ(١).

وقوله تعالىٰ: ﴿ يُعَلِّمُونَ ٱلنَّاسَ ٱلسِّحْرَ ﴾ [البقرة: ١٠٢]: لا يراد بها عموم الناس قطعاً؛ لأنه لم يقع ذلك، وإنما المقصود من كان معهم في ذلك الزمان والمكان.

فكل هذه الآيات وغيرها مما كان على وزانها لا يراد بها العموم؛ مما يدل على الوقوع (٢).

والفرق بين العام المخصوص، والعام الذي أريد به الخصوص ظاهر مما سبق، وقد ذكر الأصوليون وجوها في التفريق، خلاصتها كما يلي:

أن دلالة العام المخصوص أعم من الذي أريد به الخصوص.

أن المراد بالعام المخصوص هو الأكثر، وما ليس بمراد هو الأقل، بينما المراد بالعام الذي أريد به الخصوص هو الأقل، وما ليس بمراد هو الأكثر.

أن العام المخصوص يراد به العموم من جهة التناول، بينما العام الذي أريد به الخصوص لا يراد به العموم ابتداء (٣).

أن العام المخصوص حقيقة عند الأكثر، بينما العام الذي أريد به الخصوص مجاز اتفاقًا، عند القائلين بالمجاز(٤٠).



<sup>(</sup>١) تفسير الطبري (١/ ٢٤)، ونقل هذا القول عن جماعة من التابعين.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإشارات الإلهية للطوفي، (ص ٤٣، ٤٦، ٥٥، ٥٩، ٦٣) وغيرها.

<sup>(</sup>٣) ينظر: البحر المحيط للزركشي (٢/ ٤)، تشنيف المسامع بجمع الجوامع للزركشي (٣) ينظر: (ص ١٤٠)، شرح الكوكب المنير (٣/ ١٦٦)، إرشاد الفحول، (ص ١٤٠).

<sup>(</sup>٤) القواعد والفوائد الأصولية، (ص ١٩٥).



## يدخل المخاطب في عموم الخطاب إلا بقرينة

170

# قوله تعالىٰ: ﴿ لَّقَدُكَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسُوَةً حَسَنَةً ﴾ [الأحزاب: ٢١]. التحليل الأصولى:

ذهب الجمهور إلى أن المخاطِب يدخل في متعلق العموم لغة، سواء كان أمراً أو نهياً أو خبراً؛ وذلك لعموم الصيغة (٢).

وإذا تحدثنا عن القاعدة شرعاً: فيمكن الاستدلال بالآية، ولم أر من استدل بها، فهي تدل على أنه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم إذا أمر بمعروف فيكون داخلا فيه؛ لكونه القدوة لأمته.

وإذا نهىٰ عن المنكر فيكون القدوة في اجتنابه، وكل ذلك ما لم تثبت الخصوصية.

وبقية الأقوال في المسألة تتناول الخطاب في أصل الوضع، وما يهمنا هو خطاب الشرع.

<sup>(</sup>١) أما خطابات المكلف في الطلاق والوقف والبيع ونحوه، فالبحث فيه داخل في علم القواعد الفقهية الفقهية، ينظر: مقدمة في التعريف بالقواعد الأصولية لخليفة بابكر، (ص ٥٢)، القواعد لفقهية للباحسين، (ص ١٣٩).

<sup>(</sup>۲) المستصفىٰ (۲/ ۸۸)، الإحكام للآمدي (۲/ ٤٠٤)، المحصول للرازي (۳/ ٤٥٢)، تشنيف المستصفىٰ (۲/ ۸۸)، الإحكام للزركشي (۲/ ۲۱۷)، مختصر ابن الحاجب مع العضد (۲/ ۲۲۷).



كمن يقول بأنه لا يتناوله؛ لقرينة كونه مخاطبًا لغيره؛ وذلك لتفريق أهل اللغة بين ضمائر الغيبة والحضور(١)، كما مال إليه الأبياري(١).

وكمن يقول بأنه يتناوله: إن كان خبراً لا أمراً، كما هو اختيار أبي الخطاب (٣)؛ لأن الأمر متوجه إلى المخاطَب، فهو استدعاء الفعل على جهة الاستعلاء (٤).

فكلامهم هنا حول الخطاب في أصل الوضع؛ لذلك قال الشوكاني:

«والذي ينبغي اعتماده أن يقال:

إن كان مراد القائل بدخوله في خطابه:

أن ما وضع للمخاطب يشمل المتكلم وضعاً: فليس كذلك.

وإن كان المراد: أنه يشمله حكماً: فمسلم إذا دل عليه دليل، وكان الوضع شاملاً له كألفاظ العموم». أهـ(٥).

وترتبت على هذه المسألة فروع كثيرة، منها:

أنه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: «أفطر الحاجم والمحجوم»(١)، فهو داخل في عموم

<sup>(</sup>١) المهذب في علم أصول الفقه المقارن (٤/ ١٥٧٣).

<sup>(</sup>٢) هو علي بن إسماعيل بن علي بن عطية الأبياري أبو الحسن الفقيه المالكي والأصولي شارح البرهان وله مؤلفات عديدة توفي سنة (٦١٨هـ). شجرة النور الزكية، (ص ١٦٦).

<sup>(</sup>٣) هو الإمام محفوظ بن أحمد بن الحسن الكلوذاني البغدادي الحنبلي له التمهيد والهداية والخلاف والتهذيب توفي سنة (٥١٠هـ). ذيل طبقات الحنابلة (١/ ١١٦).

<sup>(</sup>٤) التمهيد لأبي خطاب (١/ ٢٦٩)، شرح تنقيح الفصول للقرافي، (ص ٢٢١)، القواعد والفوائد الأصولية، (ص ٢٠٦)، مختصر الطوفي، (ص ١٠٥).

<sup>(</sup>٥) إرشاد الفحول، (ص ١٩٦).

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري (٣/ ٣٣) كتاب الصوم، باب الحجامة والقيء للصائم، بصيغة التمريض، وفيه: «ويروى عن الحسن عن غير واحد مرفوعا، فقال: «أفطر الحاجم والمحجوم». وهو =



هذا الخطاب.

ثم ثبت أنه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «احتجم وهو صائم»(١١).

قال الإسنوي: «وجه تفريع هذه المسألة على هذه القاعدة: أن قوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «أفطر الحاجم والمحجوم»: يدل على التحريم بلا شك، ولكن ثبت أنه عليه الصلاة والسلام: احتجم وهو صائم، فانتفى التحريم.

ثم إن قلنا بأن المتكلم يدخل في عموم كلامه، وأن كل ما ثبت في حقه ثبت مثله في حقنا، إذا لم يقم دليل على التخصيص وهو الصحيح وإذا انتفى التحريم خاصة: بقيت دلالة اللفظ الأول على المنع غير المتحتم». أهـ(٢).



<sup>(</sup>٢) التمهيد للإسنوي، (ص ١٠٢).



<sup>=</sup> مروي عن جماعة، كما ذكر البخاري، فمثلاً: أخرجه أحمد (١٤/ ٣٧٣)، رقم: (٨٧٦٨)، ووري عن جماعة، كما ذكر البخاري، فمثلاً: أخرجه أحمد (١٤/ ٣٧٣)، رقم: (١٦٧٩)، عن وابن ماجه (١/ ٧٣٧)، كتاب الصيام، باب ما جاء في الحجامة للصائم، رقم: (٢٢٣٧١)، وأبو داود (٢/ ٨٠٣)، سنن أبي داو د (٢/ ٣٠٨)، كتاب الصوم، باب في الصائم يحتجم، رقم: (٢٣٦٧)، وابن ماجه (١/ ٥٣٧) كتاب الصيام، باب ما جاء في الحجامة للصائم، رقم: (١٦٨٠)، عن ثوبان وَ المَّالِثُونَا وَ المُحَالِثُونَا وَ وَالمُحَالِثُونَا وَ وَالمُحَالِثُونَا وَ المُحَالِثُونَا وَ وَالمُحَالِثُونَا وَ المُحَالِثُونَا وَ وَالمُحَالِقُونَا وَ وَالمُحَالِقُونَا وَ وَالمُحَالِقُونَا وَالْمُعَالَى وَلَمُ وَلَامُونَا وَالْمُعَالَى وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالَى وَالْمُعَالَى وَالْمُعَالَى وَالْمُعَالَى وَالْمُعَالَى وَالْمُعَالَى وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالَى وَالْمُعَالَى وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالَى وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالَى وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالَى وَالْمُعَالَى وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالَى وَالْمُعَالَى وَالْمُعَالِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالِي وَالْمُعَلِي وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالِي

<sup>(</sup>١) أخرجه صحيح البخاري (٣/ ٣٣)، كتاب الصوم، باب الحجامة والقيء للصائم، رقم: (١٩٣٨).



### العام الذي جاء للمدح أو للذم يفيد العموم إلا بدليل

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمٍ ﴿ آَ ۖ وَإِنَّ ٱلْفُجَّارَ لَفِي جَعِيمٍ ﴾ [الانفطار: ١٢ ١٤].
- ٢) قوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ يَكْنِزُونَ ٱلذَّهَبَ وَٱلْفِضَةَ وَلَا يُنفِقُونَهَا فِي سَيِيلِ ٱللَّهِ فَبَشِّرُهُم بِعَذَابٍ ٱليمِ ﴾ [التوبة: ٣٤].
  - ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ وَأَن تَجْمَعُواْ بَيْنَ اللَّهُ خُتَايِنِ ﴾ [النساء: ٢٣].
- ٤) قوله تعالىٰ: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ ﴿ إِلَّا عَلَىٓ أَزْوَجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَنْهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ ﴾ [المؤمنون: ٥- ٦].

#### التحليل الأصولي:

ذهب الجمهور إلى أن العام الذي جاء للمدح، أو للذم يفيد العموم، كقوله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى: ﴿إِنَّ ٱلْأَبْرَارَلَفِي نَعِيمِ ﴿ الْأَنْفِطَارِ: ١٣ - ١٤]، فهو يفيد الوقوع، وهذا محل اتفاق.

وقريب منه على الراجح قوله سبحانه: ﴿وَٱلَّذِينَ يَكُنِزُونَ ٱلذَّهَبَ وَٱلْفِضَـةَ وَلَا يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَبَشِّرَهُم بِعَذَابٍ ٱللِيمِ ﴾ [التوبة: ٣٤]، فلا يتغير العموم؛ إذ لا تنافي بين قصد العموم، وبين المدح والذم(١١).

فهو للعموم إلا إن عارضه عام آخر، لا يقصد به المدح أو الذم، فيترجح

<sup>(</sup>۱) الإحكام للآمدي (۲/ ۲۸۰)، المحلي على جمع الجوامع (۱/ ٤٢٢)، شرح تنقيح الفصول للقرافي، (ص ٢٢١)، مختصر ابن الحاجب مع شرحه (۲/ ۱۲۸)، إرشاد الفحول، (ص ۱۳۳)، تيسير التحرير (۱/ ۲۵۷).





الذي لم يسق للمدح أو الذم، كقوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ وَأَن تَجْمَعُواْ بَيْنَ ٱلْأُخْتَ يْنِ ﴾ [النساء: ٢٣]، مع قوله سبحانه: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمَّ لِفُرُوجِهِمْ حَنفِظُونَ ٥ إِلَّا عَلَىٰٓ أَزُواجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَنْهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ ﴾ [المؤمنون: ٥-٦].

فالأولى: عامة، سيقت لبيان حكم تحريم الجمع بين الأختين مطلقًا.

والثانية: للمدح، وتعم بظاهرها إباحة الجمع بين الأختين بملك اليمين، فيقدم العموم الأول؛ لأنه سيق للحكم لا للمدح.

وهذا يعده بعض الأصوليين قولاً آخر، لكنه كما هو ظاهر قيد وتوضيح، كما في نص القاعدة(١).

والقول الثاني: وهو مذهب بعض الشافعية وبعض المالكية: أن المدح أو الذم يمنع العموم؛ لوروده لقصد المبالغة في الحث والزجر (٢).

ولكن كما سبق تبقى دلالة الصيغة على العموم، ولا تصرف عنه إلا بدليل، والمدح أو الذم، والترغيب أو الترهيب: لا يتنافي مع العموم.



<sup>(</sup>٢) ينظر: ما سبق مع شرح الكوكب المنير (٣/ ٢٥٥).



<sup>(</sup>١) شرح الكوكب المنير (٣/ ٢٥٦).



# إذا أضيف التحريم أوالتحليل للأعيان اقتضى العموم عرفاً

177

١) قوله تعالىٰ: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمُّهَا ثُكُمْ ﴾ [النساء: ٢٣].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ ﴾ [المائدة: ٣].

٣) قوله تعالىٰ: أُحِلَّتُ لَكُم بَهِ يمَةُ ٱلْأَنْعَكِمِ إِلَّا مَا يُتَلَى عَلَيْكُمُ غَيْرَ مُحِلِّي ٱلصَّيدِ وَأَنتُمُ
 حُرُمُ ﴾ [المائدة: ١].

#### التحليل الأصولي:

التحليل والتحريم المضافان إلى الأعيان يقتضيان العموم عند الجمهور، والعموم في كل حكم بحسب دلالة العرف، فيُفْهَم من:

قوله تعالىٰ: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ أُمُّهَ لَكُمُمُ ﴿ [النساء: ٢٣]: تحريم النكاح. وقوله تعالىٰ: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلمِّيْتَةُ ﴾ [المائدة: ٣]: تحريم الأكل، ونحو ذلك، ولا خلاف في دلالة الآيتين، مما يدل علىٰ صحة القاعدة(١).

وكذلك تحليل بهيمة الأنعام في الآية الثالثة يقتضي العموم؛ ولذلك دخله الاستثناء: ﴿ إِلَّا مَا يُتَّكِنُ عَلَيْكُمُ ﴾، وهو علامة العموم.

ومن أدلتهم على أن الأصل العموم: قوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «لَعَنَ اللهُ الْيَهُودَ؛ حُرِّمَتْ عَلَيْهِمُ الشُّحُومَ: فَجَمَلُوهَا، وبَاعُوهَا» (٢)؛ فإنّه دلَّ على أنَّ تحريم الشحوم أفاد تحريم كل أنواع التصرّف، وإلّا لم يتوجّه الذم عليهم في البيع.

وذهب الكرخي إلى أنّهما يقتضيان الإجمال؛ لأنّه يقتضي تحريم فعل من الأفعال المتعلقة بتلك الأعيان، وهو مضمر فوجب التوقف.

وعند الجمهور أنَّ العُرفَ يعين ذلك كما سبق، فلا إجمال.



<sup>(</sup>١) ينظر: العدة لأبي يعليٰ (٢/ ٥١٨)، المحصول للرازي (١/ ٣/ ٢٤١- ٢٤٥).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه.



### موافق العام لا يخصص العموم

- ١) قوله تعالى: ﴿ كَنْفِظُواْ عَلَى ٱلصَّكَلَوَتِ وَٱلصَّكَلَوْةِ ٱلْوُسْطَىٰ وَقُومُواْ لِللَّهِ
   قَـننِتِينَ ﴾ [البقرة: ٢٣٨].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُٰلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِيتَآيِ ذِى ٱلْقُرْبَ ﴾
   [النحل: ٩٠].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ مَن كَانَ عَدُوًّا لِللّهِ وَمَلَتُ صَالَةٍ وَمُلَتِ عَدُوُّ لِلْهِ وَ وَرُسُلِهِ وَ وَرِسُلِهِ وَوَمِيكَ لَلْهَ عَدُوُّ لِلْكَفِرِينَ ﴾ [البقرة: ٩٨].

#### التحليل الأصولي:

ذهب جماهير العلماء: إلى أنه إذا عطف الخاص على العام، وكان موافقًا له في الحكم: فإنه لا يرفع التعميم (١).

ومثال ذلك: قوله تعالىٰ: ﴿ كَنْفِظُواْ عَلَى ٱلصَّكَوَاتِ وَٱلصَّكَوْةِ ٱلْوُسْطَىٰ ﴾ [البقرة: ٢٣٨].

فالصلاة الوسطى: وهي صلاة العصر على الراجح، هي بعض أفراد الصلوات، ولا يخصص الحكم بها، فلا يقال: إن عموم الصلوات التي تجب المحافظة عليها خصصت بالوسطى.

ومثله قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُٰلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِيتَآيِ ذِى ٱلْقُرْبَ ﴾ [النحل: ٩٠]، فلا يخصص عموم الإحسان بإيتاء ذي القربيٰ.

<sup>(</sup>۱) فواتح الرحموت (۱/ ٣٥٥)، شرح تنقيح الفصول للقرافي، (ص ٢١٩)، جمع الجوامع مع المحلى (٢/ ٣٣)، المسودة، (ص ١٤٢).

\*\*

وكقوله تعالىٰ: ﴿وَمَكَتِ كَتِهِ وَرُسُلِهِ وَجِبْرِيلَ وَمِيكُمْلَ ﴾ [البقرة: ٩٨]، فلا يخصص عموم الملائكة بجبريل وميكال. وفائدة ذكر الخصوص هنا: زيادة التأكيد(١).





شرح الكوكب المنير (٣/ ٣٨٦).



179

## الاستثناء المنقطع واقع في القرآن

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿ لَّا يَسْمَعُونَ فِيهَ الْغُوَّا إِلَّا سَلَمًا ﴾ [مريم: ٦٢].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ فَسَجَدَ ٱلْمَلَنَيْكَةُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ ﴿ ﴿ إِلَا إِبْلِيسَ ﴾ [ص: ٧٣- ٧٤].
  - ٣) قوله تعالىٰ: ﴿مَا لَهُمْ بِهِ عِمِنْ عِلْمٍ إِلَّا ٱنِّبَاعَ ٱلظَّنِّ ﴾ [النساء: ١٥٧].
- ٤) قوله تعالىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَأْكُلُوٓاْ أَمُولَكُم بَيْنَكُم بَيْنَكُم بِالْبَطِلِ إِلَّا أَنْتَكُونَ تِجَكَرَةً عَن تَرَاضٍ مِّنكُمْ ﴾ [النساء: ٢٩].
- ٥) قوله تعالى: ﴿ وَمَالِأَحَدٍ عِندَهُ, مِن نِعْمَةٍ تَجُزَى ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْأَمْلَى ﴾ [الليل: ١٩ ٢٠].
- آ قوله تعالىٰ: ﴿ وَمِنْهُمْ أُمِيُّونَ لَا يَعْلَمُونَ ٱلْكِئْنَبَ إِلَّا أَمَانِيَ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَظُنُّونَ ﴾ [البقرة: ٧٨].
- ٧) قوله تعالى: ﴿يَمُوسَىٰ لَا تَعَفَ إِنِّ لَا يَعَافُ لَدَى ٱلْمُرْسَلُونَ ﴿ إِلَّا مَن ظَلَمَ ثُرَّ بَدَّلَ حُسَنَا بَعَدَسُوٓ وَ فَإِنِي عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [النمل: ١٠-١١].
- ٨) قوله تعالىٰ: ﴿ لَا يَذُوقُونَ فِيهَا ٱلْمَوْتَ إِلَّا ٱلْمَوْتَةَ ٱلْأُولَٰكِ ﴾
   [الدخان: ٥٦].

#### التحليل الأصولي:

الاستثناء المنقطع مثل الاستثناء المتصل، في اللفظ لا في المعنى، وهو كون المستثنى من غير جنس المستثنى منه، أو من جنسه لكن لم يحكم عليه بنقيض حكم المستثنى منه، فهما نوعان:

النوع الأول: الحكم على غير جنس المستثنى منه، ومثاله: قوله تعالى:

\*\*

﴿ لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوًّا إِلَّا سَلَمًا ﴾ [مريم: ٦٢]، فالسلام ليس من جنس اللغو، ومثله قوله تعالىٰ: ﴿ فَسَجَدَ ٱلْمَلَيْكِكُهُ كُلُهُمْ أَجْمَعُونَ ﴿ اللَّهِ إِلَّا إِلِيسَ ﴾ [ص: ٧٣- ٧٤]، وهو ليس من جنس الملائكة عند جماعة، قال الحسن البصري: «ما كان إبليس من الملائكة طرفة عين قط، وإنه لأصل الجن، كما أن آدم أصل الإنس»(١).

وكذلك استثناء الظن من العلم، وهو ليس منه، في الآية الثالثة.

وفي الآية بعدها استثناء التجارة من أكل الأموال بالباطل، والتجارة ليست من جنسها.

وكذلك في قوله تعالى: ﴿وَمَالِأَحَدِ عِندَهُ, مِن يَعْمَةِ جُّزَى ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ تعالى ليس مما يرجوه من غيره (٢٠) وقد قال ابن الزبير: «إنها نزلت في أبى بكر رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ» (٣٠).

وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَمِنْهُمْ أُمِيُّونَ لَا يَعْلَمُونَ ٱلْكِنَبَ إِلَا أَمَانِيَ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَظُنُونَ ﴾ [البقرة:٧٨]، وهي من الاستثناء المنقطع في قول جماعة من المفسرين.

قال الطبري: «وإنما قيل: ﴿أُمِّيُّونَ لَا يَعْلَمُونَ ٱلْكِنَبَ إِلَّا أَمَانِيَ ﴾ [البقرة:٧٨]، والأماني من غير نوع (الكتاب)، كما قال ربنا جل ثناؤه: ﴿مَا لَهُمْ بِهِ عَمْ عِلْمٍ إِلَّا ٱبْنَاعَ ٱلظَّنِ ﴾ [النساء: ١٥٧]، و(الظن) من (العلم) بمعزل. وكما قال: ﴿وَمَالِأُحَدِ عِندَهُ, مِن يَعْمَةٍ تُجْزَى ﴿ اللَّهُ إِلَا ٱبْنِعَاءَ وَجُهِ رَبِهِ ٱلْأَعْلَى ﴾ [الليل: ١٩- ٢٠]». أهـ (١٠).



<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير الطبري في تفسيره (۱/ ٥٠٦)، رقم: (٦٩٦)، وصححه ابن كثير في تفسيره (١/ ٢٠٠).

<sup>(</sup>٢) ينظر: سلالة الفوائد الأصولية، (ص ٢٤٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير في تفسيره (٣٠/ ١٤٦)، والحاكم في مستدركه (٢/ ٥٢٥)، وصححه ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري (٢/ ٢٦٣).



وقوله تعالىٰ: ﴿يَمُوسَىٰ لَا تَعَفَّ إِنِّ لَا يَعَافُ لَدَى ٱلْمُرْسَلُونَ ﴿ اللَّا مَن ظَلَمَ ثُو ّ بَدَّلَ حُسُنَا بَعَدَسُوٓ وَ فَإِنِّ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [النمل: ١٠- ١١]: قد سبق معنا في مبحث عصمة الأنبياء، فمن قال بعموم العصمة: ذهب إلىٰ أن الاستثناء منقطع، وأن المقصود من ظلم من غير المرسلين.

قال ابن الجوزي: «والثاني: أنه استثناء منقطع، والمعنى: لكن من ظلم فإنه يخاف». أهـ(١).

النوع الثاني: الحكم على جنسه، لكن بغير نقيض الحكم الأول.

ومثاله: قوله تعالى: ﴿ لَا يَذُوقُونَ فِيهَا ٱلْمَوْتَ إِلَّا ٱلْمَوْتَ ٱلْأُولَ ﴾ [الدخان: ٥٦]، فالموتة الأولى من جنس الموت، ومع ذلك فهم لا يذوقونها في الآخرة مطلقاً، وإنما المقصود إلا الموتة التي سبقت في الدنيا، فالحكم هنا ليس نقيض الحكم الأول.

والاستثناء المنقطع إنما يصح القول به حيث تعذر الاستثناء المتصل، وهذا قول جمهور العلماء(٢).

وذهب طائفة من الأصوليين إلى أنه مجاز كالقاضي عبدالوهاب وابن الحاجب والغزالي وابن قدامة (٣).

ومن قال بأنه حقيقة يقدر فيه رابط، وهو: (لكن)(١٠).

والخلاف لغوي، فلا أطيل بذكره.

<sup>(</sup>٤) نيل السول، (ص ١٢١).



<sup>(</sup>۱) زاد المسر (٦/ ١٥٧).

<sup>(</sup>۲) انظر: المحصول (۱/  $\pi$ /  $\pi$ )، العضد على ابن الحاجب (۲/  $\pi$ 7)، شرح الكوكب المنير ( $\pi$ 7)، تيسير التحرير (1/  $\pi$ 7).

<sup>(</sup>٣) المنخول، (ص ١٥٩)، العضد على ابن الحاجب (٣/ ٢٨١)، إرشاد الفحول، (ص ١٤٧).

\*

وقد انبنى عليه جواز التخصيص وعدمه، فمن قال: إنه استثناء حقيقة: أجاز التخصيص به، ومن قال بأنه مجازي: لم يجوز التخصيص به (۱)، والله أعلم.





<sup>(</sup>١) ينظر: الخلاف اللفظي عند الأصوليين (٢/ ٢٨٨).



# يشترط في الاستثناء الاتصال حكماً

١) قوله تعالىٰ: ﴿ وَخُذْ بِيَدِكَ ضِغْتًا فَأُضْرِب بِهِ عَوْلَا تَحْنَثُ إِنَّا وَجَدْنَهُ صَابِرًا نَعْمَ ٱلْعَبَدُ ۗ إِنَّهُ وَأَوَّابٌ ﴾ [ص: ٤٤].

٢) قوله تعالى: ﴿ لَا يُوَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغُو فِي آَيْمَنِكُمْ وَلَكِن يُوَاخِذُكُم بِمَا
 عَقَدتُمُ الْأَيْمَانَ فَكَفَّارَتُهُ وَإِطْعَامُ عَشَرَةِ مَسَكِكِينَ ﴾ [المائدة: ٨٩].

#### التحليل الأصولي:

ذهب الجمهور إلى أنه يشترط لصحة الاستثناء: اتصاله بالمستثنى منه في الكلام: إمّا لفظًا، وإمّا حُكْمًا، كأنْ يكونَ الفَصْلُ لِعذرِ أو اعتراض.

واستدلُّوا بقوله تعالىٰ: ﴿ وَخُذْ بِيَدِكَ ضِغْثَا فَأُضْرِب بِهِ عَوْلاَ تَحْنَثُ ﴾ [ص: ٤٤]، فلو صحّ تأخير الاستثناء لأرشده إليه، وجعله طريق بره بدلاً من هذا العمل(١١).

ومثله في الدلالة آية كفارة اليمين المنعقدة؛ حيث أمر بالكفارة دون الاستثناء، فلو جاز الاستثناء متراخياً لأرشد إليه، ولم يرتب الكفارة على الحنث، كما في حديث: «مَنْ حَلَفَ عَلَى يَمِينٍ فَرَأَى غَيْرَهَا خَيْراً مِنْهَا؛ فَلْيُكَفِّرْ عَنْ يَمِينٍه، ولْيَأْتِ الَّذي هُوَ خَيْر»(٢).

وذهب البعض إلى جواز انفصال الاستثناء، ونُقل عن ابن عباس رَضَالِيَّهُ عَنْهُمَّا أَنَّه يَصِحُ الاستثناء في اليمين ولو بعد سنة (٣).

<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين (٥/ ٤٦٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٣/ ١٢٧١)، كتاب الأيمان، باب ندب من حلف يمينا فرأى غيرها خيرا منها، أن يأتي الذي هو خير، ويكفر عن يمينه، رقم: (١٦٥٠) عن أبي هريرة وَعَوَلِسُّعَنهُ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير (١٥/ ١٥١)، والطبراني في الكبير (١١/ ٦٨)، والحاكم في المستدرك =



واستدل لهذا القول بما روي: «أَنَّ النَّبِيَّ صَ<u>اَلِللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ</u> سَأَلَتْهُ اليَهودُ عَنْ عِدَّةِ أَهْلِ الْكَهْفِ، وَمُدَّةِ لُبْثِهِمْ فِيهِ، فَقَالَ: أُخْبِرُكُمْ غَداً، ولَم يَقُلْ إِنْ شَاءَ اللهُ، فَتَأَخَّرَ عَنْهُ الوَحْيُ مُدَّةَ بِضْعَةَ عَشَرَ يَوْمًا، ثُمَّ نَزَلَ عَلَيْه: ﴿وَاَذْكُر رَّبَّكَ إِذَا نَسِيتَ ﴾ فَتَأَخَّرَ عَنْهُ الوَحْيُ مُدَّةَ بِضْعَةَ عَشَرَ يَوْمًا، ثُمَّ نَزَلَ عَلَيْه: ﴿وَاَذْكُر رَّبَّكَ إِذَا نَسِيتَ ﴾ [الكهف: ٢٤]، فَقَالَ: إِنْ شَاءَ اللهُ اللهِ اللهُ الل

ففيه دلالة علىٰ تأخير الاستثناء بضْعَةَ عَشَرَ يومًا، ولا مانع من الزِّيادة.

لكنّ الحديث لا يَصِحُّ، ولو صحِّ لكَانَ قولُه صَّالِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إِنْ شَاءَ اللهُ» راجعًا إلىٰ قوله تعالىٰ: ﴿وَٱذْكُر رَّبَّكَ إِذَا نَسِيتَ ﴾ [الكهف: ٢٤]، لا إلىٰ خبره الأول.

فليس المراد به الاستثناء، وإنما المراد أن الأفعال المستقبلية لا بد أن تقيد بمشيئة الله تعالىٰ؛ امتثالاً لقوله تعالىٰ: ﴿ وَلَا نَقُولَنَّ لِشَائَ عِإِنِّى فَاعِلُ ذَلِكَ غَدًا اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَلَا الكهف: ٢٣ - ٢٤].

وهناك قول ثالث للحسن وعطاء اختاره الزركشي<sup>(۱)</sup>: وهو أنّه يجوز الفصل ما دام في المجلس.

واستدلُّوا على ذلك بأن النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَمَا قال: «لا يُخْتَلَى خَلَاهَا، قَالَ العَبَّاسُ: يَا رَسُولَ اللهِ: إلَّا الإِذْخِرَ؛ فإنَّه لِقَيْنِنَا وبيوتِنَا، فقالَ: إلَّا الإِذْخِرَ»(٣).

<sup>= (</sup>٤/ ٢٠٣)، وصحَّحه الذهبي، وقد ضعَّفه الحافظ أبو موسىٰ المدني، ونازعه الشَّوْكانيُّ في إرشاد الفحول، (ص ١٤٨).

<sup>(</sup>١) مرسل: أخرجه الطبري (١٥/ ١٢٧)، انظر: تفسير ابن كثير (٣/ ٧٢) وزاد المسير (٥/ ١٢٧).

<sup>(</sup>Y) البحر المحيط ( $\xi$ /  $\xi$ ).

<sup>(</sup>٣) أصله في الصحيحين، أخرجه البخاري (١/ ٣٣)، كتاب العلم، باب كتابة العلم، رقم: (١١٢)، ومسلم (٢/ ٩٨٨)، كتاب الحج، باب تحريم مكة وصيدها وخلاها وشجرها ولقطتها، إلا لمنشد على الدوام، رقم: (١٣٥٥).



وفيهما الاستثناءُ في المجلس مع وجود الفاصل.

ويجاب عنه بقصة أيوب عليه السلام؛ فإنَّه لم يقم من مجلسه، فيُحمل استثناء النَّبيِّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ للإذخر بأنّه حكم مستأنف.

فعليه يكون الأرجح هو قول الجمهور.





### العام في الأشخاص عام في الأحوال والأزمنة والأمكنة

171

قوله تعالىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَءَامَنُواْ ٱسْتَجِيبُواْ لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحَيِيكُمُّ وَاعْلَمُواْ أَنَ اللَّهَ يَحُولُ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَقَلِيهِ وَأَنَّهُ وَإِلَيْهِ تُحُشَرُونَ ﴾ [الأنفال: ٢٤].

### التحليل الأصولي:

ذكر هذه المسألة الغزالي والرّازي والزركشيّ وغيرهم (١)، والّذي عليه أكثرهم أنَّ العامَّ دلَّ على استغراق جميع ما يتناوله اللفظ في أصل الوضع في الأعيان والأمكنة والأزمان.

ومما استدلَّوا به: حديث أبي سعيد بن المعلى حينما دعاه النّبيُّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْ وهو في الصلاة فلم يُجبْه، فقال: «أَلَمْ يَقْلِ اللهُ تَعَالَى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱسۡتَجِيبُواْ لِللَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ ﴾ [الأنفال: ٢٤]»(٢)، فاستدلَّ بعموم الآية.

فالشاهد من الآية احتجاج النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم بعمومها في الأعيان والأزمان، فلا يتم الاستدلال إلا بمجموعهما.

واعترض عليهم المخالفون باعتراضات، واحتجّوا بحجج على عدم العموم، كاستدلال القاضي عبد الوهاب بقوله تعالى: ﴿فَأَقَنُلُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدتُّمُوهُم ﴿ وَجَدتُّمُوهُم ﴿ وَجَدتُّمُوهُم ﴾، قال: فلو كان العام في المشركين لكان قوله: ﴿وَجَدتُّمُوهُم ﴾ [التوبة: ٥]. تكراراً، و "حيث": من صيغ العموم في المكان.

ويجاب بأن فائدته التأكيد، فقول الجمهور أرجح؛ حيث لم توجد قرائن، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) انظر: البحر المحيط (٤/ ٣٨)، المحصول (٢/ ٢١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٦/ ١٧)، كتاب تفسير القرآن، باب ما جاء في فاتحة الكتاب، رقم: (٤٧٤) عن أبي سعيد بن المعلىٰ رَحَالِتُهُ عَنهُ.



## يجوز استثناء الأكثر

177

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ شُلْطَكَنُ إِلَّا مَنِ ٱتَبَعَكَ مِنَ ٱلْفَاوِينَ ﴾ [الحجر: ٤٢].
- ٢) قوله تعالى: ﴿ وَإِن تُطِعْ أَكُثَرَ مَن فِ ٱلْأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾
   [الأنعام: ١١٦].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَآ أَكُثُرُ النَّاسِ وَلَوْ حَرَصْتَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ [يوسف: ١٠٣].
- ٤) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكَثَرُهُم بِاللَّهِ إِلَّا وَهُم مُّشْرِكُونَ ﴾ [يوسف: ١٠٦].
  - ٥) قوله تعالىٰ: ﴿ وَقَلِيلٌ مِّنْ عِبَادِيَ ٱلشَّكُورُ ﴾ [سبأ: ١٣].

#### التحليل الأصولي:

القاعدة حول جواز أن يكون المستَثْنَىٰ أكثرَ من الباقي بعد الاستثناء.

فالجمهور يُجوِّزون استثناء الأكثر، ومن أدلتهم:

قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ شُلْطَكُنُّ إِلَّا مَنِ ٱتَبَعَكَ مِنَ ٱلْفَاوِينَ ﴾ [الحجر: ٢٢]، والغاوون أكثر، بدلالة بقية الآيات فكلها تفيد قلة المؤمنين والشاكرين، وكثرة المشركين والضالين، فمجموع آيات الباب صريحة الدلالة لقول الجمهور.

وخالف في ذلك القاضي الباقلاني ورواية عن الإمام مالك والحنابلة وأكثر أهل اللغة (١)، فقالوا: لا يجوز استثناء الأكثر، حتى قال ابن جنّي وابن قُتيبة: إن قول القائل: «هذه مائةٌ إلا تسعينَ»: ليس من كلام العرب(١).

وفصّل بعضهم فأجازه في الصِّفة لا في العدد، ولعله أقرب.

<sup>(</sup>١) شرح الكوكب المنير (٣/ ٣٠٧)، العضد علىٰ ابن الحاجب (٢/ ١٣٨)، الفروق للقرافي (٣/ ١٦٨).

<sup>(7)</sup> البحر المحيط (3/7).



وقد نقل الزركشي عن بعض الأصوليين أنّ الخلاف في هذه المسألة لفظي لا أثر له(١).

لكن نازعه غيره فذكر فروعاً ترتبت على الخلاف(٢)، ومنها:

إذا قال: (لَه عَلَيَّ مائةٌ إلا تسعين)، فعند الجمهور: يلزمه عشرة.

وعند الآخرين: تلزمه المائة، والاستثناء باطل، وفيه بُعد.

إذا قال لزوجته: أنت طالق ثلاثًا إلا طلقتين؛ فعند الجمهور: تقع طلقة، وهو الرّاجح، وعند الفريق الثاني: تقع ثلاثًا، والاستثناء لغو<sup>(٣)</sup>.





<sup>(</sup>١) المرجع السابق (٣/ ٢٩٢).

<sup>(</sup>٢) الخلاف اللفظى عند الأصوليين (٢/ ٢٨٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر: البحر المحيط للزركشي (٤/ ٣٨٥).



## العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب

171

- ا قوله تعالىٰ: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُظَهِرُونَ مِن نِسَآبِهِمْ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُواْ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِّن قَبَلِ أَن يَتَمَآسَاً ذَالِكُو تُوعَظُونَ بِهِ ۚ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ [المجادلة: ٣].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ وَاللَّذِينَ يَرْمُونَ أَزُواجَهُمْ وَلَمْ يَكُن لَمُّمْ شُهَدَآ اُإِلَّا أَنفُسُهُمْ فَشَهَادَةُ أَحَدِهِمْ أَرْبَعُ شَهَادَةُ إِلَّا أَنفُسُهُمْ فَشَهَادَةُ أَحَدِهِمْ أَرْبَعُ شَهَادَةُ إِلَّا أَنفُسُهُمْ فَشَهَادَةُ أَحَدِهِمْ أَرْبَعُ شَهَادَةً إِلَّا أَنفُسُهُمْ فَشَهَادَةُ أَحَدِهِمْ أَنْهُ أَنْهُمْ شَهَادَةً إِلَّا أَنفُسُهُمْ فَشَهَادَةُ أَحَدِهِمْ أَلْمُ يَعْمُ إِلَّا أَنفُسُهُمْ فَسَالِهَا إِلَى إِلَيْهِ إِلْمَا إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَا أَنفُسُهُمْ أَلْمُ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَيْهِ إِلَيْهُ إِلَى اللَّهُ أَنْ أَلْمُ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَيْهِ إِلَى اللَّهُ إِلَيْهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَيْهِ إِلَيْهُ إِلَا إِلَيْهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَاهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَّهُ أَلْهُمْ أَلْكُولُهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ اللَّهُ إِلَيْهُ إِلَيْهِ إِلَى اللَّهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهُ إِلَيْهِ إِلَى اللَّهُ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَا لَهُ إِلَيْهِ اللَّهُ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَّهُ إِلَيْهِ أَلْمُ إِلَيْهِ أَلْمُ أَلِي أَلْمُ أَلَا أَلْمُ أَلْمُ أَلْمُ أَلْمُ أَلِهُ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ أَنْهُ أَلَا أَلْمُ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَى اللَّهُ أَنْهُ أَلْمُ أَلَا أَلْمُ أَلِهُ أَلْمُ أَلْمُ أَلَا أَلْمُ أَلَا أَلْمُ أَلَا أَلْمُ أَلْمُ أَلَا أَلْمُ أَلْمُ أَلْمُ أَلَا أَلْمُ أَلَا أَلْمُ أَلَا أَلْمُ أَلَا أَلْمُ أَلْمُ أَلَا أَلْمُ أَلْمُ أَلْمُ أَلَا أَلْمُ أَلْمُ أَلْمُ أَلْمُ أَلَا أَلْمُ أَلْمُ أَلْمُ أَلِمُ أَلْمُ أَلَا أَلْمُ أَلَا أُلِكُولُوا أَلْمُ أَلِمُ أَلْمُ أَلْمُ أَلْمُ أَلَا أُلِلْمُ أَلِمُ أَلَا أُلْمُ أَلْمُ أَلَا أُل
- ٣) قوله تعالى: ﴿ يُوصِيكُو اللّهُ فِي آولَندِ كُمَّ لِلذَّكِ مِثْلُ حَظِّ الْأَنْتَيَيْنِ ﴾ [النساء: ١١].
- ٤) قوله تعالىٰ: ﴿ يَآ يُهَا الَّذِينَ ءَامَنُوٓ الَّطِيعُوا اللّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُوْلِي الْأَمْنِ مِنكُمْ فَإِن نَنزَعُنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرَّسُولِ ﴾ [النساء: ٥٩].
  - ٥) قوله تعالىٰ: ﴿وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ أَكۡثَرَ شَيْءٍ جَدَلًا ﴾ [الكهف: ١٥].

#### التحليل الأصولي:

إذا ورد لفظ عام على سبب خاص، واللفظ مستقل بنفسه، ولم توجد قرائن دالة على تخصيصه بالحادثة أو السؤال، أو تعميمه فلا يخصص به العموم عند أكثر العلماء، وهو الصحيح عن الإمام الشافعي(١).

وحجتهم أن الصحابة والتابعين استدلوا بالآيات والأحاديث العامة الواردة علىٰ أسباب خاصة في عمومها، ولم يقصروها علىٰ أسبابها، وذلك كآيات اللعان والظهار والمواريث ونحوها (٢).

<sup>(</sup>۱) تشنيف المسامع بجمع الجوامع للزركشي (۲/ ۸۰۱)، شرح الكوكب المنير (۳/ ۱۷۷)، تخريج الفروع على الأصول، (ص ۱۹۳).

<sup>(7)</sup>  $|V_{1}| = 1$   $|V_{2}| = 1$   $|V_{3}| = 1$   $|V_{3}| = 1$   $|V_{3}| = 1$ 



فالشاهد من الآيات الثلاث الأولىٰ في الباب: الإجماع علىٰ العمل بمقتضاها، فيكون الأصل هو العمل بعموم اللفظ(١).

وأما قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ أَطِيعُواْ اللهَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ ﴾ [النساء: ٥٩]، فقد استدل بالآية الباقلاني فقال: «وليس ذلك إلا الرد إلى قوله تعالى، وقول رسول الله صَلَّلتَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ والمصير إلى موجبيهما، دون السبب والسؤال؛ لأن الرد إليهما مخالف للرد إلى الله وإلى رسوله صَلَّاللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ». أهـ(٢).

فالرد إلى السبب ليس رداً إلى النص.

كما استدلوا بالآية الأخيرة والشاهد منها فهم النبي صَالَّلَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمْ، فقد ثبت في الصحيحين استشهاد الرسول صَالَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ بقوله تعالىٰ: ﴿وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ أَكُمْ لَكُوسَكَمْ هو شَيْءٍ جَدَلًا ﴾ [الكهف: ٥٤]، على علي رَضَالِلَهُ عَنْد ما أيقظه النبي صَالِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ هو وفاطمة لصلاة الليل، فقال علي: «يا رسول الله، أنفسنا بيد الله، فإذا شاء أن يبعثنا بعثنا، فانصرف حين قلنا ذلك ولم يرجع إليّ شيئًا، ثم سمعته وهو مول يضرب فخذه، وهو يقول: ﴿وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ أَكُثَرَ شَيْءٍ جَدَلًا ﴾ [الكهف: ٥٤]»(٣)، مع أن الآية نزلت في الكفار الذين يجادلون في القرآن، وهو استدلال صريح علىٰ القاعدة.

القول الثاني: أنه يخصص العموم بالسبب ويقتصر عليه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢/ ٥٠)، كتاب التهجد، باب تحريض النبي صَلَّاللَّمُعَلَيْوسَلِّم على صلاة الليل والنوافل من غير إيجاب، رقم: (١١٢٧) ومسلم (١/ ٥٣٧)، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب ما روي فيمن نام الليل أجمع حتى أصبح، رقم: (٧٧٥).



<sup>(</sup>١) استدلال الأصوليين، (ص ١٣٨).

<sup>(</sup>٢) التقريب والإرشاد للباقلاني (٣/ ٢٩٠).



وهذا القول نسبه البعض للشافعي كما فعل إمام الحرمين والآمدي (۱)، ولكن أنكره الرازي، وقال: «معاذ الله أن يصح هذا النقل عنه». أهر (۲).

وهو قول المزني(٣) والقفال وبعض المالكية(٤).

ولهم جملة من الأدلة النظرية، وأجيب عنها باجوبة ظاهرة، فلا نطيل بذكر ها(٥).

تنبيه: اتفق الفريقان على عموم أحكام اللعان والظهار والسرقة والرجم وغيرها مما نزل بأسباب خاصة، ولكن مأخذ الفريق الثاني القياس على هذه الحوادث، ومأخذ الجمهور عمومات الألفاظ الواردة بهذه الأحكام (٢).

#### ومما ترتب على الخلاف في المسألة:

اختلافهم في حل متروك التسمية، فإن الحنفية والحنابلة استدلوا بعموم آية: ﴿ وَلَا تَأْكُلُواْ مِمَّا لَمُ يُذَكِّرِ ٱسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ ﴾ [الأنعام: ١٢١]، على تحريم كل ما لم يسم عليه عند ذبحه.

واستثنى المالكية والحنابلة ما تركت التسمية عليه نسيانًا؛ للعذر.

<sup>(</sup>١) البرهان للجويني (١/ ٢٥٣)، المستصفى للغزالي (٢/ ٦٠)، الإحكام للآمدي (٢/ ٣٤٧).

<sup>(</sup>٢) نقله في تشنيف المسامع بجمع الجوامع للزركشي (٢/ ٨٠١).

<sup>(</sup>٣) هو الإمام أبو إبراهيم إسماعيل بن يحيى بن إسماعيل بن عمرو المزني المصري، تلميذ الشافعي توفي في رمضان سنة ٢٦٤هـ قال الذهبي يقال: كانت البكر يكون في جهازها نسخة من مختصره، سير أعلام النبلاء، رقم: (٢١٦٧).

<sup>(</sup>٤) المحصول (١/ ٤٥١)، تشنيف المسامع بجمع الجوامع للزركشي (٢/ ٨٠٠)، مختصر ابن الحاجب مع شرحه (٢/ ١١٠).

<sup>(</sup>٥) روضة الناظر مع النزهة (٢/ ١٤٣)، العضد على ابن الحاجب (٢/ ٢١٠).

<sup>(</sup>٦) ينظر تفصيل ذلك في: إتحاف ذوى البصائر (٦/ ١٤٠) وما بعدها.

\*\*

وذهب الشافعي إلى حل متروك التسمية عمداً، وقصر الآية على سبب نزولها، فإنها نزلت فيما يذكر عليه المشركون اسم غير الله(١)، وليس في متروك التسمية.





<sup>(</sup>١) أصول الفقه الذي لا يسع الفقيه جهله، لعياض السلمي، (ص ٢٤٧ - ٢٤٨).



### يجوز الاستثناء من الاستثناء

175

قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّا أَزْسِلْنَا إِلَى قَوْمِ تُجْرِمِينَ ۞ إِلَّا ءَالَ لُوطٍ إِنَّا لَمُنَجُّوهُمْ أَجْمَعِينَ ۞ [الحجر: ٥٨ - ٦٠].

#### التحليل الأصولي:

ذهب جماهير العلماء إلى أنه يجوز الاستثناء من الاستثناء، كما في الآية، حيث استثنى من القوم المجرمين: آل لوط، ثم استثنى من آل لوط: امرأته(١).

ونقل الرازي خلاف بعض الأصوليين، وأجابوا عن الآية بأن الاستثناء الأول منقطع؛ فإن آل لوط ليس من جنس المستثنى منه، وهم القوم المجرمون. وأجيب بأنه استثناء من القوم عموماً، ثم استثني من آل لوط امرأة لوط، فصح الاستدلال(٢٠).

واعترضوا كذلك بأن الاستثناء الثاني وهو: ﴿ إِلَّا آَمْرَأَتَهُ. ﴾ [الحجر: ٦٠]: إنما هو من قوله: ﴿ أَجْمَعِينَ ﴾ [الحجر: ٥٩].

وضُعّف كذلك؛ لأن أجمعين توكيد لآل لوط، فرجع الكلام إلى الاستثناء من آل لوط(٣).

وقد تفرعت على تعدد الاستثناءات مسائل، منها:

إذا قال: له على عشره إلا أربعة وإلا ثلاثة وإلا اثنين: فإن الكل يرجع إلى الأولى فلا يلزم المقر إلا واحداً(٤).

<sup>(</sup>١) ينظر: العدة لأبي يعلىٰ (٢/ ٦٦٦).

<sup>(</sup>٢) ينظر: البحر المحيط للزركشي (٤/ ٧٠٤).

<sup>(</sup>٣) التحبير شرح التحرير (٦/ ٢٦١٨).

<sup>(</sup>٤) الإيماج (٣/ ٢٥١ – ١٥٣).



#### التخصيص بالعقل جائز

140

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿ اللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ [الزمر: ٦٢].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِبُّ ٱلْبَيْتِ ﴾ [آل عمران: ٩٧].

#### التحليل الأصولي:

قد اختلف في جواز التخصيص بالعقل:

فذهب الجمهور إلى التخصيص به؛ استدلالاً بالوقوع(١١).

قال الرازي: «هذا قد يكون بضرورة العقل، كقوله تعالىٰ: ﴿ٱللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ [الزمر: ٦٢]: فإنا نعلم بالضرورة أنه ليس خالقًا لنفسه.

وبنظر العقل، كقوله تعالىٰ: ﴿وَلِلّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِبُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ﴾ [آل عمران: ٩٧]، فإنا نخصص الصبي والمجنون لعدم الفهم في حقهما». أهـ(٢).

ونسب إلى طائفة من الأصوليين نفي ذلك؛ لأنه يؤدي إلى معارضة الشرع، كما يلزم منه النسخ بالعقل(٣).

والخلاف في هذه المسألة قريب من الفظي؛ فالمانعون يقولون بأن هذا من العام الذي أريد به الخصوص، فالخاص لم يدخل أصلاً في العموم، كما قال الشافعي في قوله تعالىٰ: ﴿ٱللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ [الزمر: ٦٢]: «فهذا عام لا



<sup>(</sup>۱) المستصفىٰ (۲/ ۱۰۰)، نفائس الأصول (٤/ ١٤٦٦)، فواتح الرحموت (۱/ ۳۰۱)، المسودة، (ص ۱۰٦).

<sup>(</sup>٢) المحصول (٣/ ١١٣).

<sup>(</sup>٣) الإحكام للآمدي (٢/ ٣١٤)، شرح الكوكب المنير (٣/ ٢٨٠).



خاص فيه، فكل شيء من سماء وأرض وذي روح وغير ذلك فالله خلقه». أهراً. فالله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى غير داخل في هذا اللفظ ابتداء.

والجمهور يجعلون اللفظ العام متناولاً له، والعقل قاض باستثنائه.

وإنما قلنا قريب من اللفظي لما قد يترتب عليه من الاسترسال في حكم العقل(٢).



<sup>(</sup>٢) ينظر تفصيل ذلك في: الخلاف اللفظي عند الأصوليين (٢/ ٢٧٦- ٢٨١).



<sup>(</sup>١) الرسالة، (ص ٥٤).



### التخصيص بالحس جائز

177

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿ تُكمِّرُكُلُّ شَيْءٍ بِأَمْرِ رَبِّهَا فَأَصْبَحُوا لَا يُرَى ٓ إِلَّا مَسَكِنُهُمْ ﴾ [الأحقاف: ٢٥].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ مَانَذَرُ مِن شَيْءٍ أَنْتُ عَلَيْهِ إِلَّاجَعَلَتْهُ كَٱلرَّمِيهِ ﴾ [الذاريات: ٤٢].
  - ٣) قوله تعالىٰ: ﴿وَأُوتِيَتْ مِن كُلِّ شَيْءٍ ﴾ [النمل: ٢٣].

#### التحليل الأصولي:

التخصيص بالحس واقع في القرآن، كما في قوله تعالىٰ: ﴿ تُدَمِّرُكُلُّ شَيْءٍ ﴾: ومعلوم حساً أنها لم تدمر السماوات والأرض والجبال ونحوها.

وقد اعترض عليه بأنه من التخصيص النقلي، فقوله: ﴿بِأَمْرِرَبِّهَا ﴾ خصص العموم في: كل شيء.

وأجيب بأنه متعلق بالفعل ﴿ تُكمِّرُ ﴾ [الأحقاف: ٢٥]، أي أن هذا التدمير كان بأمر الله تعالىٰ.

ومثلها الآية الثانية؛ فإن الريح لم تجعل كل شيء أتت عليه كالرميم من الجبال ونحوها.

وقوله: ﴿وَأُوبِيَتْ مِن كُلِّ شَيْءٍ ﴾ [النمل: ٢٣]، فإن الحس قد دلنا علىٰ أن بعض الأشياء لم تؤتها ملكة سبأ، كعرش سليمان عليه الصلاة والسلام.

وقد يعترض على هذه الأمثلة وغيرها من أمثلة بالاعتراض السابق: وهو أنه من العام الذي أريد به الخصوص، أي أن ما خرج بالحس لم



يدخل أصلاً (١).

والجواب كما سبق في التخصيص بالعقل بأن الخلاف في كونه هنا عاماً مخصوصاً، أو عاماً أريد به الخصوص أقرب إلى الخلاف اللفظي.



<sup>(</sup>١) ينظر: الإشارات الإلهية للطوفي، (ص ٤٧٤).



# الاستثناء المتعقب للجمل يعود على الجميع إلا بقرينة

177

- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُّؤْمِنَةٍ وَدِيَةٌ مُسَلَمَةٌ إِلَى اَهْ لِهِ عَ إِلَا أَن نَصَكَدَ قُوا ﴾ [النساء: ٩٢].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّ اللَّهَ مُبْتَلِيكُم بِنَهَ رِفَمَن شَرِبَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنِي وَمَن لَمْ يَظْعَمْهُ فَإِنَّهُ مِنِي إِلَّا مَنِ اُغْتَرَفَ غُرْفَةً إِيكِهِ عَ ﴿ [البقرة: ٢٤٩].
- إن قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَقَرَبُواْ ٱلصَّكَلُوةَ وَأَنتُمْ شُكَرَىٰ حَتَىٰ تَعْلَمُواْ مَا نَقُولُونَ وَلَا جُنُبًا إِلَّا عَابِرِي سَبِيلِ حَتَىٰ تَغْتَسِلُواْ ﴾ [النساء: ٤٣].
- ٥) قوله تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ ثُمَّ لَرْ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ شُهَلَآءَ فَاجْلِدُوهُمْ ثَمَنِينَ
   جَلْدَةً وَلا نَقْبَلُواْ لَهُمْ شَهَدَةً أَبَدًا وَأُولَئِهِكَ هُمُ ٱلْفَسِقُونَ ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ مِنْ بَعَدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُواْ
   فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [النور: ٤ ٥].

#### التحليل الأصولي:

إذا ورد المخصص بعد جمل متعاطفة بالواو، فهل يرجع التخصيص للكل، أو للأخيرة فقط؟

ذهب الجمهور إلى أنه يعود على جميع الجمل(١١).

<sup>(</sup>١) المستصفىٰ (٢/ ١٧٤)، مختصر ابن الحاجب مع شرحه (٢/ ١٣٩)، روضة الناظر (٢/ ٢٥٧).



والقول الثاني: أنه يعود إلى الجملة الأخيرة، وهو مذهب الحنفية واختيار الرازي(١٠).

# وأقول تحريراً لمحل النزاع، ووضعا للأدلة في محالها:

أو لاً: إذا دلت قرينة على عود الاستثناء للجميع: فيعمل بها، كقوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللّهِ إِلَهًا ءَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللّهُ إِلّا بِالْحَقِّ وَلَا يَزْنُونَ ۖ وَمَن يَفْعَلُ ذَاكِ يَلْقَ أَثَامًا ﴿ يُومَ يَفْعَلُ ذَاكِ يَوْمَ الْقَيْمَةِ وَيَخْلُدُ فِيهِ عَنْ نُورُنَ وَمَن يَفْعَلُ ذَاكِ يَلْقَ أَثَامًا ﴿ يَ يُضَاعَفُ لَهُ الْفَكَذَابُ يَوْمَ الْقِيْمَةِ وَيَخْلُدُ فِيهِ عَنْ فَيْ وَمَن يَفْعَلُ ذَاكِ يَلْقَ أَثَامًا ﴿ يَ يُعْمَلُ صَلِحًا فَأَوْلَتِهِ مَا يَوْمَ الْقِيْمَةِ وَيَخْلُدُ فِيهِ مَا يَعْمَلُ مَن يَابَ وَءَامَن وَعَمِلَ عَكَمَلًا صَلِحًا فَأَوْلَتِهِكَ يُبَدِّلُ اللّهُ سَيّعَاتِهِم مَنَابَ وَءَامَن وَعَمِلَ عَكَمَلًا صَلِحًا فَأَوْلَتِهِكَ يُبَدِّلُ اللّهُ سَيّعَاتِهِم مَن الْجَمِع عَلَى اللّهُ عَنْ فَوْلًا رَحِيمًا ﴾ [الفرقان: ٢٨ - ١٠]، فالإجماع على قبول التوبة من الجميع.

ثانياً: وإذا دلت قرينة على عدم عوده على الجميع، أو على عوده إلى جملة معينة: فيعمل بالقرينة أيضاً، كقوله تعالى: ﴿فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُّؤَمِنَةٍ وَدِيَةٌ مُسَلَّمَةُ اللهَ أَن يَصَّدَ قُوا ﴾ [النساء: ٩٢]، فهو عائد إلى الدية؛ لأن الرقبة كفارة، وليست ملكاً لهم.

وكقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ مُبْتَلِيكُم بِنَهَ وَمَن شَرِبَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنِي وَمَن لَمْ يَطْعَمْهُ فَإِنَّهُ وَمِنَ الْاستثناء لَمْ يَطْعَمْهُ فَإِنَّهُ ومِنِي إِلَّا مَنِ ٱغْتَرَفَ غُرْفَةً بِيكِهِ عَ ﴿ [البقرة: ٢٤٩]، فهنا الاستثناء عائد إلى الجملة الأولى.

ومثله قوله تعالىٰ: ﴿لَا تَقَرَبُوا ٱلصَّكَاوَةَ وَأَنتُمْ سُكَرَىٰ حَتَىٰ تَعْلَمُواْ مَا نَقُولُونَ وَلَا جُنُبًا إِلَّا عَابِرِي سَبِيلٍ حَتَىٰ تَغْتَسِلُواْ ﴾ [النساء: ٤٣]، يعود علىٰ الجنب، فلا يقرب السكران الصلاة وإن كان عابر سبيل.

<sup>(</sup>١) ذكره الرازي في المعالم كما في البحر المحيط للزركشي (٤/ ١٣)، وانظر: أصول السرخسي (١/ ٢٧٥)، التلويح على التوضيح (٢/ ٣٠٣).

\*\*

ثالثاً: النزاع فيما إذا لم توجد قرائن، كقوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ ثُمُّ لَمْ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ شُهُلَاءً فَأَجْلِدُوهُمْ ثَمَنِينَ جَلْدَةً وَلَا نَقْبَلُواْ لَهُمْ شَهَدَةً أَبَداً وَأُولَئِكَ هُمُ ٱلْفَسِقُونَ مُمَّ لَمْ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ شُهُلَاءً فَأَوْلَئِكَ هُمُ ٱلْفَسِقُونَ وَلَا نَقْبَلُواْ لَهُمْ شَهَدَةً أَبَداً وَأُولَئِكَ هُمُ ٱلْفَسِقُونَ اللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيدٌ ﴾ [النور: ٤ - ٥]، فمن تاب هل تسقط عنه الأحكام الثلاثة: (الجلد، وقبول الشهادة، ووصف الفسق)؟

أما الجلد: فقد خرج بقرينة كونه حقاً لآدمي، فيبقى قبول الشهادة، وهو محل النزاع، والاستدلال بالآية على مذهب الجمهور.

وكقوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «لا يؤمّنَ الرجلُ الرجلَ في سلطانه، ولا يجلس على تكرمته إلا بإذنه» (١)، فهل الاستثناء راجع إلى الإمامة والجلوس أم الجلوس فقط؟ هذه صورة النزاع (٢).

أما الجمهور فقالوا: اتفق أهل اللغة علىٰ أن تكرار الاستثناء عقب كل جملة عِي ولُكنة، فلو كان الاستثناء يعود إلىٰ أقرب مذكور فقط: لكان الاستثناء عقب كل جملة من مستحسنات اللغة، ولم يكن مستهجناً(٣).

والعطف بالواو يوجب نوعاً من الاتحاد بين الجمل فتصير كالجملة الواحدة. كما أن غالب الاستثناءات في الكتاب والسنة واللغة تعود على الجميع والأصل الغالب(٤).

وأما الحنفية ومن وافقهم فقالوا: إن الاستثناء إنما وجب رده إلى ما قبله ضرورة؛ لأنه لا يستقل بنفسه، فإذا عاد إلى أقرب مذكور حصلت الفائدة ولا



<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١/ ٤٦٥)، كتاب الصلاة، باب من أحق بالإمامة، رقم: (٦٧٣)، عن عبد الله بن مسعود رَحَلَيْقُعَهُ.

<sup>(</sup>٢) ينظر: أثر الاختلاف في القواعد الأصولية، (ص ٢٣٦).

<sup>(</sup>٣) إتحاف ذوى البصائر (٦/ ٣٢٧).

<sup>(</sup>٤) ذكره ابن تيمية كما في شرح الكوكب المنير (٣/ ٣٢٣).



حاجة للعود لما قبله.

وكذلك فإن الجمل مفصولة بحرف العطف فأشبهت ما لو فصل بينها بكلام آخر(۱).

وقعت بين الفريقين مناقشات طويلة، والمتأمل في القولين يترجح له مذهب الجمهور؛ لقوة أدلتهم (٢).

#### ثمرة الخلاف:

قبول شهادة التائب من القذف عند الجمهور، وعدم قبولها عند الأحناف.

لو قال: أنت طالق طلقتين وطلقة إلا واحدة فهي طلقتان عند الجمهور، وثلاث عند الأحناف<sup>(٣)</sup>؛ وذلك لأن الاستثناء راجع إلى الطلقة فيكون باطلا لعدم جواز استثناء الكل، فتبقى الطلقتان مع الطلقة ومجموعها ثلاثة.

<sup>(1)</sup> فواتح الرحموت (١/  $^{87}$ )، الإحكام للآمدي (٢/ ٤٤٠).

<sup>(</sup>٢) شرح الكوكب المنير (٣/ ٣٢٢) وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) أثر الاختلاف في القواعد الأصولية، (ص ٢٤٠).



### يجوز تخصيص العام إلى أن يبقى واحد

144

قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْمٍ مَّ مُلْطَّنَ ۚ إِلَّا مَنِ ٱتَّبَعَكَ مِنَ ٱلْغَاوِينَ ﴾ [الحجر: ٤٢].

#### التحليل الأصولي:

هذه المسألة لها تعلق بمسألة استثناء الأكثر التي سبقت، فالقاعدة تنص على أنه يجوز التخصيص إلى الواحد، وهو مذهب الجمهور من الحنفية والشافعية والحنابلة وابن الحاجب وغيره من المالكية(١)، وحكي إجماعاً في (من) و(ما) ونحوهما(٢).

واستدلوا بالآية، فإن الأكثر هم الغاوون كما سبق، فجاز استثناؤهم، ولا حد لذلك إلىٰ أن يبقىٰ واحد.

القول الثاني: أنه لا بد أن يبقىٰ كثرة وإن لم تقدر، وهو اختيار الغزالي والرازى وأكثر المعتزلة، وحكاه الآمدى وابن الحاجب عن الأكثرين<sup>(٣)</sup>.

وقالوا بأن الاستثناء لا يرد في لغة العرب كذلك، وقد أنكره جمع من أئمة اللغة، فلو قال رجل: صمت الشهر إلا تسعة وعشرين يومًا: لم يكن متكلمًا بالعربية(٤).

<sup>(</sup>٤) كما أنكر ذلك ابن جني وابن قتيبة والزجاج، ينظر: إتحاف ذوي البصائر (٦/ ٣١٢).



<sup>(</sup>١) العضد على ابن الحاجب (٢/ ١٣١)، جمع الجوامع مع المحلي (٢/ ٣)، شرح الكوكب المنير (٣/ ٢٧٢).

<sup>(</sup>٢) شرح تنقيح الفصول للقرافي، (ص ٢٢٤).

<sup>(</sup>٣) مختصر ابن الحاجب مع شرحه (٢/ ١٣٠)، الإحكام للآمدي (٢/ ٢٨٤)، المحصول للرازي (٣/ ٣٨٤)، المستصفى (٢/ ٣٦).



القول الثالث: أنه يجوز التخصيص إلىٰ أقل الجمع، وهو قول بعض الحنفية والحنابلة(١).

والراجح هو قول الجمهور، وهو الجواز؛ فلا مانع منه شرعاً ولا لغة، والله أعلم (٢).



<sup>(</sup>۱) وهو قول المجد وأبي بكر الرازي شرح الكوكب المنير (٣/ ٢٧٢)، المسودة، (ص ١١٧)، فواتح الرحموت (١/ ٣٠٦)، تيسير التحرير (١/ ٣٢٦).

<sup>(</sup>٢) ينظر تفصيل المسألة في: البحر المحيط للزركشي (٤/ ٧٣٤) وما بعدها، شرح الكوكب المنير (٢/ ٢٧١) وما بعدها.



### أقل الجمع ثلاثة إلا بدليل

179

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿ فَإِن كَانَ لَهُۥٓ إِخْوَةٌ فَلِأُمِّهِ ٱلسُّدُسُ ﴾ [النساء: ١١].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ وَإِن طَآبِهَنَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْنَتَلُواْ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَهُمَا ﴾
   [الحجرات: ٩].
  - ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ هَٰذَانِ خَصْمَانِ ٱخْنَصَمُواْ فِي رَبِّهِمْ ﴾ [الحج: ١٩].
  - ٤) قوله تعالىٰ: ﴿إِن نَنُوبآ إِلَى ٱللَّهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُمَّا ﴾ [التحريم: ٤].

#### التحليل الأصولي:

لا خلاف في أن لفظ الجمع قد يطلق ويراد به الاثنين، بل وقد يراد به الواحد إذا دلت عليه قرينة، وإنما الخلاف في لفظ الجمع المطلق الذي لم تحتف به قرائن، هل أقله الثلاثة أم الاثنان؟

والمشهور بأن أقل الجمع ثلاثة: وهو مذهب جمهور العلماء من الأصوليين، والفقهاء، وأهل اللغة(١).

وآيات الباب تدل على أنه إذا دل دليل حمل الجمع على الاثنين، واستدل بها من قال بأن أقل الجمع اثنان، وهو قول القاضي أبي بكر الباقلاني، والباجي (٢)،

<sup>(</sup>٢) هو الإمام سليمان بن خلف بن سعد التجيبي أبو الوليد الباجي القرطبي المالكي، له مؤلفات في الأصول والمنتقى شرح الموطأ، توفي سنة (٤٧٤هـ). وفيات الأعيان (١/ ٢١٥)، تذكرة الحفاظ (٣/ ١١٧٨).



<sup>(</sup>١) اللمع للشيرازي (٧٢)، الإحكام لابن حزم (٤/ ٣٩١).



وابن الماجشون(١) من المالكية، والظاهرية وبعض الشافعية(٢).

ففي قوله تعالىٰ: ﴿فَإِن كَانَ لَهُ وَإِخُوةٌ فَلِأُمِّهِ ٱلسُّدُسُ ﴾ [النساء: ١١]، لا خلاف أن الأثنين جمع.

ولكن الحجب بالاثنين علم بدليل الإجماع، وليس بمجرد الدلالة اللغوية للآية.

وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِن طَآبِهَنَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْنَتَلُواْ فَأَصَّلِحُواْ بَيْنَهُمَا ﴾ [الحجرات: ٩]، فضمير الجمع عائد على الطائفتين.

و مثله قوله تعالىٰ: ﴿ هَٰلَا اِن خَصْمَانِ ٱخْنَصَمُواْ فِي رَبِّهِمْ ﴾ [الحج: ١٩]، فالجمع راجع للخصمين.

وقوله تعالىٰ: ﴿إِن نَنُوبا ٓ إِلَى اللَّهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُما ﴾ [التحريم: ٤]، وهما قلبان فقط.

ولا خلاف في جواز إطلاق الجمع على الاثنين بل قد يطلق على الواحد، مثل قوله تعالى: ﴿ أَمَّ يَحُسُدُونَ ٱلنَّاسَ ﴾ [النساء: ٤٥]، والمراد به النبي صَلِّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كما سبق، فهذا خارج محل النزاع.

فتبقىٰ هذه الآيات دالة علىٰ القيد في القاعدة، وأما أصل القاعدة فدليلها اللغة؛ فقد فرقت بين المثنىٰ والجمع<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>۱) هو عبدالملك بن عبدالعزيز بن عبدالله التميمي أبو مروان ابن الماجشون المالكي توفي سنة (۲) هو عبدالملك بن عبدالله الأعيان (۲/ ۲٤٠)، الأعلام (٤/ ١٦٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: أصول السرخسي (١/ ١٥٢) المستصفىٰ (٢/ ٩٢)، شرح تنقيح الفصول للقرافي، (ص ٢٣٥)، شرح الكوكب المنير (٣/ ١٤٨).

<sup>(</sup>٣) شرح تنقيح الفصول للقرافي، (ص ٢٣٣)، الإحكام للآمدي (٢/ ٢٢٢)، القواعد والفوائد الأصولية، (ص ٢٣٨)، البحر المحيط للزركشي (٤/ ١٨٦)، شرح الكوكب المنير

والخلاف تبنى عليه فروع كثيرة، منها: أن من قال: لله علي صيام أيام: فعلى قول الجمهور: يجزئه ثلاثة. وعلى القول الثاني: يجزئ اليومان فقط.

وكذلك على قول الجمهور: لو قال لزوجته: أنت طالق طلقات فتقع الثلاث. وعلى القول الثاني: تقع طلقتان فقط(١).



<sup>(</sup>١) والمسألة أفردت في كتاب: أقل الجمع عند الأصوليين وأثر الاختلاف فيه، للدكتور عبدالكريم النملة.



<sup>(</sup>٣/ ١٤٧) وما بعدها، فواتح الرحموت (١/ ٢٧٠)، إرشاد الفحول، (ص ١٢٣).



### المطلق والمقيد



### الفصل الثالث

#### يحمل المطلق على المقيد إذا اتحد الحكم والسبب

14.

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿وَأَشْهِدُواْ ذَوَى عَدْلِ مِّنكُو ﴾ [الطلاق: ٢].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿وَٱسۡتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِن رِّجَالِكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٨٢].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةَ وَٱلدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْخِنزِيرِ وَمَا أُهِلَ
   بِهِ عِلْمَيْرِ ٱللَّهِ ﴾ [البقرة: ١٧٣].
- ٤) قوله تعالىٰ: ﴿ قُل لَا أَجِدُ فِي مَا أُوحِى إِلَىٰ مُحَرَّمًا عَلَىٰ طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَإِلَّا أَن يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمَا مَّسْفُوحًا ﴾ [الأنعام: ١٤٥].

#### التحليل الأصولي:

المطلق في اللغة: ما ليس بمقيد، وناقة مطلقة: أي لا عقال عليها و لا قيد، وأصله من طلق، وهو الانفكاك، ومنه الطلاق، ومطلق التصرف(١).

اصطلاحاً: اختلف فيه الأصوليون، وتنوعت طرائقهم في صياغته، ويمكن حصر تعريفاتهم في طريقتين:

الأولى: طريقة من نظر إليه باعتبار أفراده.

والثانية: طريقة من نظر إليه باعتبار ماهيته وحقيقته (٢).

<sup>(</sup>۱) معجم مقاييس اللغة (۳/ ٤٢٠)، لسان العرب (۱۰/ ٢٢٦)، معجم لغة الفقهاء، (ص ٢٩١، ٤٣٦).

<sup>(</sup>٢) روضة الناظر (٢/ ٦٥)، كشف الأسرار (١/ ١٨٧)، الإحكام للآمدي (٣/ ٣).



فمن الأولى: هو ما تناول واحداً لا بعينه باعتبار حقيقة شاملة لجنسه (۱). ومن الثانية: هو المفيد للماهية من غير قيد يدل على وصف.

وهو تعريف جماعة من المالكية (٢)، والماهية هي الحقيقة (٣).

والمقيد لغة: اسم مفعول من القيد، جمعه أقياد وقيود، وله إطلاقات: فتقييد الكتاب شكله؛ لمنعه من التحريف(٤).

اصطلاحاً: هو ما يقابل المطلق، كما قال الشوكاني: «ما يقابل المطلق على اختلاف هذه الحدود المذكورة في المطلق». أهد (٥).

ومثال المطلق: قوله تعالىٰ: ﴿فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ ﴾ [المجادلة:٣].

ومثال المقيد: قوله تعالىٰ: ﴿فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُّؤْمِنَةٍ ﴾ [النساء: ٩٢].

فالرقبة هنا موصوفة بالإيمان، وهو زائد على الحقيقة الشاملة لجنس الرقبة.

ولحمل المطلق على المقيد حالات، منها ما نصت عليه القاعدة:

فإذا اتحد المطلق والمقيد في حكمه الشرعي وسببه الموجب له: فيجب الحكم بالمقيد.



<sup>(</sup>۱) مختصر ابن الحاجب مع شرحه، (ص ۱۳۵)، شرح الكوكب المنير (۳/ ۳۹۲)، قواعد الأصول ومعاقد الفصول، (ص ٦٣).

<sup>(</sup>٢) جمع الجوامع مع المحلي (٢/ ٤٥)، المحصول (١/ ٤٥٨)، البحر المحيط للزركشي (٣/ ٤١٣)، نيل السول، (ص ١٢٢)، الحدود للباجي، (ص ٤٧)، نشر البنود علىٰ مراقي السعود (١/ ٢٦٤)، شرح تنقيح الفصول للقرافي، (ص ٢٦٦).

<sup>(</sup>٣) معجم مصطلحات أصول الفقه، (ص ٣٨١).

<sup>(</sup>٤) القاموس المحيط، (ص ٠٠٤)، معجم لغة الفقهاء، (ص ٥٥٤).

<sup>(</sup>٥) إرشاد الفحول، (ص ٢٤٥).



وقد نقل بعض الأصوليين الإجماع عليه، كما قال الفتوحي: «ذكره المجد إجماعا». أهـ(١).

وقال السبكي: «فهنا لا خلاف أن المطلق محمول على المقيد». أهـ(٢).

وقال الزركشي: «وممن نقل الاتفاق في هذا القسم القاضيان أبوبكر وعبدالوهاب<sup>(٣)</sup> وابن فورك<sup>(٤)</sup> وإلكيا<sup>(٥)</sup> وغيرهم». أهـ<sup>(٢)</sup>.

ولكن نقل ابن برهان (٧) قولاً للحنفية بعدم الحمل، إلا أن الراجح من مذهبهم هو الحمل كما نقله الشوكاني (٨)، ثم نقل خلافاً عن المالكية أيضا رده الشوكاني بأن القاضى عبدالوهاب نقل الاتفاق على الحمل (٩).

<sup>(</sup>٩) إرشاد الفحول، (ص ٢٤٦).



<sup>(</sup>۱) شرح الكوكب المنير (۳/ ۳۹۷)، والمجد هو أبو البركات عبدالسلام بن عبدالله بن تيمية الحراني جد شيخ الإسلام توفي سنة (٦٥٢هـ).

<sup>(</sup>٢) الإيهاج (٢/ ٢٠٠).

<sup>(</sup>٣) هو القاضي أبو محمد عبدالوهاب بن علي بن نصر بن أحمد بن الحسين الثعلبي البغدادي، الفقيه المالكي له مؤلفات عديدة منها شرح الرسالة توفي سنة (٢٢٦ ه). شجرة النور الزكية (١/ ٣٠٣)، رقم: (٢٦٦).

<sup>(</sup>٤) هو أبوبكر محمد بن الحسن بن فورك الأنصاري الأصبهاني الشافعي، متكلم فقيه مفسر أصولي وأديب ونحوي توفي سنة (٦٣٦هـ).

<sup>(</sup>٥) هو الإمام الفقيه عماد الدين علي بن محمد بن علي، أبو الحسن الطبري، المعروف بإلكيا الهراسي الشافعي له تفسير مشهور توفي سنة (٣٤٠ه). عن الخلاف اللفظي عند الأصوليين (٢/ ٣٩٥).

<sup>(</sup>٦) البحر المحيط للزركشي (٣/ ٤١٧).

<sup>(</sup>٧) هو أحمد بن علي بن محمد بن محمود بن سعيد بن محمد الغزنوي فقيه متكلم أصولي ذاعت شهرته حتى بلغ الرئاسة في الأصول كان حنبليا ثم انتقل إلى مذهب الشافعي صنف في الأصول البسيط والوسيط والأوسط والوجيز توفي سنة (١٨٥٥). طبقات الشافعية (٦/ ٣٠).

<sup>(</sup>٨) إرشاد الفحول، (ص ٢٤٦)، ينظر: أصول السرخسي (١/ ٢٦٨).



وكذلك الشريف التلمساني<sup>(۱)</sup> نقل الاتفاق أيضاً، حيث قال: «فأما إن اتحدت في السبب والحكم فلا خلاف في أنه يحمل المطلق على المقيد». أهـ<sup>(۲)</sup>.

فالظاهر أن الاتفاق واقع في الجملة، ومما يدل على هذه الصورة: الوقوع، كما في قوله تعالى: ﴿وَٱسۡتَشۡمِدُواْ شَهِيدَيْنِ مِن رِّجَالِكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٨٢]، قيد بالعدالة اتفاقًا؛ لقوله تعالى: ﴿وَأَشْمِدُواْ ذَوَى عَدْلِ مِّنكُرُ ﴾ [الطلاق: ٢].

وقد ذكره دليلاً لهذا القول القاضي أبو يعلى وغيره (٣)، وهو مركب من دليلي القرآن والإجماع.

وقوله تعالىٰ: ﴿إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةَ وَٱلدَّمَ ﴾ [البقرة: ١٧٣]، قيد الدم بالمسفوح، في قوله تعالىٰ: ﴿أَوْدَمَا مَّسْفُوحًا ﴾ [الأنعام: ١٤٥].

ومن أدلتهم أن حمل المطلق على المقيد أسلوب من أساليب العرب، فهم يثبتون ثم يحذفون؛ اتكالاً على المثبت، وأمثلة ذلك قول الشاعر(؟):

فمن يك أمسى بالمدينة رحله فإني وقيار بها لغريب أي فإني غريب وقيار غريب أيضاً، وقول الشاعر (٥): نحن بما عندنا وأنت بما عندك راض والرأى مختلف

أي نحن بما عندنا راضون وأنت بما عندك راض.

<sup>(</sup>٥) هو قيس بن الخطيم الأنصاري، وانظر هذه الشواهد في: أضواء البيان للشنقيطي (٦/ ٣٥٧).



<sup>(</sup>۱) هو الإمام أبوعبدالله الشريف محمد بن أحمد بن علي بن يحيىٰ بن علي، ينتهي نسبه إلىٰ الحسن ابن علي ولد بتلمسان سنة ۷۱۰ هـ أخذ عن أجلة العلماء كالشاطبي وابن فرحون توفي سنة (۷۷۱هـ). الإفادات والإنشاءات للشاطبي، (ص ۱۲۱).

<sup>(</sup>٢) مفتاح الوصول للتلمساني، (ص ١٢٧).

<sup>(</sup>T) العدة  $(T/\Lambda T)$ .

<sup>(</sup>٤) القائل هو خالد بن الحارث البرجمي.



وقد ورد مثله في القرآن، كما في قوله تعالىٰ: ﴿أَكُلُهَا دَآبِمُ وَظِلُهَا ﴾ [الرعد: ٣٥]. أي دائم.

فالقرآن كالكلمة الواحدة فإذا قيد في موضع، أو أطلق في آخر: حمل المطلق على المقيد.

ومن فروع هذه المسألة: أن زكاة الغنم وردت مطلقة في قوله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «في سائمة الغنم الزكاة» (٢)، وقيدت بقوله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «في سائمة الغنم الزكاة» (٢)، والمالكية والخلاف فيها مشهور بين الجمهور الذين قيدوا الزكاة بالسوم، والمالكية الذين أطلقوا.



<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١/ ٢٥٣) عن أنس رَخِوَلِيَّهُ عَنهُ.



<sup>(</sup>۱) أخرجه بهذا اللفظ: أبو داود (۲/ ۹۹)، كتاب الزكاة، باب في زكاة السائمة، رقم: (۱۵۷۲)، عن علي بن أبي طالب رَحَالِيَهُ عَنْهُ، وأخرجه البخاري بغير هذا اللفظ (۲/ ۱۱۸)، كتاب الزكاة، باب زكاة الغنم، رقم: (۱٤٥٤)، عن أنس رَحَالِيَهُ عَنْهُ، بغير هذا اللفظ.



#### المجمل والمبين



## الفصل الرابع

# لا يجوز تأخير البيان عن وقت الحاجة، ويجوز إلى وقت الحاجة

141

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿ فَإِذَا قَرَأْنَهُ فَأَلَبِّعْ قُرَءَ انْهُ إِلَّ اللَّهُ اللَّ
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ وَلِلّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ﴾
   [آل عمران: ٩٧].
  - ٣) قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُنُّكُمْ أَن تَذْبَحُواْ بَقَرَةً ﴾ [البقرة: ٦٧].

#### التحليل الأصولي:

المبين: في اللغة: من البيان أي الوضوح والظهور(١١).

وفي الاصطلاح: اللفظ الدال على المراد إما بالأصالة، وإما بعد البيان(٢).

ويشمل المبين: النص والظاهر والمؤول.

وعكسه المجمل: ومعناه في اللغة: الإبهام والإخفاء، ويأتي بمعنىٰ المحصّل، يقال: أجملت الحساب أي جمعته وحصلته (٣).

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط، (ص ١٥٢٥).

<sup>(</sup>٢) شرح تنقيح الفصول، (ص ١١٠)، بتصرف.

<sup>(</sup>٣) المصباح المنير، (ص ١١٠).



وفي الاصطلاح: عرفه أبو الوليد الباجي (١) بقوله: «ما لا يفهم المراد من لفظه، ويفتقر في بيانه إلى غيره». أهـ (٢).

وعليه فالبيان - كما عرفه الجمهور واستحسنه السمعاني - هو: إظهار المراد بالكلام الذي لا يفهم منه المراد إلا به.

فهو: إخراج المشكل إلىٰ التجلي، أي الوضوح(٣).

وهنا قاعدتان: الأولى: لا يجوز تأخير البيان عن وقت الحاجة:

قال الشوكاني<sup>(3)</sup>: «أن يتأخر عن وقت الحاجة، وهو الوقت الذي إذا تأخر البيان عنه لم يتمكن المكلف من المعرفة لما تضمنه الخطاب، وذلك في الواجبات الفورية لم يجز؛ لأن الإتيان بالشيء مع عدم العلم به ممتنع عند جميع القائلين بالمنع من تكليف ما لا يطاق.

وأما من جوز التكليف بما لا يطاق، فهو يقول بجوازه فقط لا بوقوعه، فكان عدم الوقوع متفقاً عليه بين الطائفتين؛ ولهذا نقل أبوبكر الباقلاني (٥) إجماع أرباب الشرائع على امتناعه». أهدان.

<sup>(</sup>۱) هو الإمام سليمان بن خلف بن سعد بن أيوب، درس بالأندلس ثم رحل إلى المشرق له مصنفات عديدة كالمنتقى والمهذب في اختصار المدونة والإحكام وفصول الأحكام توفي سنة (٤٧٤هـ). شجرة النور الزكية (١/ ١٢٠).

<sup>(</sup>٢) إحكام الفصول للباجي، (ص ٤٨).

<sup>(</sup>٣) شرح تنقيح الفصول، (ص ٢٧٤)، الحدود للباجي، (ص ٤١)، مختصر ابن الحاجب مع شرحه (٢/ ١٦٢)، نشر البنود (١/ ٢٧٧).

<sup>(</sup>٤) هو الإمام محمد بن علي بن محمد بن عبدالله الشوكاني الصنعاني، القاضي المحدث الفقيه المفسر بلغ الاجتهاد وله نيل الأوطار وإرشاد الفحول وفتح القدير توفي سنة (١٢٥٠هـ البدر الطالع (٢/ ٢١٤).

<sup>(</sup>٥) هو الإمام أبوبكر محمد بن الطيب بن محمد بن جعفر ابن الباقلاني له التقريب والتمهيد في الأصول توفي سنة (٣٠٦هـ). تاريخ بغداد (٥/ ٣٧٩).

<sup>(</sup>٦) إرشاد الفحول، (ص ٢٥٩).

**\*\*\*** 

وأما القاعدة الثانية فهي: جواز التأخير إلى وقت الحاجة، وهو وقت وجوب العمل بمقتضى الخطاب: فهذا جائز وواقع مطلقًا، كما في قوله سبحانه: ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِبُّ ٱلْبَيْتِ ﴾ [آل عمران: ٩٧]، بيّنه النبي صَالِللَّهُ عَلَيْهِ وَسَالًم بعد مدة بفعله في حجة الوداع.

وهذا قول جماهير الأصوليين والفقهاء(١).

ومن أدلتهم قوله تعالىٰ: ﴿ فَإِذَا قَرَأَنَهُ فَأَنِّعَ قُرَءَانَهُ, ﴿ اللَّهُ مُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بِيَانَهُ، ﴾ [القيامة: ١٨ - ١٩].

كما استدلوا بقصة البقرة؛ حيث تأخر بيان صفاتها عن وقت الأمر بها.

قال الطوفي: «احتج به من رأى جواز تأخير البيان عن وقت الخطاب إلى وقت الخطاب الخطأ.

وجوابه: أن ذلك وإن كان مفسدة لكن قد يتعلق به مصلحة نية الطاعة، والعزم على الامتثال، وهي أرجح». أهـ(٢).

#### استطراد:

يحصل البيان بطرق كثيرة، منها:

۱ - القول: وهو كثير، كقوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «فيما سقت السماء العشر»(۳)، فهو بيان للحق في قوله سبحانه: ﴿وَءَاتُواْ حَقَّهُ رِيَوْمَ حَصَادِهِ ﴾ [الأنعام: ١٤١]. ٢ - الفعل: أي فعل النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كما قال صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «صلوا كما

<sup>(</sup>۱) ينظر: البحر المحيط (٥/ ١٠٧)، شرح الكوكب المنير (٣/ ٤٥٣)، شرح تنقيح الفصول، (ص ٢٨٢)، الفقيه والمتفقه (١/ ١٢٢).

<sup>(</sup>٢) الإشارات الإلهية، (ص ٥٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢/ ١٢٦)، كتاب الزكاة، باب العشر فيما يسقىٰ من ماء السماء، وبالماء الجاري، ولم ير عمر بن عبد العزيز في العسل شيئًا، رقم: (١٤٨٣)، عن ابن عمر رَضَيَّكَعَنهُ.



رأيتموني أصلي "(١)، وقال صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: «خذوا عني مناسككم "(٢).

فقد حصل بيان الصلاة، والحج بفعله صَ<u>لَّاتَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّ</u>رَ، ودل قوله هنا علىٰ أن فعله من البيان.

٣- الإقرار: وذلك كإقراره صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم عمرو بن العاص على التيمم عند خوف الهلاك من استعمال الماء(٣).

٤ - الإيماء: أي الإشارة كقوله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: «الشهر هكذا وهكذا، وهكذا، وأشار بأصابعه العشر، وقبض الإبهام في الثالثة» (٤)، بمعنى تسعة وعشرين.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١/ ١٢٨)، كتاب الأذان، باب الأذان للمسافر، إذا كانوا جماعة، والإقامة، وكذلك بعرفة وجمع، وقول المؤذن: الصلاة في الرحال، في الليلة الباردة أو المطيرة، رقم: (٦٣١)، عن مالك بن الحويرث كَاللَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢/ ٩٤٣)، كتاب الحج، باب استحباب رمي جمرة العقبة يوم النحر راكبا، وبيان قوله صَلَّاتَهُ عَلَيْهُ عَنْهُ. (لتأخذوا مناسككم»، رقم: ((١٢٩٧)، عن جابر رَضَالِيَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٢٩/ ٣٤٦)، رقم: (١٧٨١٢)، وأبو داود (١/ ٩٢)، كتاب الطهارة، باب إذا خاف الجنب البرد، أيتيمم؟، رقم: (٣٣٤)، وصححه الحاكم (١/ ١٧٧). وفي لفظ أبي داود: «عن عمرو بن العاص، قال: احتَلَمتُ في ليلة باردة في غَزوة ذاتِ السَّلاسِل، فأشفَقتُ أَنْ اغتَسِلَ فأهلِكَ، فتيمَّمتُ، ثمَّ صَلَّيتُ بأصحابي الصُّبح، فذكروا ذلك للنبيِّ صَلَّتَتَعُوسَةً، فقال: يا عَمرو؛ صَلَّيتَ بأصحابِكَ وأنت جُنُبٌ؟، فأخبَرتُه بالذي مَنعَني مِنَ الاغتِسالِ، وقلتُ: إني سمعتُ اللهُ يقولُ: ﴿وَلَا نَقْتُلُوا جِحِحِ اللهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴾ [النساء: ٢٩]، فضَحِكَ رسولُ الله صَلَّتَهُ عَلَيْهِ مَن المَع شَلُ شيئًا».

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٣/ ٢٧)، كتاب الصوم، باب قول النبي صَّالَتَهُ عَلَيْدُوسَلَّمَ: "إذا رأيتم الهلال فصوموا، وإذا رأيتموه فأفطروا»، رقم: (١٩٠٨)، ومسلم (٢/ ٧٦٠)، كتاب الصيام، باب وجوب صوم رمضان لرؤية الهلال، رقم: (١٠٨٠).

٥- الكتابة: كتبيينه صَلَّاتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ للزكوات (١) والديات (٢) في الكتب التي أرسلت مع عماله.

٦- الترك: كتركه صَالَاتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ للتراويح في رمضان خشية أن تفرض عليهم (٣)، وهو بيان لعدم وجوبها، وقد سبق الكلام عن الترك (٤).





<sup>(</sup>۱) ومن ذلك، ما ثبت «عن سالم، عن أبيه، قال: كتب رسول الله صَّالِلَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَي الصدقة فلم يخرجه إلى عماله حتى قبض، فقرنه بسيفه، فعمل به أبو بكر حتى قبض، ثم عمل به عمر حتى قبض...» الحديث، أخرجه أبو داود (۲/ ۹۸)، كتاب الزكاة، باب في زكاة السائمة، رقم: (۱۰۲۸)، واللفظ له، والترمذي (۳/ ۸)، أبواب الزكاة عن رسول الله صَّالِللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَسَلَّم، باب ما جاء في زكاة الإبل والغنم، رقم: (۲۲۱)، وابن ماجه (۱/ ۵۷۳)، كتاب الزكاة، باب صدقة الإبل، رقم: (۱۷۹۸).

<sup>(</sup>٢) وككتابه لعمرو بن حزم إلى أهل اليمن أخرجه الإمام مالك (٢/ ٨٤٩) والبيهقي (٨/ ٧٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢/ ٥٠)، كتاب التهجد، باب تحريض النبي صَلَّاتُهُ عَلَىٰ صلاة الليل والنوافل من غير إيجاب، رقم: (١١٢٩). ومسلم (١/ ٥٢٤)، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب الترغيب في قيام رمضان، وهو التراويح، رقم: (٧٦١)، وفيه: «عن عائشة أم المؤمنين، رَحَوْلِتُهُ عَنَى: أن رسول الله صَلَّاتُهُ عَلَيْوَسَلَّمُ صلیٰ ذات ليلة في المسجد، فصلیٰ بصلاته ناس، ثم صلیٰ من القابلة، فكثر الناس، ثم اجتمعوا من الليلة الثالثة أو الرابعة، فلم يخرج إليهم رسول الله صَلَّاتَتُعُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ فلما أصبح قال: قد رأيت الذي صنعتم، ولم يمنعني من الخروج إليكم إلا أني خشيت أن تفرض عليكم، وذلك في رمضان».

<sup>(</sup>٤) وتفصيله في شرح الكوكب المنير (٣/ ٤٤٦).



#### المحكم والمتشابه



## الفصل الخامس

#### يجوز تأويل المتشابه

117

قوله تعالىٰ: ﴿فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغُ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَكِبَهُ مِنْهُ ٱبْتِعَآءَ ٱلْفِتْنَةِ وَٱبْتِعَآءَ تَأْوِيلَهُ وَلَا اللَّهُ وَٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْمِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَّا بِهِ عَكُلُّ مِّنْ عِندِ رَبِّنا ﴾ تأويله عمران: ٧].

#### التحليل الأصولي:

سبق الكلام عن المحكم والمتشابه، وأن القرآن مشتمل عليهما، وبينا القول في مفهومهما، والكلام هنا عن حكم تأويل المتشابه، وهذه المسألة ممّا كثر فيها النّزاع، وبُنيَتْ عليها خلافات عَقَديّة، وينبغي قبل الخوض فيها معرفة معنى التأويل، وتفصيله كما يلي:

هو لغة: كما سبق من الأوْل، وهو الرجوع والمآل(١)، كما قال الشاعر(٢): أؤول الحكم إلى أهله ليس قضائي بالهوى الجائر

ويأتي بمعنى التفسير والبيان (٣):

وفي الاصطلاح يطلق على معان ثلاثة، كما يلي:

<sup>(</sup>١) الصحاح للجوهري (٤/ ١٦٢٧).

<sup>(</sup>٢) شرح ديوان الأعشى، (ص ٩٦).

<sup>(</sup>٣) لسان العرب (١١/ ٣٢).



المعنى الأول: التفسير والبيان، كما قال صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لابن عباس رَضَالِلَهُ عَنْهُا: «اللهم فقهه في الدين، وعلمه التأويل»(١).

المعنى الثاني: حقيقة الشيء ووقوعه، كما في قوله سبحانه: ﴿هَذَا تَأْوِيلُ رُهُ يَكِيَ مِن قَبِّلُ ﴾ [يوسف: ١٠٠].

المعنى الثالث: وهو المقصود عند الأصوليين والفقهاء والمتكلمين، وهو: صرف اللفظ عن الاحتمال الراجع إلى الاحتمال المرجوح، لدليل يدل عليه (٢).

وعامة أهل العلم أخذوا بهذا التأويل، ولكن بشروط، وهي:

١- أن يكون اللفظ المراد تأويله محتملاً للمعنى المؤول: لغة أو شرعاً أو في عرف التخاطب.

٢- ألا يكون في السياق قرينة مانعة من التأويل.

 $^{(7)}$  و جود دليل أو قرينة تعين إرادة المتكلم بالمعنى المؤول  $^{(7)}$ .

ومثال التأويل الصحيح بشروطه السابقة: قوله تعالىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤ الْإِذَا قُمۡتُمۡ إِلَى ٱلصَّلَوۡةِ ﴾ [المائدة: ٦]، فالقيام إلىٰ الصلاة مصروف إلىٰ معنىٰ قريب، وهو العزم علىٰ أدائها، وليس بعد القيام إليها والشروع فيها.

<sup>(</sup>۱) أخرجه بهذا اللفظ الإمام أحمد (٤/ ٢٢٥)، رقم: (٢٣٩٧)، وصححه أحمد شاكر، وأصله في البخاري (١/ ٤١)، كتاب الوضوء، باب وضع الماء عند الخلاء، رقم: (١٤٣)، كتاب فضائل الصحابة رضي الله تعالىٰ عنهم، باب من فضائل عبد الله بن عباس صَلَيْتَهُمُّهُ، رقم: (٢٤٧٧).

<sup>(</sup>٢) التأويل عند الأصوليين للريس، (ص ٦٩).

<sup>(</sup>٣) الإحكام للآمدي (٣/ ٥٤) روضة الناظر، (ص ١٥٨)، إرشاد الفحول، (ص ١٧٧)، الصواعق المرسلة لابن القيم (١/ ٢٨٩)، الإكليل في التشابه والتأويل لابن تيمية (١٣/ ٢٨٨) ضمن الفتاوئ.



## وأما العلم بالمتشابه، ومعرفة تأويله فعلى مذهبين:

المذهب الأول: أنّ المتشابه لا يعلم تأويله إلا الله، وهو قول الجمهور، ومن أدلتهم:

قوله تعالىٰ: ﴿تَأْوِيلِهِ ۗ وَمَا يَعُلَمُ تَأْوِيلَهُ وَ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ [آل عمران: ٧]، وهي صريحة علىٰ قراءة الوقف؛ لذلك قرأ ابن عبّاس رَجَوَالِلَهُ عَنْهُا: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تَأُويلَهُ إِلاَ اللَّهُ وَيَقُولُ الرّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ آمَنّا بِهِ ﴾ (١).

ويدل عليه حديث: «إذا رَأَيْتَ الَّذِينَ يَتَبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ فَأُولَئِكَ الَّذِينَ سَمَّى اللهُ عَنْهُ فَأُولَئِكَ الَّذِينَ سَمَّى اللهُ عَنْهُ فَأُحْذَرُوهُمْ (٢)؛ ففيه ذَمُّ المتَّبعين للمتشابه؛ ممّا يدلُّ علىٰ عدم معرفة معناه.

المذهب الثاني: أنّ المتشابة يَعلمه الرَّاسِخون في الْعِلْم، وهو قول المتكلِّمين وجماعةٍ؛ كابن قتيبة والنووي وابن تيمية (٣)، وغيرهم، ومن أدلَّتهم:

قراءة الوصل: أي: ﴿وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ وَ إِلَّا اللَّهُ وَالرَّسِخُونَ فِي الْعِلْمِ ﴾ [آل عمران: ٧]، مع حديث: «الحَلالُ بَيّنٌ والْحَرَامُ بيّن، وَبَيْنَهُما مُتَشَابِهَاتٌ لا يَعْلَمُهُنَّ كَثِيرٌ مِنَ النّاسِ (٤)؛ ففيه دلالة على أنَّ قليلاً من النّاس يعلمون المتشابه، وهم الرّاسخون في العلم.

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم (٢/ ٢٨٩) وصححه ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٦/ ٣٣)، كتاب تفسير القرآن، باب ﴿مِنْهُ ءَايَنَتُ مُّحُكَمَتُ ﴾ [آل عمران: ٧]، رقم: (٤٥٤٧)، ومسلم (٤/ ٢٠٥٣)، باب النهي عن اتباع متشابه القرآن، والتحذير من متبعيه، والنهي عن الاختلاف في القرآن، كتاب العلم، رقم: (٢٦٦٥)، عن عائشة وَ وَ النَّهُ عَنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

<sup>(</sup>٣) شرح صحيح مسلم (١٦/ ٢١٨)، تأويل القرآن، (ص ٩٨)، فتاوى ابن تيمية (٦/ ٢٠٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (١/ ٢٠)، كتاب الإيمان، باب فضل من استبرأ لدينه، رقم: (٥٢)، ومسلم (٣/ ١٢٩)، كتاب المساقاة، باب أخذ الحلال وترك الشبهات، رقم: (١٥٩٩)، عن النعمان ابن بشير رَحَالَتُهَنّهُ.

\*\*

ولهم جملة من الآثار عن ابن عبّاس رَضِيَّيَثُعَنْهُا، ومجاهد رَحَيْتُهُ، وغيرهما، وفيها قولهم: إنهم يعلمون المتشابه(١).

ويمكن رفع النِّزاع بمعرفة مفهوم المتشابه والتأويل:

فإذا فُسّر المتشابه بحقيقة الغَيبيّات والصفات واليوم الآخر والرّوح؛ يكون معنى التَّاويل المثبت هو: معرفة معانى النصوص الواردة فيها، ودلالة ألفاظها.

وإذا فُسِّرَ المتشابه بالمشتبه غير الواضح؛ فيكون التأويل المثبت هو معرفة معناه الّذي يختص به الرَّاسخون، وهذا لا يقال بأنه لا يعلم معناه إلا الله؛ إذ ليس في القرآن ما لا سبيل إلى معرفة معناه؛ لأنّه بلغة العرب ومأمور بتدبره (٢٠)، لذلك قال ابن قتيبة: «ولسنا ممَّن يزعم أنّ المتشابه في القرآن لا يعلمه الرَّاسخون في العلم، وهذا غلط من متأوِّليه على اللَّغة والمعنى؛ ولم ينزل الله شيئاً من القرآن: إلا لينفع به عباده، ويدلَّ على معنى أراده». أهـ(٣).





<sup>(</sup>١) ينظر: جامع البيان لابن جرير (٦/ ٢٠٢).

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط (٢/ ١٩٧)، مجموع فتاوي ابن تيمية (٦/ ٤٠٨).

<sup>(</sup>٣) تأويل مشكل القرآن، (ص ٩٨).



#### الظاهر والمؤول



## الفصل السادس

## ١٨٢ الأصل الظاهر ولا يصار إلى التأويل إلا بقرينة

- ا قوله تعالىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَ تَكُم مَّوْعِظَةٌ مِن رَبِّكُمْ وَشِفَآءٌ لِمَا فِي الصَّدُورِ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِلمُؤْمِنِينَ ﴾ [يونس: ٥٧].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿الْرَّ تِلْكَ ءَايَتُ ٱلْكِئنَ ٱلْمُبِينِ ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ قُرُءَ الْ عَرَبِيًا لَعَمَ تَعْقِلُونَ ﴾ [يوسف: ١-٢].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿هَٰذَا بَيَانُ لِلنَّاسِ وَهُدَّى وَمَوْعِظَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [آل عمران:
  - ٤) قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَقَدْ يَسَّرْنَا ٱلْقُرْءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِن مُّذَّكِرٍ ﴾ [القمر: ١٧].
- ٥) قوله تعالى: ﴿وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلٍ إِلَّا جِنْنَكَ بِٱلْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا ﴾ [الفرقان: ٣٣].

#### التحليل الأصولي:

الظاهر: لغة: من الظهور، وهو الوضوح والانكشاف(١).

واصطلاحاً: هو ما دل على معنى راجح واحتمل معنى مرجوحاً(٢)، كقولك: رأيت أسداً، فالمعنى الراجح هو الحيوان المفترس، والمعنى المرجوح

<sup>(</sup>١) المصباح المنير، (ص ١٤٧).

<sup>(</sup>٢) التوقيف على مهمات التعريف للمناوي، (ص ٤٨٩)، إحكام الفصول، (ص ٤٨).



#### هو الرجل الشجاع.

المؤول: لغة: من الأوْل، وهو الرجوع، وقد سبق تفصيله(١).

واصطلاحاً: عكس الظاهر، وهو: ما دل على معنى مرجوح (٢).

وإنما يعمل به إذا عضده دليل أو قرينة تدل عليه، كقولك رأيت أسداً يخطب، فالأسد هنا الرجل الشجاع بقرينة: يخطب.

وهذه القاعدة عليها جماهير العلماء، قال الإمام الشافعي: «القرآنُ عربيُّ، والأحكام فيه على ظاهرها وعمومها، وليس لأحد أن يُحيل منها ظاهراً إلى باطن، ولا عامًّا إلى خاصًّ؛ إلا بدلالةٍ مِن كتاب الله تعالىٰ، فإن لم تكن فسنة رسول الله صَلَّلَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، أو إجماع من عامّة العلماء... وهكذا السنة». أهـ(٣).

فجميع الآيات الدالة على عربية القرآن، وعلى وضوحه وبيانه، وتيسيره للذكر: تدل على هذه القاعدة.

وقد استدل الإمام ابن القيم بآيات كثيرة منها آيات الباب، فقال: «أنزل الله سبحانه الكتاب شفاء لما في الصدور وهدى ورحمة للمؤمنين؛ ولذلك كانت معانيه أشرف المعاني، وألفاظه أفصح الألفاظ، وأبينها، وأعظمها مطابقة لمعانيها المرادة منها، كما وصف سبحانه به كتابه في قوله: ﴿وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثُلِ إِلّا عِنْنَكَ بِأَلْحَقّ وَلَّمَ مَنَ تَغْسِيرًا ﴾ [الفرقان:٣٣].

فالحق هو المعنى والمدلول الذي تضمنه الكتاب، والتفسير الأحسن هو الألفاظ الدالة على ذلك الحق فهي تفسيره وبيانه.

والتفسير أصله في الظهور والبيان... ومنه أسفر الفجر إذا أضاء ووضح،



<sup>(</sup>١) معجم مقاييس اللغة، (ص ٩٨).

<sup>(</sup>٢) البرهان (١/ ٥١١)، الإحكام (١/ ٤٢)، المستصفىٰ (١/ ٣٨٧)، مختصر ابن الحاجب، (ص ١٤٩).

<sup>(</sup>٣) اختلاف الحديث، بهامش الأم (٧/ ٢٧).



ومنه السفر؛ لبروز المسافر من البيوت وظهوره، ومنه السفر الذي يتضمن إظهار ما فيه من العلم وبيانه، فلا بد من أن يكون التفسير مطابقاً للمفسر مفهما له، وكلما كان فهم المعنى منه أوضح وأبين كان التفسير أكمل وأحسن؛ ولهذا لا تجد كلاماً أحسن تفسيراً، ولا أتم بياناً من كلام الله سبحانه؛ ولهذا سماه سبحانه بياناً وأخبر أنه يسره للذكر، وتيسيره للذكر يتضمن أنواعاً من التيسير:

إحداها: تيسير ألفاظه للحفظ.

الثاني: تيسير معانيه للفهم.

الثالث: تيسير أوامره ونواهيه للامتثال.

ومعلوم أنه لو كان بألفاظ لا يفهمها المخاطب لم يكن ميسراً له، بل كان معسراً عليه، فهكذا إذا أريد من المخاطب أن يفهم من ألفاظه ما لا يدل عليه من المعاني، أو يدل على خلافه، فهذا من أشد التعسير، وهو مناف للتيسير». أهـ(١).

ففي كلامه بيان لوجوه الدلالات من الآيات.

وقد توسَّع المتكلِّمون في التأويل، ومنعه بعض أهل الظَّاهر مطلقًا، والراجح التفصيل كما سبق بيانه، فالأصل هو الظاهر إلا لقرينة، وهذه القاعدة مكملة لما سبق (٢).



<sup>(</sup>٢) الإحكام (٣/ ٥٤)، الصواعق المرسلة (١/ ٢٨٩)، الإكليل في التشابه والتأويل (١٣/ ٢٨٨)، التأويل عند الأصوليين، (ص ٦٩).



<sup>(</sup>١) الصواعق المرسلة (١/ ٣٣٠/ ٣٣٢).



#### المنطوق والمفهوم



## الفصل السابع

#### مفهوم المخالفة حجّة

115

١) قوله تعالىٰ: ﴿إِن تَسْتَغُفِرُ لَهُمُ سَبْعِينَ مَرَّةً فَلَن يَغْفِرَ ٱللَّهُ لَهُمْ ﴾ [التوبة: ٨٠].

٢) قوله تعالى: ﴿ فَلَيْسَ عَلَيْكُم حُنَاحٌ أَن نَقَصُرُواْ مِنَ ٱلصَّلَوٰةِ إِنْ خِفْنُمُ أَن يَفْلِنَكُمُ ٱلَّذِينَ
 كَفُرُواْ ﴾ [النساء: ١٠١].

#### التحليل الأصولي:

المنطوق: هو ما دل عليه اللفظ في محل النطق.

المفهوم: هو ما دل عليه اللفظ لا في محل النطق(١).

#### والمفهوم على قسمين:

الأول: مفهوم الموافقة: وهو ما وافق المسكوت عنه المنطوق في الحكم. ويسمى بفحوى الخطاب، ولحن الخطاب، وبالقياس الجلي، وبالتنبيه، وقد سبق معنا في مسألة الاستدلال بالأولى أنه على قسمين: أولوي ومساوي.

الثاني: مفهوم المخالفة، ويسمى دليل الخطاب، وهو: مخالفة حكم المسكوت عنه لحكم المنطوق، وسمي دليل الخطاب؛ لأن دلالته من جنس دلالات الخطاب، أو لأن الخطاب دال عليه، أو لمخالفته منظوم الخطاب(٢).

<sup>(</sup>٢) شرح الكوكب المنير (٣/ ٤٨٩)، الإشارات للباجي، (ص ٩٣)، المستصفىٰ (٢/ ١٩١)،



<sup>(</sup>١) شرح الكوكب المنير (٣/ ٤٧٣).



وقد ذهب الجمهور إلى أنه حجة، حيث لم يوجد مانع من الأخذ به (۱)، واستدلوا بما يلى:

١ - أن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فهم من الشرط انتفاء الحكم عند عدمه، كما في قوله تعالىٰ: ﴿إِن تَسْتَغْفِرُ لَهُمُ سَبْعِينَ مَرَّةً فَلَن يَغْفِر اللَّهُ لَهُمُ ﴾ [التوبة: ٨٠]، قال: «خَيَّرَني رَبِّي فَلَأَزِيدَنَّ عَلَى السَّبْعِينَ» (٢)، فالشاهد من الآية فهم النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لها.

وفيه إشكال سيأتي حله في القاعدة التي تلي هذه القاعدة.

٢- أن الصحابة فهموا من تعليق الحكم بوصف أو شرط انتفاءه عن غيره.

ففي صحيح مسلم أن يعلى بن أمية قال: «قلت لعمر بن الخطاب رَضَالِيَهُ عَنهُ: «فَلَيْسَ عَلَيْكُمُ أُلِّذِينَ كَفَرُوا ﴿ النساء: ١٠١]، ﴿ فَلَيْسَ عَلَيْكُمُ أَلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ [النساء: ١٠١]، فقد أَمِنَ النَّاسُ، فَقَالَ: عَجِبْتُ مِمَّا عَجِبْتُ مِنْهُ، فَسَأَلْتُ رَسُولَ اللهِ صَالِّلَهُ عَلَيْهُ عَنْ ذَلِكَ، فَقَالَ: صَدَقَةٌ تَصَدَّقَ اللهُ بِهَا عَلَيْكُمْ، فَاقْبَلُوا صَدَقَتَهُ (٣)، ففهم من تعليق ذَلِكَ، فَقَالَ: صَدَقَةٌ تَصَدَّقَ اللهُ بِهَا عَلَيْكُمْ، فَاقْبَلُوا صَدَقَتَهُ (٣)، ففهم من تعليق إباحة القصر بالخوف: عدم جواز القصر في حالة الأمن، فيكون الشاهد بضميمة دلالة السنة وإجماع الصحابة.

٣- أن تخصيص الشيء بالذكر لا بد له من فائدة، وإلا كان تطويلاً بغير فائدة، وهو عِي في الكلام(٤).

<sup>(</sup>٤) نزهة الخاطر العاطر (٢/ ١٧٩).



التعريفات للجرجاني، (ص١١٨).

<sup>(</sup>١) إرشاد الفحول، (ص ١٧٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢/ ٩٧)، كتاب الجنائز، باب ما يكره من الصلاة على المنافقين، والاستغفار للمشركين، رقم: (١٣٦٦)، عن عمر بن الخطاب وَعَلَيْتُهَنّهُ. وفيه: «إني خيرت فاخترت، لو أعلم أني إن زدت على السبعين يغفر له لزدت عليها».

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه.



وقد ذهب الحنفية<sup>(۱)</sup>، وجمهور المعتزلة وابن حزم إلى عدم حجية مفهوم المخالفة<sup>(۲)</sup>.

#### واستدلوا بما يلي:

١ - قوله تعالى: ﴿وَبِنَاتِ خَلَانِكَ ٱلنِّي هَاجَرْنَ مَعَكَ ﴾ [الأحزاب: ٥٠]:
 والإجماع واقع على أنه يجوز له أن يتزوج من هاجرن ولم يهاجرن؛ مما يدل على عدم حجية مفهوم الصفة.

وأجيب بأن عدم الحجية في هذا الموضع؛ لدلالة الإجماع، وهذا لا ينفي الحجية مطلقاً.

٢ - قوله تعالىٰ: ﴿وَلاَ تَأْكُلُوها ٓ إِسْرَافًا وَبِدَارًا ﴾ [النساء: ٦]: والإجماع علىٰ أن أكلها ظلماً محرم، سواء كان إسرافاً أو لا؛ وهذا يدل علىٰ عدم حجية مفهوم الصفة، وغيره من المفاهيم مثله(٣).

وأجيب بأنه تعليق بالغالب، وهو من موانع الأخذ بالمفهوم عند الجميع. كما استدلوا ببعض الدلالات اللغوية، وكلها تفيد عدم الحجية عند المانع، أو زيادة الاستفصال(2).

ومن خلال هذا العرض المختصر يظهر رجحان قول الجمهور؛ وذلك لكثرة الشواهد من فهم الصحابة، فمن ذلك لما قال صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: «يقطع الصلاة الكلب الأسود، قال عبدالله بن الصامت لأبي ذر رَضَالِلَهُ عَنْهُ: ما بال الأسود من

<sup>(</sup>٤) التقرير والتحبير شرح التحرير (١/ ١٧٧) الإحكام للآمدي (٣/ ٨١)، إتحاف ذوى البصائر (٦/ ٤١٠).



<sup>(</sup>١) كشف الأسرار لعبد العزيز البخاري (٢/ ٢٥٢).

<sup>(</sup>٢) الإحكام لابن حزم (٢/ ٣٢٣).

<sup>(</sup>٣) استدلال الأصوليين، (ص ٦٧ - ٦٨).



الأحمر من الأصفر؟ فقال: سألت النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كما سألتني فقال: الكلب الأسود شيطان»(١)، وغيرها.

وقد وقعت خلافات فرعية كثيرة بناء على الخلاف في حجية مفهوم المخالفة، منها:

قوله تعالىٰ: ﴿وَإِن كُنَّ أُولَكِ حَمْلِ فَأَنفِقُواْ عَلَيْمِنَ ﴾ [الطلاق: ٦]، تدل الآية بمنطوقها علىٰ وجوب النفقة للمطلقة البائن الحامل، وبمفهومها علىٰ عدم وجوبها للبائن غير الحامل، بمقضىٰ قول الجمهور(٢).



<sup>(</sup>٢) ينظر: التحبير للمرداوي (٦/ ٢٩٣٠)، أثر الاختلاف في القواعد الأصولية، (ص ١٩٠).



<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١/ ٣٦٥)، كتاب الصلاة، باب قدر ما يستر المصلى، رقم: (٥١٠).



#### مفهوم العدد حجة

110

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿ أَلزَانِيةُ وَالزَّانِي فَأَجْلِدُواْ كُلَّ وَحِدِمِّنْهُمَامِأْنَةَ جَلْدَةٍ ﴾ [النور: ٢].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ وَاللَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ ثُمَّ لَرْ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ شُهَلَاءَ فَاجْلِدُوهُمْ ثَمَنِينَ
   جَلْدَةً ﴾ [النور: ٤].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿إِن شَتْغُفِرْ لَهُمْ سَبْعِينَ مَرَّةً فَلَن يَغْفِرَ ٱللَّهُ لَهُمْ ﴾ [التوبة: ٨٠].

#### التحليل الأصولي:

هذا المفهوم داخل في أقسام مفهوم المخالفة كما سبق، لكني أفردته هنا لإشكال وقع في تفسير الآية الأخيرة.

ومفهوم العدد هو: تعليق الحكم بعدد مخصوص، نحو:

قوله تعالى: ﴿ النَّالِيَةُ وَالزَّانِي فَاجْلِدُوا كُلَّ وَنَعِدِ مِّنْهُمَا مِأْثَةَ جَلَّدَةِ ﴾ [النور: ٢]، فمفهو مه عدم الإجزاء في غير هذا العدد إجماعاً.

و مثله قوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِثُمَّ لَمْ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ شُهَلَآءَ فَٱجْلِدُوهُمْ ثَمَنَنِينَ جَلْدَةً ﴾ [النور: ٤].

وجماهير العلماء القائلين بحجّيّة مفهوم المخالفة على حجّية هذا المفهوم.

واستدلُّوا بأدلَّةِ حُجِّية المفهوم، وشواهد الأعداد المجمع عليها(١).

ومن أدلَّتِهم الآية الأخيرة مع الحديث الوارد فيها؛ فإنَّ النَّبِيَّ صَ<u>لَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</u> فهم من العدد انتفاءَ الحكم عن غيره، وذلك في قوله تعالىٰ: ﴿إِن شَـتَغُفِرُ لَهُمُ سَبْعِينَ مَرَّةً

<sup>(</sup>۱) ينظر: مختصر الطوفي، (ص ۱۲۷)، الإحكام للآمدي ( $^{7}$  ٩٤).



فَلَن يَغْفِرَ ٱللَّهُ لَمُمْ ﴾ [التوبة: ٨٠]، حيث قال: «خَيَّرني رَبِّي فَلَأَزِيدَنَّ عَلَى السَّبْعِينَ»(١).

والاستدلال صحيح؛ لأن النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ احتج بمفهوم العدد، لكن ثَمَّة إشكال في الحديث، وهو: أنَّ العدد في الآية للمبالغة، ولا مفهوم له عند جماهير العلماء كما يدلُّ عليه السياق، ومع ذلك فقد احتجَّ به النّبيُّ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ (٢).

ومن أجوبة العلماء على الإشكال أنّ النّبيّ صَلَّالَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ غَلَّب جانِبَ الرَّجاء والرَّحمة، وأراد استمالة قلوب الأحياء؛ ترغيبًا لهم في الاستغفار (٣)، وإلا فذكر الأعداد للمبالغة معلوم في كلام العرب.



<sup>(</sup>٣) الإحكام (٣/ ٧٤).



<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) ينظر: العدة (٢/ ٤٥٥)، نزهة النظر (٢/ ١٧٩).



#### دلالة الاقتران قرينة على الحكم

117

١) قوله تعالى: ﴿ فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَا تَوُا ٱلرَّكُوةَ فَإِخُوانَكُمْ فِي ٱلدِّينِ ﴾ [التوبة: ١١].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُٰلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِيتَآيِ ذِى ٱلْقُرْفِ وَيَنْهَىٰ
 عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنْكِرِ وَٱلْبَغِيُ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٩٠].

٣) قوله تعالى: ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضَّ قُلُ هُو أَذَى فَأَعَرَلُواْ ٱلنِّسَاءَ فِي ٱلْمَحِيضَ قُلُ هُو أَذَى فَأَعَرَلُواْ ٱلنِّسَاءَ فِي ٱلْمَحِيضَ وَلَا نَقْرَبُوهُنَّ حَتَى يَطْهُرُنَّ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُوهُ كَ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ ٱللَّهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلتَّوَرِينَ وَيُحِبُّ ٱلْمُتَطَهِرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢].

#### التحليل الأصولي:

الاقترانُ، أو القِرانُ وهو: أنْ يذكر الشارع أشياء في لفظ واحد، ويعطف بعضها على بعض.

مثل قوله تعالىٰ: ﴿أَوَ جَآءَ أَحَدُّ مِّنَكُم مِّنَ ٱلْغَآبِطِ أَوَ لَكَمْ تُكُم ٱلنِّسَآءَ فَلَمْ تَجِدُواْ مَآءً فَتَيَمَّمُواْ صَعِيدًا طَيِّبًا ﴾ [المائدة: ٦]، فيكون كُلُّ مِن اللَّمْس والغائط موجِبَين للوضوء.

فهذه الدّلالة حُجّة عند الحنابلة، وبعض الحنفية كأبي يوسف، وبعض الشافعية كالمزني، وحكى ذلك الباجي عن بعض المالكية(١)؛ لأن العطف يقتضى المشاركة.

ومما يستدل به: الآية الأولى والآيات الكثيرة التي ورد فيها اقتران الصلاة والزكاة، مع قول أبي بكر رَضِيًا اللهُ عَنْهُ: «واللهِ لأُقَاتِلَنَّ مَنْ فَرَّقَ بَيْنَ ما جَمعَ رَسُولُ



<sup>(</sup>١) البحر المحيط للزركشي (٨/ ١٠٩).



صَلِّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلِّمَ؛ الصَّلاة والزَّكاة »(١)، ففيه فهِم أبو بكر رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ أنَّ حكم الصلاة والزكاة واحدٌ بدلالة الاقترانِ، وإجماع الصحابة على فهمه.

وهو استدلالٌ فيه وجاهة، لكنَّ دلالته من الإجماع لنصوص أخرى لا من مجرد دلالة الاقتران كما هو ظاهر؛ ولذلك نصت القاعدة علىٰ أن دلالة الاقتران يمكن اعتبارها قرينة علىٰ الحكم.

وقد خالف في هذه الدّلالة الجمهور (٢)، وضعّفوا الاحتجاج بها، وقالوا بأن الشركة إنما تكون في المتعاطفات الناقصة، المحتاجة إلى ما تتم به، فإذا تمت بنفسها فلا مشاركة، كما في قوله تعالىٰ: ﴿ مُحَمَّدُ رَّسُولُ اللّهِ وَالّذِينَ مَعَهُ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَالّذِينَ مَعَهُ وَالْمَدِينَ مَعَهُ وَاللّذِينَ مَعَلّمُ اللّهُ ولَيْ اللّهُ ولا تشاركها في الرسالة، ونحو ذلك كثير في النصوص.

ومن حججهم على ذلك الآية الثانية، ووجه الدلالة بينه الحافظ ابن حجر بقوله: «دلالة الاقتران ضعيفة؛ لجمعه تعالى بين العدل والإحسان في أمر واحد، والعدل واجب والإحسان مندوب، قلت: وهو مبني على تفسير العدل والإحسان، وقد اختلف السلف في المراد بهما في الآية فقيل: العدل: لا إله إلا الله، والإحسان: الفرائض، وقيل: العدل: لا إله إلا الله، والإحسان: الإخلاص، وقيل: العدل: لا إله إلا الله كأنك تراه، وهو بمعنى وقيل: العدل: خلع الأنداد، والإحسان: أن تعبد الله كأنك تراه، وهو بمعنى الذي قبله، وقيل: العدل: الفرائض، والإحسان: النافلة، وقيل: العدل: العبادة، والإحسان: التفضل، وقيل: العدل: العبادة، والإحسان: التفضل، وقيل: العدل: العدل: العبادة، وقيل: العدل: العبادة، وقيل: العدل: العدل: العدل: العدل: الإنصاف، والإحسان: التفضل، وقيل:

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲/ ۱۰۵)، كتاب الزكاة، باب وجوب الزكاة، رقم: (۱٤٠٠)، ومسلم (۱) أخرجه البخاري (۲/ ۱۵)، كتاب الأمر بقتال الناس حتى يقولوا: لا إله إلا الله محمد رسول الله، رقم: (۲۰)، عن أبي هريرة رَحَالِتُهُمَنهُ.

<sup>(</sup>٢) اللمع، (ص ٢٤)، التمهيد، (ص ٢٦٧).

\*\*

العدل: امتثال المأمورات، والإحسان: اجتناب المنهيات، وقيل: العدل: بذل الحق، والإحسان: ترك الظلم، وقيل: العدل: استواء السر والعلانية، والإحسان: فضل العلانية، وقيل: العدل: البذل، والإحسان: العفو، وقيل: العدل في الأفعال، والإحسان في الأقوال، وقيل غير ذلك». أهد(١).

واستدلوا كذلك بأنّه يجوز اقترانُ المتضادَّيْن في الأمر والنَّهي كقوله تعالىٰ: ﴿ وَيَشْعَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضِ قُلُ هُو أَذَى فَأَعَرِّلُوا ٱلنِّسَاءَ فِي ٱلْمَحِيضِ وَلَا نَقْرَبُوهُنَّ حَتَى يَطْهُرُنَّ فَإِذَا تَطَهَّرُنَ فَأْتُوهُ بَ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ ٱللَّهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلتَّوَابِينَ وَيُحِبُ ٱلمَّطَهِّرِينَ ﴾ فَإِذَا تَطَهَّرُنَ فَأْتُوهُ بَ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ ٱللَّهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلتَّوَابِينَ وَيُحِبُ ٱلمَّطَهِّرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢]، فالأمر بالوطء ليس للوجوب، بينما النهى واجب.

وكما سبق فإنَّ هَذِه الدِّلالة متوقِّفة على القرائن؛ ولذلك ذكرت أدلة الفريقين، فأدلة المثبتين تدل على أنها قرينة، وأدلة الجمهور المانعين تدل على عدم الحجية لذاتها(٢).

قال ابن القيم: «دلالة الاقتران تظهر قوتها في موطن، وضعفها في موطن، وتساوي الأمرين في موطن، فإذا جمع المقترنين لفظ اشتركا في إطلاقه، وافترقا في تفصيله: قويت الدلالة، كقوله صَلَّلَتُهُ كَلَيْوَسَلَّمُ «الفطرة خمس» (٣) وفي مسلم: «عشر من الفطرة» ثم فصلها، فإذا جعلت الفطرة بمعنى السنة، والسنة هي المقابلة للواجب: ضعف الاستدلال بالحديث على وجوب الختان، لكن تلك المقدمات مصنوعتان، فليست الفطرة بمرادفة للسنة، ولا السنة في لفظ النبي



<sup>(</sup>۱) فتح الباري (۱۰/ ٤٨٠).

<sup>(</sup>۲) شرح الكوكب المنير (۳/ ۲٦۱).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٧/ ١٦٠)، كتاب اللباس، باب قص الشارب، رقم: (٥٨٨٩)، ومسلم (٢/ ٢٢١)، كتاب الطهارة، باب خصال الفطرة، رقم: (٢٥٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم (١/ ٢٢٣)، كتاب الطهارة، باب خصال الفطرة، رقم: (٢٦١).



صَلِّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ هي المقابلة للواجب، بل ذلك اصطلاح وضعي، لا يحمل عليه كلام الشارع، ومن ذلك قوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «حق على كل مسلم أن يغتسل يوم الجمعة، ويستاك، ويمس من طيب بيته»(١) فقد اشترك الثلاثة في إطلاق الحق عليه، إذا كان حقاً مستحباً في اثنين منها كان في الثالث مستحباً...

وأما الموضع الذي يظهر ضعف دلالة الاقتران فيه: فعند تعدد الجمل، واستقلال كل واحدة منهما بنفسها، كقوله صَلَّاتَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الله الله الدائم، ولا يغتسل فيه من الجنابة»(٢)، وقوله: «لا يقتل مؤمن بكافر، ولا ذو عهد في عهده»(٣)، فالتعرض لدلالة الاقتران ههنا في غاية الفساد، فإن كل جملة مفيدة لمعناها، وحكمها، وسببها، وغايتها، منفردة عن الجملة الأخرى، واشتراكهما في مجرد العطف لا يوجب اشتراكهما فيما وراء ذلك...

وأما موطن التساوي فحيث كان العطف ظاهراً في التسوية، وقصد المتكلم ظاهراً في الفرق، فيتعارض ظاهر اللفظ وظاهر القصد، فإن غلب ظهور أحدهما اعتبر، وإلا طلب الترجيح، والله أعلم». أهدناً.

#### ومن فروع هذه القاعدة:

استدلال الإمام مالك على سقوط الزكاة في الخيل بقوله تعالى:

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده: (٢٦/ ٣٢٢)، رقم: (١٦٣٩٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١/ ٥٧)، كتاب الوضوء، باب البول في الماء الدائم، رقم: (٢٣٩). ومسلم (١/ ٢٣٥)، كتاب الطهارة، باب النهي عن البول في الماء الراكد، رقم: (٢٨٢). واللفظ لأبي داود (١/ ١٨٨)، كتاب الطهارة، باب البول في الماء الراكد، رقم: (٧٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٢/ ٢٦٧)، رقم: (٩٥٩). وابن ماجه (٢/ ٨٨٨)، كتاب الديات، باب لا يقتل مؤمن بكافر، رقم: (٢٦٦٠).

<sup>(</sup>٤) بدائع الفوائد (٢/ ٣٥٦)، بتصرف.



﴿ وَٱلْخِيَٰلَ وَٱلْبِغَالَ وَٱلْحَمِيرَ لِتَرْكَبُوهَا وَزِينَةً ﴾ [النحل: ٨]، قال: فقرن بين الخيل والبغال والحمير لا زكاة فيها إجماعًا، فكذلك الخيل.

احتجاج الإمام الشافعي علىٰ وجوب العمرة بقوله تعالىٰ: ﴿ وَأَتِمُّوا ٱلْحَجَّ وَٱلْعُمْرَةَ لِلَهِ ﴾ [البقرة: ١٩٦].

قال البيهقي: قال الشافعي: الوجوب أشبه بظاهر القرآن؛ لأنه قرنها بالحج. قال القاضي أبو الطيب: قول ابن عباس: إنها لقرينتها، إنما أراد أنها قرينة الحج في الأمر، وهو قوله: ﴿ وَأَتِمُوا ٱلْحَجَ وَالْعُمْرَةَ لِلّهِ ﴾ [البقرة: ١٩٦]، والأمر يقتضي الوجوب، فكان احتجاجه بالأمر دون الاقتران(١).



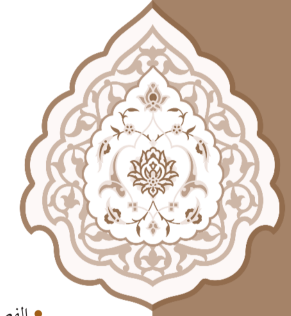


<sup>(</sup>١) ينظر: البحر المحيط (٨/ ١١)، إرشاد الفحول (٢/ ١٩٨).



# الباب الخامس

الاجتهاد والتقليد والتعارض والترجيح



وفيه فصلان:

• الفصل الأول: الاجتهاد والتقليد.

• الفصل الثاني: التعارض والترجيح.





# الاجتهاد والتقليد



# الفصل الأول

#### وفيه مبحثان:

- المبحث الأول: الاجتهاد.
  - المبحث الثاني: التقليد.





#### الاجتهاد



# المبحث الأول

#### الاجتهاد واجب كفائي

147

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَاكَا اَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَ نَفِرُواْ كَافَةً فَلُولَا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةِ مِنْهُمْ طَآبِفَةٌ لِيَ نَفَقَهُواْ فِي ٱلدِّينِ وَلِيُنذِرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوٓ اْ إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَعَذَرُونَ ﴾ [التوبة: ١٢٢].
  - ٢) قوله تعالىٰ: ﴿فَسَّ عُلُوٓا أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [النحل: ٤٣].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ يَآ يُهُا الَّذِينَ ءَامَنُواۤ أَطِيعُوا اللّهَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ وَأُوْلِى اَلْأَمْ ِ مِنكُمْ ۖ فَإِن لَنكُمْ مُوا اللهِ وَاللّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنكُمْ تُوَّ مِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ۚ ذَٰ لِكَ خَيْرٌ وَأَحُسَنُ تَأْمِيلًا ﴾ [النساء: ٥٩].
- ٤) قوله تعالىٰ: ﴿وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَى ٱلْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ
   يَسْتَنْبِطُونَهُ, مِنْهُمْ ﴾ [النساء: ٨٣].
- ٥) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَن قَنَلَهُ مِنكُم مُّتَعَمِّدًا فَجَزَآءٌ مِّثُلُ مَا قَنَلَ مِن ٱلنَّعَمِ يَعَكُمُ بِهِ عَذَوا عَدْلِ مِنكُمْ هَدْيًا بَلِغَ ٱلْكَعْبَةِ أَوْكَفَّرَةٌ طَعَامُ مَسَكِينَ أَوْ عَدْلُ ذَلِكَ صِيَامًا ﴾ [المائدة: ٩٥].

#### التحليل الأصولي:

الاجتهاد لغة: من الجَهد بالفتح، وهو المشقة، والجُهد بالضم، وهو الوسع والطاقة.



فالاجتهاد هو: استفراغ الوسع(١).

واصطلاحا: يعرف باعتبارين:

الاعتبار الأول: باعتبار أنه فعل المجتهد: هو: بذل الفقيه وسعه في النظر المظهر لما قصده الشرع من الأحكام (٢).

الاعتبار الثاني: باعتبار أنه وصف قائم بالمجتهد: هو: ملكة تحصيل الأحكام الشرعية من أدلتها التفصيلية (٣).

والاجتهاد فرض كفاية على الأمَّة؛ إذ لا بُدَّ من وجود مَنْ يبيّن لها أحكامها، وقد عبّر عنها الجمهور بالجواز أو المشروعيّة، والأدقّ ما ذكرته؛ لأنّ الأصل في علوم الشرع الوجوب الكفائي، والاجتهاد رأسها.

#### والآيات دالة على ذلك:

فالآية الأولى: في بيان أن طلب العلم في أصله فرض كفاية، كما سبق في فرض الكفاية، والاجتهاد أخص منه.

وبقية الآيات دالة على وجوب الرجوع إلى أهل العلم والذكر وأولي الأمر، وهي تتضمن وجوب تنصيب المجتهدين للرجوع إليهم، وسؤالهم.

والآية الأخيرة تأمر بالاجتهاد في تحقيق المناط، فكون الصيد المقتول يماثله النوع المعين من النعم اجتهاد في تحقيق مناط الحكم، ولا بد أن يوجد في



<sup>(</sup>١) القاموس المحيط (١/ ٢٨٦)، معجم مقاييس اللغة (١/ ٤٨٧).

<sup>(</sup>۲) ينظر: الحدود للباجي، (ص ٦٤)، التعريفات للجرجاني، (ص  $\Lambda$ )، المستصفىٰ للغزالي (۲) ينظر: العضد علىٰ ابن الحاجب (۲/ ۲۸۹)، شرح الكوكب المنير (٤/ ٤٥٨).

<sup>(</sup>٣) ينظر: التلويح علىٰ التوضيح (٣/ ٦٢)، فواتح الرحموت (٢/ ٣٦٢).



الأمة من يحكم به<sup>(۱)</sup>.

#### وكذلك دلت الأحاديث عليه، ومنها:

قوله صَلَّلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: «إِذَا حَكَمَ الْحاكِمُ فَاجْتَهَدَ ثُمَّ أَصَابَ فَلَهُ أَجْرانِ، وَإِذَا حَكَمَ فَاجْتَهَدَ ثُمَّ أَصَابَ فَلَهُ أَجْرً" (٢)، وفيه الإقرار على الاجتهاد والثواب عليه.

وفيه تنصيب النَّبِيِّ صَ<u>لَّالَلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</u> للمجتهدين؛ ممّا يدلّ على أهمية ذلك مع وجوده <del>صَلَّالَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم</del> وكفايته لأمته؛ فمع عدم وجوده فالتأكيد أولى، والأدلة أكثر من ذلك، وما ذكر طرف منها<sup>(٣)</sup>.

والاجتهاد في هذه الأزمان أيسر منه في الأزمان السابقة، من حيث البحث مع سهولة وسائل العلم، وتعدد أسبابه، قال محمد العاقب(٤):

والاجتهاد اليوم صار أيسرا لو كان إنسان له ميسرا.

لكنه من حيث كثرة النوازل، وتنوعها، وتسارعها: فهو بحاجة إلى كثير من الأدوات، ومن أهمها الاجتهاد الجماعي، عبر المجامع والهيئات.



<sup>(</sup>٤) ينظر: إضاءة الحالك من ألفاظ دليل السالك إلى موطأ الإمام مالك لمحمد حبيب الله الشنقيطي، (ص ١٣٨).



<sup>(</sup>١) سلالة الفوائد الأصولية للسديس، (ص ٨٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٩/ ١٠٨)، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب أجر الحاكم إذا اجتهد فأصاب أو أخطأ، رقم: (٧٣٥٢)، ومسلم (٣/ ١٣٤٢)، كتاب الأقضية، باب بيان أجر الحاكم إذا اجتهد فأصاب، أو أخطأ، رقم: (١٧١٦).

<sup>(</sup>٣) ينظر: رسالة السيوطي: الرد على من أخلد إلى الأرض، ومعالم أصول الفقه للجيزاني، (ص ١٩٧).



# كان النَّبِيُّ صَلَّالُلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ متعبَّدا بالاجتهاد

144

- ١) قوله تعالى: ﴿ لَوْلَا كِنَابُ مِنَ ٱللّهِ سَبَقَ لَمَسَّكُمْ فِيما آَخَذْتُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾ [الأنفال: ٦٨].
- ٢) قوله تعالى: ﴿عَفَا ٱللَّهُ عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ حَتَى يَتَبَيَّنَ لَكَ ٱلَّذِينَ
   صَدَقُواْ وَتَعْلَمُ ٱلْكَنْدِبِينَ ﴾ [التوبة: ٤٣].
  - ٣) قوله تعالىٰ: ﴿وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ ﴾ [آل عمران: ١٥٩].
- ٤) قوله تعالىٰ: ﴿ مَا قَطَعْتُ مِ مِن لِينَةٍ أَوْ تَرَكَتُمُوهَا قَآيِمَةً عَلَىٓ أُصُولِهَا فَبِإِذْنِ
   ٱللّهِ ﴾ [الحشر: ٥].
- ٥) قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا ٓ إِلَيْكَ ٱلْكِئْبَ بِٱلْحَقِّ لِتَحَكُّم بَيْنَ ٱلنَّاسِ مِمَا آرَىٰكَ ٱلْكِئْبَ بِٱلْحَقِّ لِتَحَكُّم بَيْنَ ٱلنَّاسِ مِمَا آرَىٰكَ ٱلْكِئْبَ بِٱلْحَقِّ لِتَحَكُّم بَيْنَ ٱلنَّاسِ مِمَا آرَىٰكَ ٱلْكِئْبَ بِٱلْحَقّ لِتَحَكُّم بَيْنَ ٱلنَّاسِ مِمَا آرَىٰكَ ٱللَّهُ ﴾ [النساء: ١٠٥].

#### التحليل الأصولي:

اتفق العلماء على جواز اجتهاده صَلَّاتَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي الأمور الدنيويّة؛ كتأبير النَّخل، وأمور الحرب، والمصالحات، والخصومات.

لكنهم اختلفوا في جواز اجتهاده صَلَّالَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في الأمور الشرعيّة، على قولين:

فذهب جمهور العلماء إلى أنَّه صَلَّاتلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يجوز له الاجتهاد.

واستدلّوا بأدلّة كثيرة من القرآن: منها آية أسارى بدر؛ ففيها ما يدلّ علىٰ الوقوع؛ فقد عوتب النّبيُّ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ علىٰ اجتهاده في أخذ الفداء بقوله تعالىٰ: ﴿ مَا كَانَ لِنَبِيّ أَن يَكُونَ لَهُۥ أَسُرَىٰ حَقَّ يُثْخِنَ فِي ٱلْأَرْضَ تُرِيدُونَ عَرَضَ ٱلدُّنْيَا وَٱللّهُ



يُرِيدُ ٱلْآخِرَةُ وَٱللَّهُ عَزِيزُ حَكِيمُ ﴿ ﴿ لَكَ لَا كَنَابُ مِّنَ ٱللَّهِ سَبَقَ لَمَسَّكُمْ فِيمَا أَخَذْتُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾ [الأنفال: ٢٧ - ٦٨].

وكذلك لما أذن صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لمن تخلف عن تبوك: عاتبه سبحانه بقوله: ﴿ عَفَا ٱللَّهُ عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ ﴾ [التوبة: ٤٣].

ولم ينهه في هذه الآيات عن أصل الاجتهاد، مما يدل على جوازه منه صَمَّالِللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ.

وكذلك استدلوا بقوله تعالىٰ: ﴿وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ ﴾ [آل عمران: ١٥٩]؛ فلو كانت كل آرائه وحياً من الله تعالىٰ لم يشاورهم فيها(١).

وأما قوله: ﴿ مَا قَطَعْتُم مِّن لِينَةٍ أَوْ تَرَكَّتُمُوهَا قَآيِمَةً عَلَىٓ أُصُولِهَا فَبِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ [الحشر: ٥]: فقد قال ابن العربي: «يدل على اجتهاد النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فيما لم ينزل عليه». أهـ(٢).

ومن أدلّتهم من السنة قوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ الْأَنْبِياءِ (الْعُلَمَاءُ وَرَثَةُ الْأَنْبِياءِ) فالعلماء متعبَّدون بالاجتهاد وهم ورثة الأنبياء، فما حصل للعلماء من فضل فهو ثابت للأنبياء؛ لأنَّهم المورِّ ثون لهم (٤٠).

<sup>(</sup>٤) المحصول (٢/ ٣/ ١٢).



<sup>(</sup>١) العدة لأبي يعلىٰ (٥/ ١٥٧٩).

<sup>(</sup>٢) أحكام القرآن (٤/ ٢١١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٣٦/ ٤٥)، رقم: (٢١٧١٥)، وأبو داود (٣/ ٣١٧)، كتاب العلم، باب الحث على طلب العلم، رقم: (٣١٤)، والترمذي (٥/ ٤٨)، أبواب العلم عن رسول الله صَلَّتَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، باب ما جاء في فضل الفقه على العبادة، رقم: (٢٦٨٢)، وابن ماجه (١/ ٨١)، افتتاح الكتاب في الإيمان وفضائل الصحابة والعلم، باب فضل العلماء والحث على طلب العلم، رقم: (٢٢٣)، عن أب الدرداء رَحَيَّتَهُ عَنْهُ، وهو في صحيح الجامع (٢١٢٤).

龄

ومجموع الأدلّة يدلُّ علىٰ عمل النَّبِيِّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بالاجتهاد، وإن كان بعضها قابلاً للأخذ والرد(١).

القول الثاني: وهو قول بعض الشافعية والمعتزلة وغيرهم، أنّه لا يجوز له الاجتهاد، واستدلوا بقوله تعالىٰ: ﴿عِمَا أَرَىٰكَ اللّهُ ﴾ [النساء: ١٠٥]، وفسروه بأن المقصود بما أراك في القرآن، والجمهور يقولون: بما أراك بواسطة نظرك واجتهادك في أحكام الكتاب وأدلته؛ فهي تصلح دليلاً للجمهور؛ ولذلك أوردتها في الباب(٢).

واستدلوا بقوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْمُوكَةَ اللَّ اللَّهُ وَلَا يَحْمُ يُوحَىٰ ﴾ [النجم: ٣- ٤]، ولكنهم نوزعوا في عود الضمير: (هو)، فإذا رجع إلىٰ القرآن لم يتم لهم الاستدلال.

واستدلوا بقوله تعالىٰ: ﴿وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهَ تَدُونَ ﴾ [الأعراف: ١٥٨]، وقوله تعالىٰ: ﴿ فَلاَ وَرَبِّكَ لاَ يُؤمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ﴾ [النساء: ٦٥]، ووجه الدلالة منهما أن الله تعالىٰ أمر باتباع نبيه، وقبول قضائه، ولو جاز له الاجتهاد لجاز عليه الخطأ، فيكون الأمر باتباعه في الخطأ.

#### وهو استدلال ضعيف من وجهين:

الأول: أنه لا يمنع أن يأذن له في الاجتهاد ويسدده (٣).

والثاني: أن هذا الأمر واقع في حق المجتهدين كذلك، مع جواز الخطأ عليهم.



<sup>(</sup>١) ينظر: العدة، لأبي يعلىٰ (٥/ ١٥٨٠).

<sup>(</sup>٢) الإشارات الإلهية للطوفي، (ص ١٧٧).

<sup>(</sup>٣) استدلال الأصوليين، (ص ٧٥).



كما استدلوا بجملة من الأحاديث كقوله صَّالِللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ: «أَلَا وَإِنِّي أُوتِيتُ الْفَوْآنَ وَمِثْلَهُ مَعَهُ هُ(١)؛ فإنَّه بيَّن أنّه كما أوتي القرآن وَحْياً؛ فكذلك أوتي السنَّة فهي ليست من اجتهاده.

مع استدلالهم بجملة من الأدلة العقليّة (٢).

وجميع أدلة المنع يمكن الإجابة عنها بأنَّها عامَّة خُصِّصَتْ بما سبق.

ثم إنه صَلَّالَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِن كَانَ مِتَعَبَّداً بِالاجتهاد: لم يكن اجتهاده نُطقاً بِاللهوئ، بل بإذن الوحي؛ ولذلك كان الوحي: إمّا مؤيداً لاجتهاده، أو مرشداً له إلى الصواب، كما سبق، وسيأتي لاحقاً أيضاً.



<sup>(7)</sup> ينظر: البحر المحيط (1/7)، إتحاف ذوي البصائر (1/7)، المحصول (1/7), (1/7).



<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.



# يجوز الخطأ على اجتهاد النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وياتي الوحي بتقويمه

119

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿ لَوْلَا كِنَابُ مِنَ ٱللّهِ سَبَقَ لَمَسّكُمْ فِيمَا أَخَذْتُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾
   [الأنفال: ٦٨].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿عَفَا ٱللَّهُ عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ حَتَىٰ يَتَبَيَّنَ لَكَ ٱلَّذِينَ
   صَدَقُواْ وَتَعْلَمُ ٱلْكَندِبِينَ ﴾ [التوبة: ٤٣].
- ٣) قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ لِمَ تُحَرِّمُ مَاۤ أَحَلَ ٱللَّهُ لَكَ ۖ تَبْنَغِى مَرْضَاتَ أَزْوَلَحِكَ ﴾
   [التحريم: ١].
  - ٤) قوله تعالىٰ: ﴿عَبَسَ وَتُولِّقَ ﴾ [عبس: ١].

#### التحليل الأصولي:

جمهور العلماء ممن يقولون بجواز الاجتهاد من النَّبِيِّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ذهبوا إلىٰ جواز وقوع الخطأ عليه في اجتهاده.

واستدلُّوا علىٰ ذلك بأدلَّة الباب، وقد سبق أكثرها في المسألة السابقة.

فالآية الأولى: فيها أنّ الله تعالىٰ بيّن لنبيّه صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّه أَخطاً؛ بعدم قتل أسرى بدر.

وكذلك عتابه له في إذنه للمتخلفين عن غزوة تبوك.

ومثله: تحريمه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ العسل علىٰ نفسه (١)، ونزول قوله تعالىٰ:

<sup>(</sup>۱) تحريم العسل في الصحيحين، أخرجه البخاري (٦/ ١٥٦)، كتاب تفسير القرآن، باب ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّيُ لِلَّهُ عَلَوْرٌ رَّحِيمٌ ﴾ [التحريم: ١]، رقم: (٤٩١٢)، ومسلم لِمَ تُحْرِّهُ مَا أَحَلَ ٱللَّهُ لَكُ تَبْتَغِي مَرْضَاتَ أَزْوَجِكُ وَٱللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [التحريم: ١]، رقم: (٤٩١٢)، ومسلم (٢/ ١٠٠٠)، كتاب الطلاق، باب وجوب الكفارة على من حرم امرأته، ولم ينو الطلاق، =



# ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلنَّإِيُّ لِمَ تَحُرِّمُ مَآ أَحَلَّ ٱللَّهُ لَكُّ تَبْنَغِي مَرْضَاتَ أَزْوَحِكَ ﴾ [التحريم: ١].

كما استدلوا بسورة عبس، وفيها عتابه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ لنبيه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حين اجتهد في تقديم مصلحة تأليف المشركين على تعليم الأعمى.

كما استدلوا بقوله صَ<u>لَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</u>: «إنَّمَا أَنَا بَشَرٌ، وإنَّكُمْ لَتَخْتَصِمُونَ إليَّ، ولَعَلَّ بَعْضَكُمْ أَنْ يَكُونَ أَلْحَنَ بِحُجَّتِهِ مِنْ بَعضِ؛ فَأَقْضِي لَهُ»(١).

وفيه أنَّ النَّبَيَّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يجتهد بحسب الظاهر، وقد يكون ذلك مخالفًا لحقيقة الأمر.

وذهب بعض الشافعية إلى أنّه لا يجوز عليه صَ<u>لَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</u> الخطأ؛ لأنّ المقصود من البعثة اتّباعُ النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، فلو جاز عليه الخطأ لحصل الشك في ذلك (٢).

### ويجاب عنه بأنَّ:

ما يبلُّغه النبيُّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عن ربه لا يُتصوَّر فيه الخطأ.

<sup>=</sup> رقم: (١٤٧٤)، وفي بعض رواياته عند البخاري: «عن عائشة رَحَيَلَيَّعَهَا، قالت: كان رسول الله صَلَّلَةُ عُلَيْهُ عَنَدَ أَن مِسلاً عند زينب بنت جحش، ويمكث عندها، فواطيت أنا وحفصة على، أيتنا دخل عليها فلتقل له: أكلت مغافير، إني أجد منك ريح مغافير، قال: لا، ولكني كنت أشرب عسلاً عند زينب بنت جحش، فلن أعود له، وقد حلفت، لا تخبري بذلك أحدا».

وقيل: نزلت في تحريمه الأمة، كما أخرجه النسائي (٧/ ٧١)، كتاب عشرة النساء، باب الغيرة، رقم: (٣٩٥٩)، وفيه: عن أنس، «أن رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ كَانت له أمة يطؤها فلم تزل به عائشة وحفصة حتى حرمها على نفسه»، فأنزل الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿يَتَأَيْهُا ٱلنَّبِيُ لِمَ تُحُرِّمُ مَا أَحَلَ ٱللَّهُ لَكَ ﴾ [التحريم: ١] إلى آخر الآية.

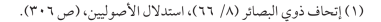
<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۳/ ۱۳۱)، كتاب المظالم والغصب، باب إثم من خاصم في باطل، وهو يعلمه، رقم: (۲٤٥٨)، ومسلم (۳/ ۱۳۳۷)، كتاب الأقضية، باب الحكم بالظاهر، واللحن بالحجة، رقم: (۱۷۱۳) من حديث أم سلمة مَوْلَيْلُهُمْهَا.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المستصفى للغزالي (٢/ ٥٥٥)، والمحصول للرازي (٢/ ٢٢).

\*

وأمّا اجتهاداته فالأصل صحَّتُها، إلّا إذا جاء الوحي بتصويبها؛ كما سبق في قصة أساري بدر، وتحريمه العسل، وفي هذا بيان لبشريته (١١).









19.

# يجوز اجتهاد الصحابة زمن النبي صَاَّلَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

١) قوله تعالىٰ: ﴿فَأَعْتَبِرُواْ يَتَأَوْلِي ٱلْأَبْصَـٰرِ ﴾ [الحشر: ٢].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿ مَا قَطَعْتُ مِن لِينَةٍ أَوْ تَرَكَتُمُوهَا قَآبِمَةً عَلَىٰ أُصُولِهَا فَبِإِذْنِ
 ٱللّهِ ﴾ [الحشر: ٥].

#### التحليل الأصولي:

اختلف الأصوليُّون في جواز اجتهاد الصحابة في زمن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: فمذهب جماهير العلماء إلى الجواز، خلافًا لبعض الشافعية (١).

واحتج القاضي أبو يعلى بالآية الأولى على جواز اجتهاد الصحابي في زمن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَقَال: «ولم يفصل بين أنه يكون حاضراً عند النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، أو غائبًا، في حياته، أو بعد وفاته، بإذنه، وبغير إذنه». أهـ(٢).

وهذا مبني على أن الآية تدل على الاجتهاد، وقد سبق بيان ما في هذا الاستدلال من نظر عند الكلام عن القياس.

وأما الآية الثانية: فاستدل بها بعض العلماء على جواز اجتهاد الصحابة؛ لأن الله تعالى أذن لهم في ذلك، حيث خاطبهم، وأرجع الحكم لاجتهادهم.

وقد رد ابن العربي على هذا الاستدلال، وعلل ذلك بقوله: «لأن رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، وإنما الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، وإنما يدل على اجتهاد النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم فيما لم ينزل عليه». أهـ(٣).

<sup>(</sup>١) العدة لأبي يعلىٰ (٥/ ١٥٩٠)، إعلام الموقعين (٢/ ١٥٢).

<sup>(</sup>۲) العدة (٥/ ٩٠٠).

<sup>(</sup>٣) أحكام القرآن (٤/ ٢١١).



كما استدلوا بجملة من الأحاديث، منها: «أَنَّ رَسُولَ الله صَ<u>لَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</u> قَالَ لِسَعْدِ بنِ مُعاذ: نَزَلَ هَؤُلاءِ عَلَى حُكْمِكَ، قَالَ: فَإِنِّي أَحْكُمُ بِقَتْلِ مُقَاتِلَتِهِمْ وَسَبْيِ ذَرَارِيهِمْ، فَقَالً: قَضَيْتَ فِيهِمْ بِحُكْمِ اللهِ تَعَالَى»(۱).

والجمهور القائلون بالجواز اختلفوا في التفاصيل على أقوال:

القول الأول: لا يجوز التعبُّد بالاجتهاد للغائب عن النَّبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مطلقًا، ويرد على أصحاب هذا القول بما ثبت أنّ النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ بعث عليًا للقضاء، وكذلك حديث معاذ المشهور كما سبق.

القول الثاني: أنَّه يجوز لكن بإذن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ؛ للأحاديث السابقة.

القول الثالث: يجوز الاجتهاد مطلقاً، وهو قول الجمهور؛ للمشقّة من الإذن في كثير من الأحيان؛ فإنّ الاجتهاد في زمن الوحي إنما هو عند الحاجة والاضطرار، ويصعب معها الاستئذان؛ لذلك فعله الصحابة كثيرا(٢)، كما في حديث صلاة العصر في بنى قريظة(٣).

<sup>(</sup>٣) وفيه عند البخاري: «عن ابن عمر، قال: قال النبي صَّالَتُمُعَيَّهُوسَكُم لنا لما رجع من الأحزاب: = = لا يصلين أحد العصر إلا في بني قريظة، فأدرك بعضهم العصر في الطريق، فقال بعضهم: لا نصلي حتى نأتيها، وقال بعضهم: بل نصلي، لم يرد منا ذلك، فذكر للنبي صَّالِللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمٌ، فلم يعنف واحدا منهم». أخرجه البخاري (٢/ ١٥)، أبواب صلاة الخوف، باب صلاة الطالب والمطلوب راكبا وإيماء، رقم: (٩٤٦)، ومسلم (٣/ ١٣٩١)، كتاب الجهاد والسير باب المبادرة بالغزو، وتقديم أهم الأمرين المتعارضين، رقم: (١٧٧٠).



<sup>(</sup>٢) شرح الكوكب المنير (٤/ ٤٨٤)، البحر المحيط (٤/ ٥١٢) (٨/ ٢٥٩)، استدلال الأصوليين، (ص ٣١٥).



# كل مجتهد مصيب للأجر وليس مصيباً للحق

ا قوله تعالى: ﴿ وَدَاوُد وَسُلَيْمَنَ إِذْ يَعَكُمَانِ فِي ٱلْحُرُثِ إِذْ نَفَشَتْ فِيهِ غَنَمُ ٱلْقَوْمِ وَكُنَّا لِحُكْمِهِمْ شَاهِدِينَ ﴿ إِنَّ فَفَهَّمْنَاهَا شُلَيْمَانَ ۚ وَكُنَّا عَانَيْنَا حُكُمًا وَعِلْمًا ﴾ [الأنبياء: ٧٨ - ٧٩].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُوا ٱللّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرّسُولَ وَأُوْلِي ٱلْأَمْنِ مِنكُمْ فَإِن نَزَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللّهِ وَٱلرّسُولِ ﴾ [النساء: ٥٩].

#### التحليل الأصولي:

في مسائل الأصول والضروريات ذهب عامة العلماء إلى أن المصيب واحد، وشذ العنبري<sup>(۱)</sup>؛ حيث زعم أن المجتهدين في الأصول مصيبون، وهو مروي عن الجاحظ<sup>(۲)</sup>.

وأما الفروع: فاتّفق العلماء على أنَّ المجتهد إذا بذل وسعه، وتحرّى الحقَّ: أنَّه لا يأثم، ومصيب للأجر.

ثمّ اختلفوا: هل كل مجتهد مصيب موافق لحكم الله تعالى، أم أنَّ الحقَّ واحد لا يتعدد؟ فوقع خلاف على قولين:

فقول جمهور العلماء: أنّ المصيب واحد، واستدلُّوا بقوله تعالىٰ: ﴿فَفَهَّمَٰنَكُهَا شُلِيْمَنَ وَكُلًّا ءَانَيْنَا حُكُمًا وَعِلْمًا ﴾ [الأنبياء: ٧٩].

قال القاضي أبو يعلىٰ؛ مبيناً وجه الدلالة: «فموضع الاستدلال أن داود

<sup>(</sup>١) هو عبيد الله بن الحسن العنبري قاضي البصرة ولد سنة ١٠٠ هـ، قال عنه ابن حجر: «ثقة فقيه عابوا عليه مسألة تكافؤ الأدلة»، تقريب التهذيب (١/ ٥٣١).

<sup>(</sup>٢) قواطع الأدلة للسمعاني (٥/ ١١).

\*\*

قضىٰ باجتهاده، وسليمان قضىٰ باجتهاده؛ لأن لو كان هناك نص ما اختلفا في الحكم، فأخبر الله تعالىٰ أنه فهم الحكم لسليمان، فثبت أنه كان أصاب في الحكم، وداود لم يصب». أهد(١).

كما استدلوا بالآية الثانية، ووجه الدلالة أنه عند النزاع يجب الرجوع إلى شيء واحد وهو الحق المأخوذ من الكتاب والسنة، قال الشاطبي: «وهذه الآية صريحة في رفع التنازع والاختلاف؛ فإنه رد المتنازعين إلى الشريعة، وليس ذلك إلا ليرتفع الاختلاف، ولا يرتفع الاختلاف إلا بالرجوع إلى شيء واحد؛ إذ لو كان فيه ما يقتضي الاختلاف لم يكن في الرجوع إليه رفع تنازع، وهذا باطل». أهـ(٢).

واستدلوا بأحاديث ظاهرة الدلالة، منها: قوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إِذَا حَكَمَ الْحَاكِمُ فَأْصَابَ فَلَهُ أَجْرَانِ، وَإِذَا حَكَمَ فَاجْتَهَدَ فَأَخْطأَ فَلَهُ أَجْرٌ "(").

ففيه أنّ المجتهد بين الصواب والخطأ، وليس مُصيباً في جميع اجتهاداته. كما استدلُّوا بإجماع الصحابة على التصويب والتخطئة لبعضهم (٤٠).

وذهب بعض المتكلِّمين كالباقلاني والغزالي وأكثر المعتزلة: إلىٰ أنّ كلَّ مجتهد مصيبٌ للحق، واستدلُّوا بجملة من الأدلة منها: قوله تعالىٰ: ﴿ مَاقَطَعْتُم مِن لِّينَةٍ أَوْ تَرَكَّتُمُوهَا قَآبِمَةً عَلَىٰ أُصُولِهَا فَبِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ [الحشر: ٥]، قال الماوردي: «وفيه دليل علىٰ أن كل مجتهد مصيب». أهد (٥)؛ لأن بعض الناس كان يقطع، وبعضهم لا يقطع، فصوّب الله الفريقين.



<sup>(</sup>۱) العدة (٥/ ١٥٥٠ – ١٥٥١).

<sup>(</sup>۲) المو افقات (۵/ ۲۰).

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٤) ينظر: البحر المحيط (٨/ ٣٠١)، معالم أصول الفقه، (ص ٤٨٨).

<sup>(</sup>٥) تفسير الماوردي (٥/ ٢٠٥).



والحق أن الآية تتضمن العفو والتخيير في هذه الحادثة، وليست تأصيلاً للقاعدة. ومنها: أنَّ اجتهاد المصلِّين بعد تحويل القبلة كان صوابًا؛ لذلك لم يأمرُهم النَّبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلِّم بالإعادة.

وكذلك قَبِلَ النَّبِيُّ صَ<u>الَّللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم</u> اجتهاد من صلّىٰ العصر في بني قريظة، ومن قَدَّمَ الصلاة، ولم يُنكر علىٰ واحد منهم؛ ممّا يذُلُّ علىٰ أنَّ جميع اجتهاداتهم موافقة للحقِّ (۱).

والجواب: أنّه لا علاقة بين إعذار المخالف وتخطئته، فقد يكون المجتهد مخالِفًا للصواب، لكنّه يعذر؛ لاجتهاده وتحرّيه للحق، وهذا مما لا خلاف فيه، وليس فيه دلالة على تعدد الحق.

والراجح: هو قول الجمهور، وما نُسب إلى الإمام أبي حنيفة ومالك ممَّا يخالفهم غير ثابت عنهم؛ فإنه لا يمكن أن يكون الحكم حرامًا وحلالاً في ذات الأمر (٢).

كما أنَّ إجماع الصحابة ظاهرٌ في ذلك؛ فلَمْ يَزِلْ يُنكر بعضهم علىٰ بعض في مسائل الخلاف.

وقد بنيت على المسألة فروع كثيرة؛ كمسائل الخلاف في الصلاة: فمن لم يقرأ الفاتحة على قول المخطِّئة لا تَصحُّ صلاته، وعلى قول المصوِّبة تصحُّ؛ مراعاةً لقول الأحناف بعدم الوجوب<sup>(٣)</sup>.



<sup>(</sup>٣) ينظر: المسائل المشتركة، (ص ٢٩٧ - ٣٢٢)، معالم أصول الفقه، (ص ٤٨٨).



<sup>(</sup>١) المحصول (٢/ ٨٣، ٥٩٢)، الإحكام للآمدي (٤/ ١٨٦).

<sup>(</sup>٢) إحكام الفصول، (ص ٧١٠)، العدة لأبي يعلىٰ (٥/ ١٥٥٤)، الإحكام لابن حزم (١/ ٦٥٣).



# يجوز تفويض النَّبي صَاَّلُلَّهُ عَلَيْهِ وَسَالَّمَ بِالحكم

١) قوله تعالىٰ: ﴿لِتَحُكُمُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ مِمَاۤ أَرَىٰكَ ٱللَّهُ ﴾ [النساء: ١٠٥].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿ كُلُّ ٱلطَّعَامِ كَانَ حِلَّا لِبَنِيَ إِسْرَءِ يلَ إِلَّا مَاحَرَّمَ إِسْرَءِ يلُ عَلَىٰ
 نَفْسِهِ ٤ ﴾ [آل عمران: ٩٣].

#### التحليل الأصولي:

هذه المسألة التي تسمىٰ بالتفويض معناها أن يقال للنبي صَّالِللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ أو المجتهد: احكم بما شئت فهو صواب، وهي في حق النبي صَّالِللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أكثر تصوراً. وقد ذهب الجمهور إلىٰ جواز ذلك.

وأما بقية المجتهدين فهي متعلقة بالمسألة السابقة، وهي: هل كل مجتهد مصيب.

واستدل الجمهور بالأدلّة الدالّة على مشروعية الاجتهاد من النّبيّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَعَيْره، كقوله تعالىٰ: ﴿مِمَا أَرَبكَ الله ﴾ [النساء: ١٠٥]؛ لأن ما أراه الله تعالىٰ مضمون له إصابة الحق، وكل مضمون جاز الحكم فيه، فلا محذور في هذا التفويض.

كما استدلوا بقوله تعالىٰ: ﴿إِلَّا مَاحَرَّمَ إِسْرَءِيلُ عَلَىٰ نَفْسِهِ ع ﴾ [آل عمران: ٩٣]؛ لأنّه لا يمكن أن يُحرِّم علىٰ نفسه إلّا بتفويض من الله تعالىٰ.

#### ولهم كذلك جملة من الأحاديث، ومنها:

قوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إِن الله فَرَضَ عَلَيْكُم الحَجَّ فَحُجُّوا، فَقَالَ رَجُلُ: أَكُلَّ



عَامٍ؟ فَقَالَ: لَوْ قُلْتُ: نَعَمْ لَوَجَبَتْ، وَلَمَا اسْتَطَعْتُمْ»(١)، ففيه دلالة علىٰ أن الله تعالىٰ فوضه في الحكم.

وحديث محظورات الحرم، وفيه: «إلّا الإذْخِرَ...»(٢)؛ فإنّ النّبيَّ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَالًمُ استثنى الإذْخِرَ اجتهاداً منه في تلك الواقعة في حينها(٣).

وقد خالف السرخسي وجماعة من الفقهاء والمعتزلة فمنعوا من ذلك بحجج عقلية (٤).

وقال بعضهم بأنّه يجوز في حقّ النّبيّ صَلَّاتَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ دون غيره (٥٠).

والمسألة - كما هو ظاهر - نظرية من مسائل الكلام (٢)، فقد سبق القول الرَّاجح في اجتهاد النَّبِيِّ صَلَّلَاتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، وأنّه يجوز له الاجتهاد، والله سُبْحانهُ وَتَعَالَىٰ ينزل الوحي بموافقته أو مخالفته، فعلىٰ هذا القول لا يبقىٰ لهذه المسألة نظر؛ لأنّه لو اجتهد وأُقِرَّ عليه علم بأنّه اجتهاد صائب، فإنْ لم يُقرِّ عليه علم خلافه، كما سبق في تحريم العسل، وحكمه في أساري بدر، وإعراضه عن الأعمىٰ.



<sup>(</sup>٦) المسودة، (ص ٥١٠)، العضد على ابن الحاجب (٢/ ٣٠١)، شرح الكوكب المنير (٤/ ٥٢٠).



<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه، وهو متفق عليه.

<sup>(</sup>٣) شرح الكوكب المنير (٤/ ٥٢٢)، المحصول (٢/ ١٨٤).

<sup>(</sup>٤) الإحكام للآمدي (٤/ ٢٠٩)، تيسير التحرير (٤/ ٢٣٦).

<sup>(</sup>٥) شرح الكوكب المنير (٤/ ٥٢١)، إرشاد الفحول، (ص ٢٦٤).



# لا يجوز للمفتي ذكر قولين مختلفين في وقت واحد

194

ا قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنْزَلْنَا مِنَ ٱلْبَيِّنَتِ وَٱلْهُدَىٰ مِنْ بَعْدِ مَا بَيِّنَكُ لِلنَّاسِ فِي ٱلْكِئَنِ أُوْلَتِهِ كَ يَلْعَنْهُمُ ٱللَّهُ وَيَلْعَنْهُمُ ٱللَّهِ عَنُونَ ﴾ [البقرة: ١٥٩].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾ [الإسراء: ٣٦].

٣) قوله تعالىٰ: ﴿ وَأَن تَقُولُواْ عَلَى اللَّهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٦٩].

#### التحليل الأصولي:

ذهب جماهير العلماء إلى أنه لا يجوز للمجتهد أن يقول في الحادثة الواحدة قولين مختلفين في وقت واحد؛ كأن يقول في حكم: إنّه محرَّم ومباح؛ لا باعتبارين؛ لأنّ ذلك لا يخرج عن ثلاثة احتمالات غير جائزة:

- إمَّا أن يكونا صحيحين: وهذا فاسد؛ لأنّ فيه اجتماعاً للضدين، فإن لم يكونا ضدين لم يصح أيضاً؛ لأنه سبق عندنا أن الحق واحد لا يتعدد.

-وإمَّا أن يكونا خاطئين: وهذا لا يجوز؛ لأنَّه إفتاء بالباطل سواء علم ذلك أو جهله.

- وإمَّا أن يكون أحدهما صحيحًا والآخر فاسداً: وهذا أيضًا لا يجوز؛ لأنَّ فيه تلبيسًا، وقولاً بالباطل.

فإن كان يعلم الصحيح منهما: وجب عليه بيانه، وحرم عليه كتمانه؛ لقوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنَ ٱلْبَيِّنَاتِ وَٱلْمَكُنْ ﴾ [البقرة: ١٥٩]، وهذا وجه الدلالة من الآية.





والقول الثاني: وهو لبعض الشافعيّة: أنه يجوز له ذلك؛ استدلالاً بقوله تعالىٰ: ﴿إِن تُبُدُوا ٱلصَّدَقَتِ فَنِعِمًا هِيَ وَإِن تُخَفُوهَا وَتُؤْتُوهَا ٱلْفُ قَرَاءَ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٧١].

ففيها ذكر قولين مختلفين وهما: إبداء الصدقات، وإخفاؤها.

والجواب أن الآية ذكرت ما لكل فعل من فضل: ففي الإبداء حث لغيره عليها، وفي الإخفاء تمام الإخلاص لله تعالىٰ بها.

لكني أقول: إن كانت حكايته للقولين؛ لعدم ظهور الراجح منهما، مع كونهما أقوى القولين في المسألة: جاز له ذلك؛ لأن فيه تعليمًا للسائل بأرجح الأقوال، وإن لم يكن أوصله إلى المطلوب، فهي درجة من العلم، وليست حقيقة الفتوى.



<sup>(</sup>١) ينظر: العدة لأبي يعلىٰ (٥/ ١٦١٣ - ١٦١٤).



# إذا سئل المجتهد عن مسألة مرة ثانية فلا يلزمه أن يعيد الاجتهاد

198

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿وَمَاجَعَلَ عَلَيْكُم فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ [الحج: ٧٨].
  - ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ فَأَنَّقُوا ٱللَّهَ مَا ٱسْتَطَعْتُمْ ﴾ [التغابن: ١٦].

#### التحليل الأصولي:

إذا سئل المجتهد عن مسألة مرة ثانية فإنه يفتي باجتهاده السابق، ولا يلزمه أن يعيد النظر والاجتهاد، وإلا لزم عليه تكرار النظر كلما تكررت المسألة، وفي هذا مشقة ظاهرة، والآية الأولىٰ تدل علىٰ رفع المشقة ودفع الحرج، وهذا اختيار ابن الحاجب وغيره (١).

هذا من حيث الإلزام، مع أن الأولى له في الاجتهادات المحتملة أن يحرك ذهنه فيها، وإن لم يجب الاجتهاد من أوله، وهذا من كمال التقوى الذي دلت عليه الآية الثانية، قال القرافي؛ مستدلاً بالآية: "إذا كان المجتهد ذاكراً للاجتهاد ينبغي ألاَّ يَقْتَصِر على مجرد الذِّكْر، بل يُحرِّكُه؛ لعله يَظْفر فيه بخطأ أو زيادة بمقتضى قوله تعالى: ﴿ فَأَنْقُوا اللهَ مَا اسْتَطَعَتُم ﴾ [التغابن: ١٦]؛ ولأن رتبة المجتهد ألاً يُقصِّر ولا يترك من جهده شيئا، فإذا استقرَّ له اجتهاد في زمن لا يلزمه استقراره دائماً، بل الله تعالىٰ خَلاَّقُ على الدوام، فيخلُق في نفسه علوماً ومصالحَ لم يكن يشعر مها قبل ذلك، فإهمال ذلك تقصير ». أهر (٢).



<sup>(</sup>١) العضد عليٰ ابن الحاجب (٢/ ٣٠٧)، وانظر: الإحكام للآمدي (٤/ ٢٣٣)، إعلام الموقعين (٤/ ٢٩٥).

<sup>(</sup>٢) شرح تنقيح الفصول (٢/ ١٨٦).



190

# على المفتي أن ينبّه على ما قد يتوهم من الجواب

قوله تعالىٰ: ﴿ مَا كَانَ لِلنَّبِيّ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ أَن يَسْتَغَفِرُواْ لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانَ الْمُوْا اللَّهُ اللَّ

#### التحليل الأصولي:

إذا علم المفتي أن جوابه قد يوهم السائل بأمر فينبغي عليه تنبيهه، وقد ذكر هذه القاعدة الإمام ابن القيم فقال: "إذا أفتى المفتي للسائل بشيء ينبغي له أنْ يُنبِّهه على وجه الاحتراز ممّا قَدْ يذهب إليه الوهم منه من خلاف الصواب، وهذا باب لطيف من أبواب العلم والنصح والإرشاد». أهـ(١).

واستدل الطوفي بهذه الآية، فقال: «فيه احتراز المتكلم في كلامه عما يرد عليه في حكاية أو تعليل أو نظم أو قياس، وإجابته عن سؤال يتوقع وروده، وبيانه أنه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى لما نهى النبي والمؤمنين عن الاستغفار للمشركين: قدر أن قائلاً قال: فهذا إبراهيم استغفر لأبيه المشرك، بقوله: ﴿ وَأَغْفِرُ لِأَبِي َ إِنَّهُ كَانَ مِنَ الضَّالِينَ ﴾ [الشعراء: ٨٦]، أفلا نتأسى به؟

ويقال: إن هذا وقع من بعض الناس، فأجاب الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عنه: بأن ذاك كان؛ لأن أباه وعده أن يؤمن، فلما أصر على كفره تبرأ منه، وترك استغفاره له.

وقد يقال: إن إبراهيم لم يرد باستغفاره لأبيه حقيقة الاستغفار، إنما دعا له

<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين (٤/ ٤٩٣).

\*\*

بما هو لازم المغفرة، وهو الإيمان، كأنه قال: اهد أبي؛ ليصير أهلاً للمغفرة، يدل على هذا قوله: ﴿ وَٱغْفِر لِأَبِيَ إِنَّهُ كَانَ مِنَ ٱلضَّالِينَ ﴾ [الشعراء: ٨٦]، فلما علل بضلاله دل على أنه إنما دعا له بضد الضلال وهو الهدى والإيمان». أهـ(١).

قلت: لكن الأول أقرب؛ لأن الله تعالىٰ نهىٰ عن الاستغفار الذي أثبته لإبراهيم ثم اعتذر عنه بالموعدة، وهي علىٰ الراجح من إبراهيم - خلافًا لما ذكر الطوفي - وبيّنها الله تعالىٰ بقوله: ﴿ قَالَ سَلَمُ عَلَيْكَ ۖ سَأَسْتَغُفِرُ لَكَ رَبِّ ۗ إِنَّهُ، كَانَ بِي حَفِيًّا ﴾ [مريم: ٤٧].

والمقصود الاستدلال للقاعدة، فينبغي للمفتي أن يكون جوابه مشتملاً على تنبيه السائل إلى الاحتراز عن الموهم؛ اقتداء بطريقة القرآن الكريم.







#### التقليد



# المبحث الثاني

# يجوز للعامي التقليد في الفروع

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿ فَسَّ عُلُوٓا أَهْلَ ٱلذِّكِّرِ إِن كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [النحل: ٤٣].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَى ٱلْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ
   يَسْتَنَا بِطُونَهُ, مِنْهُمْ ﴾ [النساء: ٨٣].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ ٱلْطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُوْلِي ٱلْأَمْ مِنكُمْ ۖ فَإِن نَنزَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾ [النساء: ٥٩].

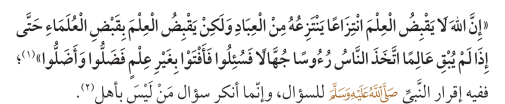
#### التحليل الأصولي:

ذهب جماهير العلماء إلى جواز تقليد العامي للعالم في الأحكام العملية، وهي التي يسميها المتكلمون بالفروع، واستدلُّوا على ذلك بعموم الأدلة الآمرة بسؤال أهل الذكر، كقوله تعالى: ﴿فَسَّالُواْ أَهْلَ ٱلذِّكِرِ إِن كُنْتُمْ لَا تَعَامُونَ ﴾ [النحل: ﴿وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَى أُولِي ٱلْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ النَّحِل: يَسْ تَنْبِطُونَهُ, مِنْهُمْ لَعَلَى السَّاء: ٨٣].

وكذلك آية طاعة أولي الأمر بعد طاعة الله ورسوله؛ إذ يدخل فيهم العلماء كما سبق، وسيأتي الاستدلال بها علىٰ منع التقليد.

وقوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «أَلَا سَأَلُوا إِذْ جَهَلُوا فَإِنَّمَا شِفَاءُ الْعِيِّ السَّؤَالُ»(١)، وقوله:

(١) سبق تخريجه.



وقد نقل ابن قدامة الإجماع على جوازه (٣).

لكن خالف في ذلك ابن حزم، وبعض أهل الحديث، ونقله القرافي عن الإمام مالك، وذكره الشوكاني عن جماعة من الأصوليين: فقالوا بعدم جواز التقليد (٤).

ومن أدلّتهم: الآيات العامة في ذمّ التقليد، واتباع غير ما قاله الله ورسوله، وقد تفنن ابن حزم في إيرادها، وانتزاع أوجه الدلالة منها، وهي كثيرة جداً لا نطيل بذكرها؛ لاتفاقها في وجوه الاستدلال، كقوله تعالىٰ: ﴿ أَتَّخَلُوا أَحْبَارَهُمُ وَرُهُبَنَهُمُ أَرْبَابًا مِّن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ [التوبة: ٣١]، وصفهم الله تعالىٰ بذلك؛ لأنهم أطاعوهم فيما يحلونه ويحرمونه، كما ورد في حديث عدي بن حاتم (٥٠)،

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط (٨/ ٣٢٩).

<sup>(</sup>٣) روضة الناظر، (ص ٣٨٣).

<sup>(</sup>٤) العضد على ابن الحاجب (٢/ ٣٠٦)، جامع بيان العلم وفضله (٢/ ١٣٣).

<sup>(</sup>٥) وفيه: «عن عدي بن حاتم، قال: أتيت النبي صَّالَتُمُّعَلَيْهُوسَمُّ وفي عنقي صليب من ذهب. فقال: «يا عدي اطرح عنك هذا الوثن، وسمعته يقرأ في سورة براءة: ﴿ التَّخَارُهُمُ وَكُمْهُم وَرُهُبِكُنَهُمُ الرَّبَكِابُا مِن دُونِ اللهِ ﴾ [التوبة: ٣١]، قال: أما إنهم لم يكونوا يعبدونهم، ولكنهم كانوا إذا أحلوا لهم شيئا استحلوه، وإذا حرموا عليهم شيئا حرموه». أخرجه الترمذي (٥/ ٧٧٨)، أبواب تفسير القرآن عن رسول الله صَلَّتُمُعَلِيْوسَكُم، باب: ومن سورة التوبة، رقم: (٩٥ ٣٠٩)، واللفظ له، والطبراني في المعجم الكبير (٧١/ ٩٢/ ٢١٨)، وابن جرير في التفسير (١٥/ ٨٠٠)، وحسنه الترمذي، وقواه ابن كثير (٢/ ٣٤٨)، والألباني في الصحيحة (٣٢٩٣).



ومثلها آية الأحزاب في طاعتهم لسادتهم وكبرائهم (١)، وفي معناها قوله تعالى: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَ وَأَنْ اللَّهِ اللَّهُ ﴾ [الشورى: ٢١].

وقوله تعالىٰ: ﴿ مَثَلُ الَّذِينَ اتَّخَذُواْ مِن دُونِ اللَّهِ أَوْلِيآ عَكَمْتُلِ اللَّهِ عَالَىٰ: ﴿ مَثَلُ اللَّذِينَ اتَّخَذُواْ مِن دُونِ اللَّهِ أَوْلِيآ عَكَمُونِ اللَّهِ يَعْلَمُونَ ﴾ [العنكبوت: ٤١]، فيها ذم من يتخذ أولياء من دون الله يطيعهم في أوامرهم، ويتبعهم في أقوالهم.

وقوله تعالىٰ: ﴿إِنَّا وَجَدُنَا ءَابَآءَنَا عَلَىٰٓ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٰٓ ءَاثَرِهِم مُقْتَدُونَ ﴾ [الزخرف: ٢٣]، وهي صريحة في إنكار تقليد الآباء، ومثلهم العظماء، والعلماء دون برهان من الله تعالىٰ.

وقوله: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُوا ٱللّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْنِ مِنكُمْ ﴾ [النساء: ٥٩]، فهنا لم يكرر لفظ الطاعة مع أولي الأمر، مما يدل على أن الطاعة إنما تكون لما جاؤوا به من أدلة عن الله تعالى ورسوله صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّم، وليست لأقوالهم المجردة (٢).

والجواب الإجمالي: أنّ تقليد العامي واستفتاءه للعالم من طلب العلم، واتباع ما أمر الله باتباعه، وهو الذي يسعه مع عدم قدرته على النظر، وتكليف جميع الأمة بفهم الدليل من التكليف بما لا يطاق (٣).

والآيات فيها ذم التقليد مع القدرة على النظر؛ لأنه نقص بلا شك فهو من

<sup>(</sup>١) وهي قوله: ﴿ يَوْمَ تُقَلَّبُ وُجُوهُهُمْ فِ النَّارِ يَقُولُونَ يَنْلِتَنَنَاۤ أَطَعْنَا ٱللَّهَوَأَطَعْنَا ٱلرَّسُولَاْ ۚ ۞ وَقَالُواْ رَبَّنَاۤ إِنَّاۤ أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبُرَآءَنَا فَأَضَلُّونَا ٱلسَّبِيلاْ ﴾ [الأحزاب: ٦٦– ٦٧].

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإحكام لابن حزم (٦/ ٢٤١، ٢٤٧، ٢٨٤)، المحصول (٢/ ٣/ ١٠٩).

<sup>(</sup>٣) شرح الكوكب المنير (١٤/ ٥٤٠).

\*\*

الجهل، كما أنها تذم التقليد فيما يخالف الشريعة صراحة مما هو معلوم ضرورة، أو من الاعتقادات الفطرية.

فقول الجمهور هو الأرجح، ومع ذلك لا بدّ لمن عنده نوع نظر، وتمكُّنٍ من الترجيح أن يتحرّى ويجتهد في طلب العلم والدليل(١١)، والله أعلم.





<sup>(</sup>١) ينظر: البحر المحيط (٨/ ٣٢٩).



## يجوز التقليد في الأصول

١) قوله تعالى: ﴿ يَكَأَبَتِ إِنِّي قَدْ جَآءَنِي مِنَ ٱلْعِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ فَٱتَّبِعْنِيٓ أَهْدِكَ
 صِرَطَاسَوتًا ﴾ [مريم: ٤٣].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿ ثُمَّ أُوَّحَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ ٱتَّبِعْ مِلَّهَ إِبْرَهِي مَ حَنِيفًا ﴾ [النحل: ١٢٣].

#### التحليل الأصولي:

وقع الخلاف في حكم التقليد في أصول الدين، والمقصود به عندهم: الاعتقادات ومسائل التوحيد، وحاصل الأقوال في المسألة ثلاثة:

ونص القاعدة على الجواز، وهو قول بعض أتباع الأئمة وأكثر المحدثين، ومن أدلتهم: آية الباب التي فيها أمر إبراهيم لأبيه باتباعه، ووجه الدلالة كما قال الطوفي: «فيه جواز، بل وجوب تقليد العامي للعالم الثقة الأمين». أهـ(١).

قلت: والسياق وارد في أمره أباه باتباعه في أصول الدين.

والآية الثانية تدل على جوب اتباعنا لملة إبراهيم، ومنه اتباعنا له في هذا الأمر.

كما استدلوا بأحاديث كثيرة فيها قبول النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ لإيمان الصحابة والأعراب دون أمرهم بالاستدلال، كما سبق معنا في أول واجب على المكلف. ومن أشهرها حديث: «أفلح إن صدق»(٢).

قال ابن الصلاح: «وفي هذا الحديث دلالة على صِحَّة ما ذهب إليه أئمَّة العلماء في أنَّ العوامَّ المقلِّدين مؤمنون، وأنَّه يُكتفىٰ منهم بمجرِّد اعتقادهم الحقَّ

<sup>(</sup>١) الإشارات الإلهية، (ص ٤٢١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١/ ١٨)، كتاب الإيمان، باب: الزكاة من الإسلام، رقم: (٤٦)، ومسلم (٢/ ٤٠)، كتاب الإيمان، باب بيان الصلوات التي هي أحد أركان الإسلام، رقم: (١١).



جزماً من غير شكِّ وتزلزل؛ خلافاً لمن أنكر ذلك من المعتزلة». أهـ(١).

والقول الثاني، وهو المنقول عن الجمهور من المتكلمين: إنّه لا يجوز التقليد فيها، واستدلوا على ذلك بآيات كثيرة:

منها قوله تعالىٰ: ﴿إِنَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَافِ ٱلْيَلِ وَٱلْآرْضِ وَٱخْتِلَافِ ٱلْيَلِ وَٱلنَّهَادِ لَآيَنَتِ لِأَوْلِي ٱلْأَلْبَابِ اللَّهِ اللَّهِ فَيْكَمَا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمُ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِرَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَلَا اللَّهِ فِيكَمَا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمُ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِرَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَلَا اللَّهِ لِللَّهُ سَبْحَنَكَ فَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّادِ ﴾ [آل عمران: ١٩٠٠]، وما في معناها مما فيه أمر بالتفكر والنظر، ولا يكون ذلك من المقلّد؛ لذلك جاء في الحديث أن النبي صَلَّاللَّهُ عَيْدُوسَلَّمَ قال: ﴿وَيْلُ لَهُ ﴾ وَيْلُ لَهُ ﴾ وَيْلُ لَهُ ﴾ (١٩٠٠).

ومنها قوله تعالى: ﴿إِنَّا وَجَدُنَآ ءَابَآءَنَا عَلَىٓ أُمَّةٍ وَ إِنَّا عَلَىٓ ءَاثَرِهِم مُّقَتَدُونَ ﴾ [الزخرف: ٢٣]، وما في معناها في ذمّ التقليد؛ وحكاية ذلك عن الكفار والإنكار عليهم في اعتقاداتهم.

ومنها: قوله تعالى: ﴿ فَأَعْلَمُ أَنَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ [محمد: ١٩]: وفيها أمر النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ بالعلم بالتوحيد وعدم التقليد، ونحن مأمورون باتباعه في هذا العلم (٣).

وأجيب بأن التقليد غير متصور من النبي صَلَّاتِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

ومنها: قوله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ كَانَتُ أَعْيُنُهُمْ فِي غِطَآءٍ عَن ذِكْرِى وَكَانُواْ لَا يَسْتَطِيعُونَ سَمْعًا ﴾ [الكهف: ١٠١].

ووجه الدلالة بينه الطوفي بقوله: «فيه وجوب النظر والاستدلال؛ لأنه ذمهم



<sup>(</sup>١) صيانة صحيح مسلم، (ص ١٤٢)، عن المسائل المشتركة، (ص ٦٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني بإسناد حسن، كما في صحيح الترغيب والترهيب (١٤٦٨).

<sup>(</sup>٣) شرح الكوكب المنير (٤/ ٥٣٧).



علىٰ تركه بما خلقه فيهم من الصارف عنه، إذ معناه كانت أعين رؤوسهم وقلوبهم معرضة عن النظر في ملكوتي؛ ليذكروا بذلك وجودي وجبروتي». أهـ(١).

ولهذه الأدلة ذهب الأشعري في رواية عنه إلى أنّه لا يصحُّ إيمان المقلِّد، لكن أنكرها القشيري وبعض أصحابه (٢).

والقول الثالث: وجوب التقليد، وتحريم النظر والاستدلال، وحجَّتُهم أنَّه قد يُوقِع في الشبهة والشك.

وقد يستدل لهم بقوله تعالىٰ: ﴿ فَإِنْ حَآجُوكَ فَقُلْ أَسْلَمْتُ وَجُهِيَ لِلّهِ وَمَنِ ٱتَّبَعَنِ ﴾ [آل عمران: ٢٠]: فقابل المحاجة بالتسليم، وعدم المناظرة والاستدلال، مما يدل علىٰ وجوب التقليد.

لكن أجاب الطوفي عن ذلك بقوله: "إنما أمر بذلك وفعله حيث علم أنه على حق من أمره، وإياس من إجابة خصمه، وأن محاجته عناد محض ومدافعة عن الحق صرف، وكيف يؤمر بالتقليد، وينهى عن المناظرة في الحق، وكتابه المنزل عليه مشحون بالحجج والبراهين، والأدلة النظرية"(٣).

ومن أدلَّتهم حديث: «إنَّما هَلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ لِخَوْضِهِمْ فِي هَذَا»(١)؛ حيث نهي النَّبيُّ صَ<u>لَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</u> عن النظر في مسائل القدر؛ مما يدلُّ على وجوب التقليد(٥).

<sup>(</sup>٥) الإحكام للآمدي (٤/ ٢٢٤).



<sup>(</sup>١) الإشارات الإلهية، (ص ٤١٧).

<sup>(</sup>۲) العضد علىٰ ابن الحاجب (۲/ 700)، المحلي علىٰ جمع الجوامع (۲/ 800) الإحكام 800 لابن حزم (۲/ 800).

<sup>(</sup>٣) الإشارات الإلهية، (ص ١٢٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن ماجه (٨٥)، قال البوصيري: «إسناده صحيح ورجاله ثقات»، زوائد ابن ماجه (١/ ٥٨).



#### والرّاجح هو القول بالجواز:

وأدلّةُ المانعين محمولةٌ على التقليد في الباطل، والتفكر والنظر ليس واجبا على عموم الأمة، وإلا لزم منه إضلال أكثر الناس(١).

وأمّا الموجبون للتقليد فيردّ عليهم بأنّ المنهيّ عنه هو الخوض بمحض العقول، دون علم بالنقول، ويدلُّ عليه زيادة في آخر الحديث، وهي قوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَلَهُ عَلْمُتُمْ مِنْهُ فَقُولُوا، وَمَا جَهِلْتُمْ فَكِلُوهُ إلى عَالِمِه»؛ فالتقليد جهل، ولا يجب بحال.

يقول الشوكاني: «وهؤلاء لم يقنعوا بما هم فيه من الجهل؛ حتى أوجبوه على أنفسهم وعلى غيرهم؛ فإنّ التقليد جهلٌ وليس بعلم». أهـ(٢).





<sup>(</sup>١) العضد على ابن الحاجب (٢/ ٣٠٥)، تيسير التحرير (٤/ ٢٤٣).

<sup>(</sup>٢) إرشاد الفحول، (ص ٣٩٥).



## لا يقلد الجتهد مجتهداً آخر إلا عند الحاجة

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿ يَآأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُوْلِي الْأَمْنِ مِنكُمْ ۖ فَإِن نَنزَعُنْمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرَّسُولِ ﴾ [النساء: ٥٩].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا أَخْنَلَفْتُمْ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَخُكُمُهُ وَإِلَى ٱللَّهِ ﴾ [الشورى: ١٠].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ ٱتَبِعُواْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ مِن رَبِّكُرُ وَلَا تَنْبِعُواْ مِن دُونِهِ ۚ أَولِيَآ ۚ قَلِيلًا مَا تُذَكِّرُونَ ﴾ [الأعراف: ٣].
  - ٤) قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾ [الإسراء: ٣٦].
  - ٥) قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّ عِندَكُم مِّن شُلْطَن إِيهَاذَآ ﴾ [يونس: ٦٨].
    - ٦) قوله تعالىٰ: ﴿وَأَن تَقُولُواْ عَلَى ٱللَّهِ مَا لَانْغُلْمُونَ ﴾ [البقرة: ١٦٩].
  - ٧) قوله تعالىٰ: ﴿فَسَّ عُلُواْ أَهْلَ ٱلذِّكِّرِ إِن كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [النحل: ٤٣].
- ٨) قوله تعالىٰ: ﴿وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَى ٱلْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ
   يَسْتَنْبِطُونَهُ, مِنْهُمْ ﴾ [النساء: ٨٣].

#### التحليل الأصولي:

هذه المسألة حول حكم تقليد المجتهد لمجتهد آخر، وقد اتفقوا علىٰ أنه إذا أداه اجتهاده إلىٰ حكم: فلا يقلد غيره.

لكنهم اختلفوا في التقليد قبل الاجتهاد:

فالجمهور على منع ذلك، ووجوب الاجتهاد عليه؛ إذ الأصل النظر في الأدلة، واستخراج الحكم(١٠).

<sup>(</sup>١) إحكام الفصول للباجي (٢/ ٢٦٩)، المستصفىٰ (٢/ ٣٨٤)، الإحكام للآمدي (٤/ ٢٠٤)، العضد علىٰ ابن الحاجب (٢/ ٣٠٠).

\*\*

وأجاز بعض الشافعية التقليد عند خوف فوات الحادثة (١). وخالف في ذلك بعض الأحناف، فأجازوا تقليده للأعلم (٢).

وبعضهم جوّزه مطلقاً، كإسحاق بن راهويه والثوري ورواية عن أحمد (٣).

وقد استدل المانعون بقوله تعالىٰ: ﴿ فَإِن نَنَزَعُنُمُ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرَّسُولِ ﴾ [النساء: ٥٩]، وقوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا انْخَلَفْتُمُ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُ وَإِلَى النّهِ ﴾ [النساء: ٥٩]، قال القاضي أبو يعلىٰ: «ولم يقل إلىٰ عالم مثلك... وهذا يدل علىٰ أنه لا يقلد غيره». أهد (٤).

كما استدلوا بقوله تعالى: ﴿ ٱتَّبِعُواْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُمُ مِّن رَّبِّكُو وَلَا تَنَبِعُواْ مِن دُونِهِ عَالَىٰ اللهُ وَقُولُهُ تَعَالَىٰ: ﴿ وَلَا نَقَفُ مَا لَيْسَ لَكَ الْمَا تَذَكَّرُونَ ﴾ [الأعراف: ٣]، وقوله تعالىٰ: ﴿ وَلَا نَقُفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ﴾ [الإسراء: ٣٦]، وقوله تعالىٰ: ﴿ إِنْ عِندَكُم مِّن سُلُطَن إِنهَا ذَا ﴾ يونس: ٦٨]، وقوله تعالىٰ: ﴿ وَأَن تَقُولُواْ عَلَى ٱللّهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٦٩]، والتقليد جهل، وليس قولاً بعلم.

فكل هذه الآيات في ذم التقليد، وقد أبيح للعامي ضرورة؛ لعدم قدرته علىٰ النظر، أما العالم فلا يباح له ذلك.

واستدلَّ المجيزون بقوله تعالىٰ: ﴿ يَآ أَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوٓ الطَّيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأَوْلِي اللهِ عَلَى اللهِ وَالْعِلْمَاء. والعلماء. يدخل فيه العامة والعلماء.

وقد قلب الإمام الباجي هذا الدليل عليهم، فقال: «إذا أجمعنا على أن أولي الأمر العلماء، وجب أن يكون المأمور باتباعهم غيرهم، فصارت الآية دلالة لنا



الإحكام للآمدي (٤/ ٢٧٥).

<sup>(</sup>٢)كشف الأسرار (٤/ ١٤)، شرح الكوكب المنير (٤/ ٥١٥).

<sup>(</sup>٣) إحكام الفصول (٢/ ٢٦٩)، المدخل إلى مذهب أحمد، (ص ١٨٩).

<sup>(</sup>٤) العدة (٤/ ١٣٣١).



علىٰ المنع من تقليد العالم للعالم». أهـ(١٠).

ومثل هذا يقال في استدلالهم بقوله تعالىٰ: ﴿وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَىٓ أُوْلِى اللَّهُ وَمَثْلُمُ اللَّهُ اللَّيْنَ يَسْتَنَا بِطُونَهُ مِنْهُم ﴾ [النساء: ٨٣]، لأن الذين يستنبطونه هم العلماء.

كما استدلوا بقوله تعالىٰ: ﴿فَسَّعَلُوٓاْ أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنْتُمْ لَا تَعَلَّمُونَ ﴾ [النحل: ٤٣]، فقالوا: كل من لم يعلم فهو مخاطب بهذه الآية.

وأجيب بأن العالم يعلم بالقوة، وهو من أهل الذكر، فيجب عليه إعمال جهده ونظره؛ ليخرج بالحكم (٢).

وقد ذكرت هذه الأقوال ووجوه الاستدلال من الآيات للخروج بقول جامع لها، وهو ما نصت عليه القاعدة، وحاصله:

أن الأصل اجتهاد المجتهد وعدم تقليده لغيره، إلا عند الحاجة: كضيق الوقت، أو عدم ظهور الدلالة، ونحو ذلك من الأعذار المانعة من النظر والاجتهاد، فتحمل أدلة المانعين على الأصل، وأدلة المجيزين على الحاجة، وبذلك تجتمع الأدلة (٣)، والله أعلم.



<sup>(</sup>٣) استدلال الأصوليين، (ص ٣٠٢)، ينظر: الرد على من أخلد إلى الأرض، (ص ١١٧).



<sup>(</sup>١) إحكام الفصول (٢/ ٢٧٤).

<sup>(</sup>٢) ينظر: العدة لأبي يعلىٰ (٤/ ١٢٣٢)، إحكام الفصول للباجي (٢/ ٢٧٤ - ٢٧٥)، قواطع الأدلة للسمعاني (٥/ ١٠٢ - ١٠٥)، الإشارات الإلهية للطوفي، (ص ٣٧٨).



# ١٩٩ يُكُره السؤال عمَّا لَمْ يَقَعَ

قوله تعالىٰ: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَسْتَكُواْ عَنْ أَشْيَاءَ إِن تُبَدَ لَكُمْ تَسُؤُكُمْ ﴾ [المائدة: ١٠١].

#### التحليل الأصولي:

الإكثار من المسائل الافتراضية غير الواقعية مذمومٌ عند جمهور العلماء (١٠). وقد احتجّ الإمام الشافعي على كراهة ذلك بقوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَسْتَلُواْ عَنْ أَشْ يَاءَ إِن تُبّدَ لَكُمْ تَسُؤُكُم ﴾ [المائدة: ١٠١].

ففيها نهي عن السؤال عن الأشياء المسكوت عن بيانها، وما لم يقع مما لم يبينه الشرع مسكوت عنه أيضاً، فلا ينبغي السؤال عنه (٢).

#### ويدل على ذلك جملة من الأحاديث، منها:

قوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إِنَّ اللهَ كَرِهَ لَكُمْ قِيلَ وَقَالَ، وَإِضَاعَةَ المالِ، وَكَثْرَةَ السُّوَال»(٣).

وقوله: «أَعْظَمُ المُسْلِمينَ جُرْماً؛ مَنْ سَأَلَ عَنْ شَيْءٍ لَم يُحَرَّمْ، فَحُرِّمَ مِنْ أَجْل مَسْأَلَتِهِ»(٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٩/ ٩٥)، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب ما يكره من كثرة السؤال



<sup>(</sup>۱) شرح الكوكب المنير (٤/ ٥٨٤)، إعلام الموقعين (٢/ ١٢٨)، معالم أصول الفقه، (ص ٤٨٤)، صفة الفتوئ، (ص ٣٠).

<sup>(</sup>٢) الأم (٥/ ١١٣)، الرسالة، (ص ١٥١).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢/ ١٢٤)، كتاب الزكاة، باب قول الله تعالىٰ: ﴿لَا يَسَئُلُونَ ٱلنَّاسَ ﴾ =
 [البقرة: ٢٧٣]، وكم الغنىٰ، رقم: (١٤٧٧)، ومسلم (٣/ ١٣٤١)، كتاب الأقضية، باب النهي عن كثرة المسائل من غير حاجة، والنهي عن منع وهات، وهو الامتناع من أداء حق لزمه، أو طلب ما لا يستحقه، رقم: (٩٣٥).



وقوله: «فَكُرِهَ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ المَسائِلَ، وعَابَها »(١).

فكثرة السؤال إنَّما تُذَمُّ فيما لا فائدة منه، وما لم يقع لا تتعلق به فائدة عملية. وكان عمر رَضَيَّكُ عَنهُ يقول: «أُحَرِّجُ عَلَيْكُمْ أَيُّهَا النَّاسُ أَنْ تَسْأَلُونَا عَمَّا لَم يَكْنْ؛ فَإِنَّ لَنَا فِيمَا كَانَ شُغْلاً»(٢).

إلا أن هذه المسألة تحتاج إلىٰ تفصيل، فهي تتداخل مع فقه المقاصد والمآلات والمصالح، وما يدخل في ذلك من استشراف المستقبل الذي اصطلح عليه حديثاً بفقه التوقع، فيجوز النظر فيما يظن وقوعه، مما له تعلق بما هو واقع (٣).



وتكلف ما لا يعنيه، رقم: (٧٢٨٩)، ومسلم (٤/ ١٨٣١)، كتاب الفضائل، باب توقيره صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَم وَمَا لا يقع، ونحو طَلِّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّالُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّالُهُ عَلَيْهِ وَاللهُ عَمَا لا ضرورة إليه، أو لا يتعلق به تكليف وما لا يقع، ونحو ذلك، رقم: (٢٣٥٨).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (٦/ ٩٩)، كتاب تفسير القرآن، باب قوله عز وجل: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ أَزْوَجَهُمْ وَلَرْ يَكُنُ لَمُمْ شُهُدَآهُ إِلّا آنَفُسُمُ فَشَهَدَةُ أَحَدِهِمْ أَرْبَعُ شَهَدَتِ بِأَللّهِ إِنَّهُ, لَمِنَ ٱلصَّكِدِقِينَ ﴾ [النور: ٦]، رقم: (٤٧٤٥)، ومسلم (٢/ ١٢٩)، كتاب الطلاق، باب انقضاء عدة المتوفى عنها زوجها، وغيرها بوضع الحمل، رقم: (١٤٩٢)، عن سعد بن سعد رَحَاللَهُعَنهُ.

<sup>(</sup>۲) سنن الدارمي (۱/ ٥٠)، الفقيه والمتفقه (۲/ ۷).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الفقه الإسلامي والمستقبل، الأصول المقاصدية وفقه التوقع، ندوة تطور العلوم الفقهية في عمان (سنة ١٤٣١هـ).



### لا يجوز استفتاء إلا من غلب على الظن أنه من أهل العلم

١) قوله تعالىٰ: ﴿فَسَعَلُوٓا أَهْلَ ٱلذِّكِرِ إِن كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [النحل: ٤٣].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿قُلْهَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [الزمر: ٩].

#### التحليل الأصولي:

4 ..

قال القرافي: «لا يجوز لأحدٍ الاستفتاء إلا إذا غلب على ظنه أن الذي يستفتيه من أهل العلم والدين والورع، فإن اختلف عليه العلماء في الفتوى:

فقال قوم: يحب عليه الاجتهاد في أعلمهم وأورعهم؛ لتمكنه من ذلك.

وقال قوم: لا يجب؛ لأن الكل طُرُقٌ إلى الله تعالى، ولم ينكر أحدٌ على العوام في كل عصرِ تَرْكَ النظر في أحوال العلماء». أهـ(١).

ثم ذكر القرافي الدليل على المسألة وهي آيات الباب، فقال: «ومدرك العامي في أن الذي يستفتيه من أهل العلم والدين والورع: الأخبار، وقرائن الأحوال، فذلك عند العامة متيسر، وأما إذا لم يتضح له ذلك فلا يَحِلُّ له الاستفتاء؛ لأن دين الله لا يؤخذ من غير أهله، قال الله تعالى: ﴿قُلُهُلُ يَسْتَوِى النّينَ يَعْلَمُونَ وَالّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ [الزمر: ٩]، قال تعالى: ﴿فَسَّعَلُوا أَهْلَ الذِيرِ إِن كُنتُمُ لاَ تَعَلَى اللّه عَيْر أَهُلُ الذِيرِ بالنطق يقتضي بالمفهوم تحريم سؤال غيرهم». أهر (١).

وفي مسألة اختيار الأعلم والأورع قولان، كما سبق عن القرافي:



<sup>(</sup>١) شرح تنقيح الفصول (٢/ ١٨٦).

<sup>(</sup>٢) السابق (٢/ ١٨٧).



القول الأول: أنه يلزمه أن يتخير الأفضل ديناً وعلماً وورعاً، فهذا القدر يجب أن يتحرى فيه العامي، وهو قول بعض الشافعية والحنابلة(١).

وقال ابن سيرين (٢): «إن هذا العلم دين، فانظروا عمن تأخذون دينكم». أهـ (٣).

القول الثاني: أن للعامي أن يختار من شاء من المفتين، العدول، و لا يلزمه أن يسأل الأعلم والأفضل، وهو منسوب إلى الجمهور، وعليه عمل الصحابة(٤).



<sup>(</sup>٤) صفة الفتوى، (ص ١٣)، إعلام الموقعين لابن القيم (٤/ ٢٨٠)، العضد على ابن الحاجب (٤) صفة الفتوى، (ص ١٣).



<sup>(</sup>١) شرح الكوكب المنير (٤/ ٤٥).

<sup>(</sup>٢) هو الإمام محمد بن سيرين الأنصاري أبوبكر البصري مولىٰ أنس بن مالك، تابعي كبير وإمام في الحديث والتفسير، أريد علىٰ القضاء فهرب إلىٰ الشام، كان بزازاً حبس بدين عليه توفي سنة (١٠ ١هـ). حلية الأولياء (٢/ ٢٦٣)، تذكرة الحفاظ (١/ ٧٧).

<sup>(</sup>٣) مقدمة صحيح مسلم (١/ ١١٩).



# إذا اختلفت الفتاوى فيتخير المقلد أرجحها

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿ فَأَنَّقُوا اللَّهَ مَا اسْتَطَعْتُمْ ﴾ [التغابن: ١٦].
- ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ وَلَوْكَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِاللَّهِ لَوَجَدُواْفِيهِ ٱخْذِلَافًا
   كَثِيرًا ﴾ [النساء: ٨٢].
- ٣) قوله تعالىٰ: ﴿وَأَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُۥ وَلَا تَنْنَاعُواْ فَنَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُمْ وَاصْبِرُواْ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلصَّنِيرِينَ ﴾ [الأنفال: ٤٦].
- ٤) قوله تعالىٰ: ﴿ فَإِن لَّمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكَ فَأَعْلَمْ أَنَّمَا يَشِّعُونَ أَهُوَآ عَهُمْ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنِ اللَّهُ عَمَوْدُهُ بِغَيْرِهُ دَى مِّنَ اللَّهِ ۚ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِى الْقَوْمُ الظَّلِمِينَ ﴾ [القصص: ٥٠].

#### التحليل الأصولي:

تدل الآيات على أن الأصل تدبر القرآن، وطاعة الله ورسوله، وعدم اتباع الأهواء، وهذه أسباب العصمة عند الخلاف، فعند الخلاف في المسائل ينبغي للمقلد أن يعمل عقله وقلبه فيما يختاره لدينه؛ لقوله تعالى: ﴿ فَٱنْقُوْا اللّهَ مَا اسْتَطَعْتُم ﴾ التعابن: ١٦]، ويتلمس هنا وجه لقوله صَلَّاتَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: «استفت قلبك وإن أفتاك الناس وأفتوك»(١)، وهذا من محال الاستدلال به.

## وفي هذه القاعدة خلاف على أربعة أقوال، وهي كما يلي:

القول الأول: له أن يقلد من شاء، فلا يلزمه قول أحد بعينه، وهو المشهور عن أكثر العلماء(٢).



<sup>(</sup>١) التاريخ للبخاري بإسناد حسن كما في مشكاة المصابيح، رقم: (٢٧٧٤). وسبق تخريج رواية نحوه.

<sup>(</sup>٢) ينظر: شرح الكوكب المنير (٤/ ٥٤٢).



القول الثاني: أن يأخذ بالأحوط من الأقوال، وهو أثقلها؛ لأنه تبرأ الذمة به يقيناً دون غيره، فإذا اختلفوا على الكراهة والتحريم عمل بالتحريم، وإذا اختلفوا على الإباحة والإيجاب أخذ بالإيجاب(١).

القول الثالث: أن يأخذ بالأيسر من الأقوال؛ استدلالاً بآيات التيسير، وسيأتى البحث في ذلك بالنسبة للمجتهد.

القول الرابع: أن يجتهد في مذهب عالم معين يعتمد عليه، يعتقده أفضل من غيره في العلم والدين، وهذا فرع عن الترجيح في المسألة السابقة (٢).

وقد رد ابن حزم على الأقوال الثلاثة الأولى؛ مستدلاً ببقية آيات الباب، فقال: «أما من قال: هو مخير: فقد أمره باتباع الهوى، وذلك حرام، وأخطأ بلا شك، وجعل الدين مردوداً إلى اختيار الناس يعمل بما شاء، وأجاز فيه الاختلاف، والله تعالىٰ يقول: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ وَلَوَ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِاللّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْتِلاَفًا والله تعالىٰ يقول: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ وَلَوَ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِاللّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْتِلاَفًا وَالله تعالىٰ يقول: ﴿ وَأَطِيعُواْ ٱللّهَ وَرَسُولُهُ وَلاَ تَنَزعُواْ فَنَفَشَلُواْ وَتَنْ رَعُواْ فَنَفَشَلُواْ وَتَعْرَبُولَا تَنَزعُواْ فَنَفَشَلُواْ وَلَا تَنْزعُواْ فَنَفْسَلُواْ وَقَال تعالىٰ: ﴿ وَأَطِيعُواْ ٱللّهَ وَرَسُولُهُ وَلاَ تَنَزعُواْ فَنَفْشَلُواْ وَتَعْرَبُولَا لَا لَهُ اللهُ مَعَ ٱلصَّبِرِينَ ﴾ [الأنفال: ٢٦]، وقال تعالىٰ: ﴿ وَأَطِيعُواْ ٱللهُ وَمَنْ أَضَلُ مِمَّنِ ٱتَّبَعَ هُونِهُ بِغَيْرِ ﴿ فَإِن لَدَ يَسَبُواْ لَكَ فَأَعُلُمْ أَنَّمَا يَتَبِعُونَ أَهُوآ عَمْمٌ وَمَنْ أَضَلُ مِمَّنِ ٱتَّبَعَ هُونِهُ بِغَيْرِ فَقَالَ لَلهُ عَلَا لَا لَهُ اللّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظّنلِمِينَ ﴾ [القصص: ٥٠]، فالاختلاف ليس من أمر الله تعالىٰ الذي أباحه وأمر به.

وقد علمنا أن حكم الله تعالى في الدين حكم واحد، وأن سائر ذلك خطأ وباطل، فقد خيره هذا القائل في أخذ الحق أو تركه، وأباح له خلاف حكم الله

<sup>(</sup>٢) الإحكام للآمدي (٤/ ٢٣٢)، البرهان (٤/ ٢٣٢)، العضد على ابن الحاجب (٢/ ٣٠٧).



<sup>(</sup>١) ينظر: التعارض والترجيح بين الأدلة الشرعية للبرزنجي (٢/ ٢٠٩) وما بعدها.



تعالى، وهذا الباطل المتيقن بلا شك، فسقط هذا القول بالبرهان الضروري.

وأما من قال: يأخذ بالأثقل: فلا دليل على صحة قوله أيضاً.

وكذلك قول من قال: يأخذ بالأخف، وكل قول بلا دليل فهي دعوى ساقطة». أهد(١).

ثم رد على استدلالهم بآيات التيسير؛ لأنها آيات عامة ليست مرجحة لعين المسألة.

والأقوال ليست بهذه الشناعة التي يصورها الإمام ابن حزم عَلَيْهُ، لكن ما سبق من ضرورة تحري المقلد هو الأبرأ لذمته، والأحوط لدينه.





<sup>(</sup>١) الإحكام لابن حزم (٦/ ٣٠٣- ٣٠٤).



# التعارض والترجيح (١)

# الفصل الثاني

# ٢٠ التعارض بين الآيات ليس حقيقياً

١) قوله تعالى: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ وَلَوْكَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِٱللَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ
 ٱخْذِلَافًا كَثِيرًا [النساء: ٨٢].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿ يَآ يُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ ٱلْطِيعُوا ٱللّهَ وَٱطِيعُوا ٱلرّسُولَ وَأُولِي ٱلْآمَرِ مِنكُمْ ۖ فَإِن نَنزَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللّهِ وَٱلرّسُولِ ﴾ [النساء: ٥٩]. (١)

#### التحليل الأصولي:

التعارض إنما يقع في ذهن المجتهد، فإن كلام الله تعالى لا تعارض فيه إجماعًا، فهو ليس تعارضًا حقيقيًا، وإنما هو بحسب ما يظهر للناظر، وتدل عليه الآيات: ففي قوله تعالى: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ وَلَوْكَانَ مِنْ عِندِغَيْرِاًللّهِ لَوَجَدُوا فيهِ النّيات: ففي قوله تعالى: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ وَلَوْكَانَ مِنْ عِندِغَيْرِاً لللهِ لَوَجَدُوا فيهِ النّياء: ٨٢].

قال ابن كثير: «أي: لو كان مفتعلاً مختلقاً، كما يقوله من يقوله من جهلة المشركين والمنافقين في بواطنهم: ﴿لَوَجَدُواْفِيهِ ٱخْنِلَافًا كَثِيرًا ﴾ [النساء: ٨٦]. أي: اضطراباً وتضادًا كثيرًا. أي: وهذا سالم من الاختلاف، فهو من عند الله». أهـ(٢).

<sup>(</sup>١) هذا هو العنوان المشهور عند الأصوليين، وبعضهم يرتضي التعبير بالتراجيح، بالجمع؛ بناء علىٰ كثرة أنواعه، ينظر: شرح المراقي للشنقيطي (٢/ ٥٨٢).

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر (۲/ ۳٦٤).



ووجه الدلالة في الآية الثانية: أنه سبحانه أمر بالرد إلى الكتاب والسنة؛ لرفع التنازع والاختلاف، مما يدل على عدم وجود الخلاف فيهما، وهو التعارض(۱).

#### استطراد:

هذا الباب يسمى عند كثير من الأصوليين بالتعادل والترجيح.

فالتعادل: هو التساوي، يقال: عدل الشيء أي مثله، وهو هنا تكافؤ الدليلين، مع تعارضهما في الدلالة(٢).

لذلك فإن جماهير الأصوليين على أن التعادل يستخدم بمعنى التعارض، وهو: التمانع والتقابل؛ فلذلك يقولون أيضاً كما في عنوان الباب: التعارض والترجيح (٣).

فهناك تلازم بين التعادل والتعارض، فإنه لا يحصل التعارض إلا إذا تكافأت الأدلة في القوة (٤٠).

وأما الترجيح: فهو التغليب والتقديم (°).

وقد تنوعت تعريفات الأصوليين لمصطلح التعارض والترجيح، ومما قالوا في تعريفه: أنه: تقديم أحد الدليلين المتعارضين لمرجح فيه.

وهذا ظاهر في الدلالة يتحصل به المطلوب من الحد.



<sup>(</sup>١) الموافقات (٥/ ٦٠)، الاعتصام (٣/ ٢٧٢)، وانظر: المسائل الأصولية للعويد، (ص ١٣٢).

<sup>(</sup>٢) معجم مقاييس اللغة لابن فارس (٤/ ٢٤٧)، القاموس المحيط (٢/ ٣٣٤).

<sup>(</sup>٣) المحصول للرازي (٢/ ٥٠٥)، نهاية السول للإسنوي (٣/ ٦٠)، إرشاد الفحول، (ص ٢٧٣).

<sup>(</sup>٤) جمع الجوامع (7/ 80)، التلويح علىٰ التوضيح (8/ 80).

<sup>(</sup>٥) لسان العرب (١/ ١١٢٥).



خلافًا لمن ذكر حداً عسراً، كتعريف الآمدي، بأنه:

«اقتران أحد الصالحين للدلالة على المطلوب مع تعارضهما بما يوجب العمل به، وإهمال الآخر»(١).



<sup>(</sup>۱) الإحكام للآمدي (٤/ ٢٠٦)، وانظر: مناقشة التعريفات في كتاب التعارض والترجيح بين الأدلة للبرزنجي (١/ ٧٨) وما بعدها.



## إذا تعارض ظاهرُ الكتاب مع السُّنَّةِ فيقدم الأقوى دلالة

7.4

١) قوله تعالىٰ: ﴿وَأَنزَلْنَا ٓ إِلَيْكَ ٱلذِّكَرِ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ ﴾ [النحل: ٤٤].

٢) قوله تعالىٰ: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْنِ مِنكُمْ فَإِن لَنَزَعُنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾ [النساء: ٥٩].

### التحليل الأصولي:

إذا تعارض نصُّ الكتابِ مع السنَّة الصحيحة، ولَم يكِنِ الجمعُ ممكناً، ولم يُعْلَم التاريخُ حتىٰ يقال بالنسخ، ولم يُمْكِنِ التخصيصُ أو التقييدُ فما الحكم؟

ذهب بعض الأصوليين إلىٰ تقديم السُّنَّة، وعَلَّلوا ذلك بأنَّ السُّنَّة هي المفسِّرة للقرآن، والمبيِّنة لأحكامه كما دلت عليه الآية الأولىٰ، فالأصل الأخذ بالمبين؛ لأنه يكون متأخراً عن المجمل.

وقيل: يُقَدَّمُ الكتاب على السنة (١)؛ للآية الثانية، ففيها الأمر بطاعة الله تعالى أو لاً، ثم طاعة رسوله صَلَّاتِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، ويدل عليه حديث معاذ رَضَاً لِللهُ عَنْهُ السابق (٢).

وقد ورد ذلك موقوفًا على بعض الصحابة، كقولِ ابن مسعود: رَضَّ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْ شَيْءٍ فَلْيَنْظُرْ فِي كتابِ اللهِ، فإنْ لَم يَجِدْ فِي كتابِ الله، فلينظرْ فِي سنَّة رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَنْ شَيْءً وَاللهُ عَنْ شَيْءً وَسَلَّمَ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ اللهُ عَلَيْهِ وَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَاللهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلَيْ لَهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَيْهُ وَسَلَمُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهُ واللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُوا عَلَيْ عَلَيْكُولُكُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُكُمُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُولُ عَلَّهُ عَلَيْكُولُكُولُ عَلَيْكُو

والقولان مع وجوه الدلالات من الآيات: يدلان على حجية القرآن والسنة، فيجمع بينهما كما في نص القاعدة، فيقال بأنَّ الترجيح يُلْتَمَسُ من مرجِّحات،

<sup>(</sup>١) شرح الكوكب المنير (٤/ ٦١٠).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه والكلام عنه.

<sup>(</sup>٣) ينظر: شرح الكوكب المنير (٤/ ٦١٠)، إرشاد الفحول، (ص ١٧٣)، أصول الفقه للخضري، (ص ٣٩٤).



وقرائنَ أخرى، ولا يمكن أن تُقعَّدَ قاعدة عامة بتقديم الكتاب أو السنة؛ إذ هما من حيث الحجية في رتبة واحدة، إلا إذا كان سند الحديث محل خلاف معتبر.

ويمكن أن يمثل لذلك بقوله تعالى: ﴿وَلَحْمَ ٱلْخِنزِيرِ ﴾ [البقرة: ١٧٣]، مع قوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ فِي البحر: «هُوَ الطَّهُورُ مَاؤُهُ، الْحِلُّ مَيْتَتُهُ»(١).

فهل يقال في خنزير البحر: إنه حرام للآية، أم حلال للحديث؟ قال الإمام مالك كَلْهُ: «أنتم تقولون: خنزير». أهـ(٢).

فأشكل هذا القول على أصحابه فبعضهم قال: إنه يقصد بأنها تسمية لكم، وإلا فليس هو خنزيراً حقيقة.

وقال بعضهم: إنه يقصد بأنه ما دام يسمى خنزيراً، فهو حرام لعموم القرآن (٣). والظاهر في هذه المسألة العمل بعموم الحديث؛ فإن البحر يطهر ما يعيش فيه (٤).



<sup>(</sup>٤) ينظر: التحرير والتنوير لابن عاشور (٢/ ١١٥).



<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>۲) المدونة (۲/ ۲۷ – ۲۸).

<sup>(</sup>٣) المذهَّب في ضبط مسائل المذهب (٢/ ٨٠٦).



### يقدم الأيسرعند التعارض

- ١) قوله تعالىٰ: ﴿ يُرِيدُ اللهُ بِكُمُ اللهُ مَ لَلْكُ مَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ ﴾
   [البقرة: ١٨٥].
  - ٢) قوله تعالىٰ: ﴿ يُرِيدُ ٱللَّهُ أَن يُخَفِّفَ عَنكُمْ ﴾ [النساء: ٢٨].
  - ٣) قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَاجَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ [الحج: ٧٨].
- ٤) قوله تعالىٰ: ﴿ مَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِّنْ حَرَجٍ ﴾ [المائدة: ٦].

### التحليل الأصولي:

الكلام هنا في ترجيح المجتهد بين الأدلَّة إذا كانَ بَعضُها يدلُّ علىٰ حُكْمٍ أَعْفُ، ولم يمكن الجمع.

فالجمهور رأوا تقديمَ الأخفِّ، واستدلوا بالآيات الدالة على التيسير، ورفع الحرج والضّرر والتعسير، وقد تكررت معنا مراراً.

كما استدلوا بفعل النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فإنه كما قالت عائشة: «مَا خُيِّرَ النَّبِيِّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فإنه كما قالت عائشة: «مَا خُيِّرَ النَّبِيِّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَيْنَ أَمْرَيْنَ إلاّ اخْتَارَ أَيْسَرَهُمَا مَا لَم يَكُنْ إِثْمًا»(١).

وذهب بعضهم إلى الأخذ بالأثقل؛ لأنه خلاف الهوى، واستدلوا بقوله تعالىٰ: ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى ٱلنَّفُسَ عَنِ ٱلْمُوَىٰ ﴿ فَإِنَّ ٱلْمُنَّةَ هِى ٱلْمَأُوىٰ ﴾ [النازعات: ١٠٤- ٤].

فالآية تنهى عن اتباع الهوى، فإن النفس تهوى الأخف والأيسر، فينبغي مخالفتها.



<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.



وذهب جماعة كابن حزم إلى أنه لا ترجيح بناء على الأخف أو الأثقل، وردوا على القولين السابقين، قال ابن حزم: «وهذه أقوال فاسدة؛ لأنها كلها دعاوى يعارض بعضها بعضا، وكل ما ألزمنا الله تعالى فهو يسر، وإن ثقل علينا، وكل شريعة تتكلف فهي خلاف الهوى؛ لأن تركها كان موافقتها للهوى؛ لأنه قد يقع في أوائل الفكر الوسواس.

وقال تعالىٰ ذاما لقوم شرعوا لهم من الدين ما لم يأذن به الله، ومن قطع بشيء مما يقع في نفسه من الدين فقد شرع من الدين ما لم يأذن به الله تعالىٰ، وقال تعالىٰ: ﴿قُلُ هَاتُوا بُرُهَانَكُمْ إِن كُنتُمُ صَدِقِينَ ﴾ [البقرة: ١١١]، فنص تعالىٰ علىٰ أن من لا برهان له فليس بصادق.

وقال تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِتَالُ وَهُوكُرُهُ لَكُمُ ۖ وَعَسَىٰٓ أَن تَكْرَهُواْ شَيْعًا وَهُوَ ضَيْرٌ لَكُمْ ۚ [البقرة: ٢١٦]، فهذا يدفع قول من قال بالأخف.

وقال تعالىٰ: قوله تعالىٰ: ﴿وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ [الحج: ٧٨]، وهذا يدفع قول من قال بالأثقل.

وصح أنه لا لازم إلا ما ألزمنا الله تعالى، وسواء وقع في النفس، أو لم يقع، وسواء كان أخف، أو أثقل». أهـ(١).

وقال الشوكاني: «ولا معنى للخلاف في مثل هذا؛ لأن الدين كله يسر، والشريعة جميعها سمحة سهلة.

والذي يجب الأخذ به ويتعين العمل عليه هو ما صح دليله، فإن تعارضت الأدلة لم يصلح أن يكون الأخف مما دلت عليه، أو الأشق مرجحًا، بل يجب

<sup>(</sup>١) الإحكام (٨/ ٩٨٥).





المصير إلى المرجحات المعتبرة». أهـ(١).

أقول: لكن الكلام حيث لم توجد مرجحات، فعليه يبقى القولُ بترجيح الأخفِّ – عند التَّعارضِ وعدم المرجح – هو الأقرب للنصوص والأصول<sup>(٢)</sup>. وهذه القاعدة قد تتداخل مع قاعدة الأخذ بالأحوط؛ فالأحوط هو الذي تَبرأُ به الذِّمَةُ (٣).

وقد دل عليها قوله صَلَّلَتُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «فَمَنِ اتَّقَى الشُّبُهَاتِ، فَقَدِ اسْتَبْراً لِدِينِهِ وَلِعِرْضِهِ»(١٠)، وقوله: «دَعْ مَا يَرِيبُكَ إلَى مَالا يَرِيبُكَ»(١٠)، فالأحوط فيه ترك للرِّيبة واتقاءٌ للشُّبهة.

والتوفيق بينهما أنه قد يكون الاحتياط هو الأولىٰ في أمر لا يوقع منعه الحرج علىٰ المسلمين، وإلا فالأصل أن يختار الأيسر؛ لدفع المشقة ورفع الحرج.

فكل من قاعدة الأحوط وقاعدة الأيسر، مرجحة -حيث لم يوجد غيرها-بحسب متعلقاتها، والخلط بينهما مخل بالصنعة الاجتهادية (٢)، والله أعلم.



<sup>(</sup>١) إرشاد الفحول (٢/ ١٩١).

<sup>(</sup>٢) المحصول (٢/ ٢١٥)، الإحكام (٤/ ٢٥٩)، شرح الكوكب المنير (٤/ ٢٩٦، ٢٩٦)، التحبير شرح التحرير (٨/ ٤٣٠٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر تفصيل المسألة في: التعارض والترجيح للبرزنجي (٢/ ٢٠٩)، وما بعدها.

<sup>(</sup>٤) سبق تخريج قطعة منه. أخرجه البخاري (١/ ٢٠)، كتاب الإيمان، باب فضل من استبرأ لدينه، رقم: (٥٢)، ومسلم (٣/ ١٢١٩)، كتاب المساقاة، باب أخذ الحلال وترك الشبهات، رقم: (١٥٩)، عن النعمان بن بشير صَالِيَهُمَهُ.

ينظر: جامع البيان لابن جرير (٦/ ٢٠٢).

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد (٣/ ٢٤٨)، رقم: (١٧٢٣)، والترمذي (٤/ ٦٦٨)، أبواب صفة القيامة والرقائق والوقائق والورع عن رسول الله صَلَّالِتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، باب، رقم: (١٨٥ ٢)، عن الحسن بن علي رَحَوَلِتَهُ عَنه، وانظر: الأرواء (٢١، ٢٠١٤).

<sup>(</sup>٦) ينظر: الموازنة بين الترجيح بالأحوط والترجيح بالأيسر، للمؤلف.





#### الخاتمة

ها نحن نقف على خاتمة هذه الرحلة، بعد تجوالنا بين تلك الأفنان الندية، وتنسمنا لعبق الرياحين الزكية، من آيات القرآن الكريم، ووقوفنا على ذلكم التراث العظيم، من القواعد والأصول، التي تفنن فيها أئمتنا الفحول، بوساطتهم بين العقل والنقول، واستنباطهم من الوحي المنقول، بفكرهم الأصولي الفذ، وقد لاح لنا ما يلي:

١ عظمة الإعجاز التشريعي للقرآن الكريم، والذي هو بحق لمن عقله: ﴿تَبْيَـــُنَا لِـــُكُلِ شَيْءٍ ﴾ [النحل: ٨٩]، وبتلك الدلالات المتنوعة: إما بلفظه ومنظومه، أو فحواه ومفهومه، أو تأصيله ومعقوله.

٢- القوة الاستنباطية التي تحلى بها أئمتنا، وقدرتهم الاجتهادية على انتزاع الدلالات، من مختلف الآيات، وإحكام التقعيدات، التي تبنى عليها التفريعات، مما خلف تراثاً علمياً وعقلياً لا تعرف له البشرية مثيلاً.

٣- تأصل لدينا أنه لا يكفي مجرد إيراد الدليل، بل لا بد من النظر في وجوه الدلالات، والوقوف على الإيرادات، والأجوبة والاعتراضات، ثم التوصل إلى الترجيح بضوابطه، فمن لم يسلك هذه الطريق في التحقيق لم يتحرر من ربقة التقليد.

٤ - توصلنا إلى أن هناك عدداً كبيراً من القواعد الأصولية قد بنيت على
 آيات قرآنية، مما يدل على أن هذا العلم نقلي في أصله، والعقل مساند له، وليس
 العكس، وهذا يزيدنا ثقة بقواعده، وطمأنينة بمباحثه وفوائده.

٥- أدركنا أن هذه الدلالات ليست على طريقة واحدة، فهناك ما يدل على القاعدة بذاته، وهناك ما يدل مع غيره كنص آخر من الكتاب أو السنة، أو بضميمة





الإجماع، أو بنوع من القياس.

٦- وقفنا على بعض الاستدلالات المشهورة في كتب الأصول، وتبين لنا أن ثمت تكلفاً في توجيهها، وتقليداً في التسليم لها، وعدم تحريرها، وميزنا الراجح من المرجوح، والضعيف من الصحيح.

### - وأخيرا أوصى في هذا الصدد بما يلي:

1- بالعناية بهذا الباب من التناول الأصولي، وإبراز الأدلة النقلية من الكتاب والسنة على القواعد الأصولية، فهذا الباب لا يزال بحاجة إلى زيادة توسيعه، فالكلام في الأدلة لا زال مؤصداً من حيث التصنيفات المستقلة -كما سبق في المقدمة -، وإن كان موجوداً في ثنايا المصنفات، كما هو الشأن في كتاب الرسالة لواضع هذا العلم الإمام الشافعي، ومن سار على طريقته.

٢-كما أوصي بتخصيص مقررات دراسية لطلاب الجامعات خاصة بأدلة القواعد الأصولية من القرآن والسنة، كأدلة الفقه في آيات الأحكام وأحاديث الأحكام؛ لربط هذا العلم بمصدره المؤتمن، بدلاً من الجدليات المحضة.

٣- وكذلك أوصي باستقراء كتب المفسرين؛ لاستخراج استنباطاتهم القرآنية على المسائل الأصولية، وبخاصة من عرف منهم بالتضلع في الأصول، وهم جلة من علماء التفسير.

ولا أدعي أن عملي هذا بلغ الكمال أو قاربه، وإنما هي محاولة للجمع من مقل، فما كان فيها من صواب فمن الله، وما كان من خطأ فمن نفسي والشيطان، والله المستعان.

﴿رَبِّ أُوزِعْنِيَ أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ ٱلَّتِيَ أَنْعَمْتَ عَلَى وَعَلَىٰ وَالِدَّتَ وَأَنْ أَعْمَلُ صَلِحًا تَرْضَىٰهُ وَأَدْخِلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم المرسلين.





### المصادر والمراجع

# 

- (١) آراء المعتزلة الأصولية د.علي الضويحي، مكتبة الرشد، الطبعة الثانية سنة ١٤١٧هـ
- (٢) الإبانة عن معاني القراءات لمكي بن أبي طالب، تحقيق محي الدين رمضان، دار المأمون للتراث، الطبعة الأولىٰ سنة ١٣٩٩هـ
- (٣) إبطال الحيل لابن بطة، تحقيق محمد حامد الفقي، طبع ضمن مجموعة رسائل (البلاتين).
- (٤) الإبهاج شرح المنهاج لتقي الدين السبكي، إكمال ولده تاج الدين، مطبعة التوفيق الأدبية.
- (٥) إتحاف ذوي البصائر بشرح روضة الناظر د.عبد الكريم النملة، دار العاصمة، الطبعة الأولىٰ سنة ١٤١٧هـ
- (٦) الإتقان في علوم القرآن للسيوطي، تحقيق أبو الفضل إبراهيم، المكتبة العصرية سنة ١٤٠٧هـ
- (٧) أثر الاختلاف في القواعد الأصولية في اختلاف الفقهاء د.مصطفىٰ الخن، مؤسسة الرسالة، الطبعة السادسة سنة ١٤١٧هـ
- (٨) أثر الاختلاف في القياس لإلياس دردور، دار ابن حزم، الأولىٰ ١٤٣٠هـ
- (٩) الإجراءات العملية العشرة في تجديد أصول الفقه د. فخرالدين الزبير، مجلة مركز البحوث والدراسات الإسلامية، بكلية دار العلوم، بجامعة القاهرة، العدد ٣٨ سنة ١٤٣٤هـ



- (۱۰) أحكام الإجماع والتطبيقات عليه، د. خلف المحمد، مكتبة الريان، طبعة ۲۰۰۲م.
- (١١) إحكام الفصول للباجي، تحقيق عبدالمجيد التركي، دار الغرب الإسلامي، الطبعة الأولىٰ سنة ١٤٠٧هـ
- (١٢) الإحكام في أصول الأحكام لابن حزم، تحقيق لجنة من العلماء، دار الحديث، الطبعة الأولىٰ سنة ٤٠٤هـ
- (١٣) الإحكام في أصول الأحكام للآمدي، تعليق عبد الرزاق عفيفي، المكتب الإسلامي، الطعبة الثانية سنة ٢٠٤١هـ
- (١٤) اختلاف الحديث، بهامش الأم، دار إحياء التراث العربي، الطبعة الأولىٰ سنة ١٤٢٠هـ
- (١٥) آداب البحث والمناظرة للشنقيطي، مكتبة ابن تيمية، توزيع مكتبة العلم بجدة، الطبعة الأولى.
- (١٦) آداب الشافعي ومناقبه لابن أبي حاتم، تحقيق عبدالغني عبدالخالق، مكتبة الخانجي، الطبعة الثانية.
- (١٧) أدلة التشريع المختلف في الاحتجاج بها د. عبدالرحمن الربيعة، طعة سنة ١٤٠٦هـ
- (١٨) أدلة القواعد الأصولية من السنة النبوية د.فخرالدين الزبير، الدار الأثرية، الطبعة الأولى، ١٤٣١ هـ
- (١٩) إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول، للشوكاني، ضبط أحمد عبد السلام، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، سنة ١٤١٤هـ

- \*\*
- (٢٠) إرواء الغليل في تخريج أحاديث منار السبيل للألباني، المكتب الإسلامي، الطبعة الثانية سنة ١٤٠٥هـ
- (٢١) استدلال الأصوليين بالكتاب والسنة أ.د.عياض السلمي، الطبعة الأولى، ١٤١٨هـ
- (٢٢) الاستدلال عند الأصوليين أ.د. علي عبدالعزيز العمريني، مكتبة التوبة، الطبعة الأولى سنة ١٤١١هـ
- (٢٣) الاستغناء في أحكام الاستثناء للقرافي، تحقيق محمد عبدالقادر عطا، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولىٰ سنة ٢٠٦٦هـ
- (٢٤) الاستيعاب في بيان الأسباب للهلالي ومحمد آل نصر، دار ابن الجوزي، الطبعة الأولىٰ سنة ١٤٢٥هـ
- (٢٥) الأسرار المرفوعة في الأحاديث الموضوعة لملا القاري، طبعة بيروت، بلا تاريخ.
- (٢٦) الإشارات الإلهية إلى المباحث الأصولية للطوفي، تحقيق محمد حسن إسماعيل، دار الكتب العلمية، ١٤٢٦هـ
- (٢٧) الإشارة إلى الإيجاز في بعض أنواع المجاز لعز الدين بن عبد السلام، المكتبة العلمية، المدينة المنورة.
- (٢٨) الإشارة في معرفة الأصول للباجي، تحقيق فركوس، دار البشائر الإسلامية، الطبعة الأولىٰ سنة ١٤١٦هـ
- (٢٩) الأشباه والنظائر لابن نجيم الحنفي، تحقيق عبدالعزيز الوكيل، طبعة مؤسسة الحلبي، سنة ١٣٨٧هـ
- (٣٠) الأشباه والنظائر للسيوطي، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولىٰ سنة ١٤٠٣هـ



- (٣١) أصل صفة صلاة النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لمحمد ناصر الدين الألباني، مكتبة المعارف، الطبعة الأولى سنة ١٤٢٧هـ
- (٣٢) أصول البزودي (كنز الأصول إلى معرفة الأصول) مع شرح كشف الأسرار، طبع دار الكتاب العربي، سنة ١٤١٤هـ
  - (٣٣) أصول الحديث لعجاج الخطيب، دار الفكر، ٩٠٩هـ
- (٣٤) أصول السرخسي، تحقيق أبي الوفا الأفغاني، دار الكتاب العربي، القاهرة سنة ١٣٧٢هـ
- (٣٥) أصول الفقه للخضري، المكتبة التجارية الكبرى، الطبعة السادسة سنة ١٣٨٩هـ
- (٣٦) أصول الفقه الذي لا يسع الفقية جهله، تأليف: أ.د. عياض السلمي، جامعة الإمام محمد بن سعود.
- (٣٧) أصول مذهب أحمد بن حنبل أ.د. عبدالله التركي، مؤسسة الرسالة، الطبعة الثالثة سنة ١٤١٠هـ
- (٣٨) الأصول من علم الأصول للعثيمين، مؤسسة الرسالة، الطعبة السادسة سنة ١٤١٨هـ
- (٣٩) أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن للشنقيطي تخريج محمد الخالدي، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى: سنة ١٤١٧هـ
- (٤٠) إعلام الموقعين عن رب العالمين لابن القيم، تحقيق مشهور السلمان، دار ابن الجوزى الطبعة الأولىٰ سنة ١٤٢٣هـ
- (٤١) أفعال الرسول ودلالتها على الأحكام للعروسي، مكتبة الرشد، الطبعة الأولي ١٤٣٢هـ



- (٢٢) أقل الجمع عند الأصوليين وأثر الاختلاف فيه، أ.د. النملة، مكتبة الرشد الطبعة الأولى سنة ١٤١٤هـ
  - (٤٣) الإكليل في المتشابه والتأويل، ضمن مجموع الفتاوي لابن تيمية.
- (٤٤) الأم للشافعي، تصحيح محمد النجار، دار المعرفة بيروت، الطبعة الثانية سنة ١٣٩٣هـ
- (٥٤) الإمام الشاطبي عقيدته وموقفه من البدع وأهلها لعبد الرحمن آدم، مكتبة الرشد، الطبعة الأولى سنة ١٤١٨هـ
- (٤٦) البحر المحيط للزركشي، تحقيق لجنة من علماء الأزهر، دار الخانى، الطبعة الأولى ١٤١٤هـ
- (٤٧) بداية المجتهد ونهاية المقتصد لابن رشد، دار المعرفة، الطبعة الرابعة سنة ١٣٩٨هـ
- (٨٨) البداية والنهاية لابن كثير، دار أبي حيان، الطبعة الأولىٰ سنة ١٦٨ هـ
- (٤٩) البرهان في أصول الفقه لإمام الحرمين، تحقيق د.عبد العظيم اديب، دار الأنصار، الطبعة الثانية سنة ٠٠٤١هـ
- (٥٠) البرهان في علوم القرآن للزركشي، تحقيق محد أبو الفضل، طبعة عيسى الحلبي، سنة ١٣٧٦هـ
- (١٥) بغية الدعاة في طبقات اللغويين والنحاة للسيوطي، تحقيق محمد أبو الفضل، مطبعة عيسى البابي الحلبي، سنة ١٣٨٤هـ
- (٥٢) بلوغ المراد من أدلة الأحكام لابن حجر، تصحيح محمد حامد الفقى، دار الكتب العلمية.
- (٥٣) تاريخ بغداد للخطيب البغدادي، دار الكتب العلمية، توزيع دار الباز مكة.



- (٤٥) تاريخ دمشق لابن عساكر، دار الفكر بيروت، الطبعة الأولىٰ.
- (٥٥) تأويل مشكل القرآن لابن قتيبة، نشر السيد أحمد صقر دار الكتب العلمية، الطبعة الثالثة سنة ١٤٠١هـ
- (٥٦) التبصرة للشيرازي تحقيق د. محمد حسن هيتو، دار الفكر، الطبعة الأولىٰ سنة ١٩٨٠م.
- (٥٧) تبيين كذب المفتري فيما نسب إلى الإمام أبي الحسن الأشعري لابن عساكر، مطبعة التوفيق سنة ١٣٤٧هـ
- (۵۸) التحرير والتنوير محمد الطاهر بن عاشور، دار سحنون للنشر والتوزيع، تونس، طبعة ۱۹۹۷م.
- (٩٥) تحقيق المراد في أن النهي يقتضي الفساد للعلائي، تحقيق د. إبراهيم سلقيني، دار الفكر، الطبعة الأولىٰ سنة ١٤٠٢هـ
- (٦٠) تخريج أحاديث مختصر المنهاج للعراقي، تحقيق صبحي السامرائي، مجلة البحث العلمي بمكة المكرمة، سنة ١٣٩٩هـ
- (٦١) تخريج الفروع على الأصول للزنجاني تحقيق د. محمد أديب، مؤسسة الرسالة، الطبعة الرابعة سنة ١٤٠٢هـ
- (٦٢) تدريب الراوي في شرح تقريب النواوي للسيوطي، تحقيق عبدالوهاب عبداللطيف، مطبعة السعادة، الطبعة الثانية سنة ١٣٨٥هـ
- (٦٣) ترتيب القاموس المحيط لطاهر أحمد الزاوي، مطبعة الاستقامة، الطبعة الأولىٰ سنة ١٩٥٩م.
- (٦٤) تشنيف المسامع بجمع الجوامع للزركشي، تحقيق د.عبد الله ربيع، د.سيد عبد العزيز، مؤسسة قرطبة، الطبعة الأولى.



- (٦٥) التعارض والترجيح بين الأدلة الشرعية للبرزنجي، دار الكتب العملية، الطبعة الأولى سنة ١٤١٣هـ
- (٦٦) التعريفات للجرجاني، دار الكتب العملية، بيروت، الطبعة الأولىٰ سنة ١٤٠٣هـ
- (٦٧) تعليق التحف على منظومة طرفة الطرف للشنقيطي، تحقيق فخر الدين المحسى، دار ابن حزم، الطبعة الأولىٰ سنة ١٤٢٢هـ
- (٦٨) تفسير ابن أبي حاتم، تحقيق أسعد محمد الطيب، مكتبة نزار الباز، الطبعة الأولى سنة ١٤٢٥هـ
- (٦٩) تفسير ابن كثير، مؤسسة المعارف، مؤسسة الريان، الطبعة الثامنة سنة ١٤٢٤هـ
- (۷۰) تفسير البغوي المسمى معالم التنزيل، تحقيق جماعة من الباحثين، دار طيبة الطبعة الرابعة سنة ١٤١٧هـ
- (۷۱) تفسير البيضاوي (أنوار التنزيل وأسرار التأويل) مؤسسة شعبان للنشر والتوزيع بيروت.
- (٧٢) تفسير الجلالين للمحلي والسيوطي، تعليق الأعظمي، دار السلام، الطبعة الثانية سنة ١٤٢٢هـ
- (٧٣) التفسير الصحيح أ.د. حكمت بشير، دار المآثر المدينة المنورة، الطبعة الأولى سنة ١٤٢٠هـ
- (٧٤) تفسير العز بن عبدالسلام، دار ابن حزم، بيروت، الطبعة الأولىٰ ١٤١٦هـ
- (٧٥) تفسير النصوص، د. محمد أديب صالح، المكتب الإسلامي، الطبعة الثانية.



- (٧٦) تقريب التهذيب لابن حجر، تحقيق عبدالوهاب عبداللطيف، دار المعرفة سنة ١٣٨٠هـ
- (۷۷) تقریب النشر لابن الجزري، تحقیق ابراهیم عطوة، دار الحدیث القاهرة، سنة ۲۰۰۶هـ
- (٧٨) تقريب الوصول لابن جزي، تحقيق د. فركوس دار الأقصى، الطبعة الأولى سنة ١٤١٠هـ
- (٧٩) التقريب والإرشاد للباقلاني، تحقيق د. عبدالحميد أبو زنيد، مؤسسة الرسالة، ١٤١٣هـ
- (٨٠) التقرير والتحبير شرح التحرير في أصول الفقه لابن أمير الحاج، تحقيق لجنة من المختصين، المكتبة التجارية ببولاق سنة ١٣١٦هـ
- (٨١) التقييد والإيضاح شرح مقدمة ابن الصلاح للعراقي، اعتناء عبدالرحمن محمد، دار الفكر سنة ١٤٠١هـ
- (٨٢) التلخيص في أصول الفقه لإمام الحرمين، دار البشائر، الطبعة الأولىٰ سنة ١٤١٧هـ
- (۸۳) التلويح على التوضيح لمتن التنقيح للتفتازاني، دار الكتب العربية، سنة ۱۳۲۷هـ
  - (٨٤) التحرير والتنوير للطاهر بن عاشور، الدار التونسية سنة ١٩٧٠م.
- (٨٥) التمهيد في أصول الفقه لأبي الخطاب، تحقيق د. مفيد محمد ومحمد على، مطبوعات جامعة أم القرئ، الطبعة الأولىٰ سنة ١٤٠٦هـ
- (٨٦) تمييز الطيب من الخبيث فيما يدور على ألسنة الناس من الحديث لابن الديبع الشيباني، دار الكتب العلمية، الطبعة الثانية سنة ١٤٠٣هـ

- \*\*
- (۸۷) توجيه النظر إلى أصول الأثر لطاهر الجزائري الدمشقي، مكتبة المطبوعات الإسلامية -الطبعة الأولى، ١٤١٦هـ- ١٩٩٥م، تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة.
- (٨٨) توضيح الأفكار لمعاني تنقيح الأنظار للصنعاني ١١٨٢هـ، تحقيق: صلاح بن محمد بن عويضة، دار الكتب العلمية ، الطبعة الأولىٰ ١٤١٧هـ/١٩٩٧م.
- (٨٩) التوضيح في حل غوامض التنقيح لصدر الشريعة عبيد الله بن مسعود مع حاشية الجرجاني، طبعة كراتشي الأولىٰ سنة ١٤٠٠هـ
- (٩٠) التوضيحات الأثرية لمتن الرسالة التدمرية لفخر الدين المحسي، مكتبة الرشد، الطبعة الأولى سنة ٢٠٠١م.
- (٩١) التوقيف على مهمات التعاريف للمناوي، تحقيق د. محمد رضوان الداية، دار الفكر الطبعة الأولى سنة ١٤١٠هـ
- (٩٢) تيسير التحرير شرح كتاب التحرير لأمير بادشاه، دار الكتب العلمية.
- (٩٣) جامع الأصول لابن الأثير، تحقيق الأرناؤوط، دار البيان ١٩٦٩م.
- (٩٤) جامع البيان عن تأويل آي القرآن للطبري، دار الفكر، تحقيق صدقي جميل طبعة سنة ١٤٢٠هـ
- (٩٥) جامع بيان العلم وفضله لابن عبدالبر، تحقيق أبي الأشبال الزهيري، دار ابن الجوزى، الطبعة الأولىٰ سنة ١٤١٤هـ
- (٩٦) الجامع لمسائل أصول الفقه د.النملة، مكتبة الرشد، الطبعة الثانية سنة ١٤١٢هـ
- (٩٧) جلاء العينين في محاكمة الأحمدين الآلوسي، قدم له: علي السيد صبح المدني، مطبعة المدني، سنة: ١٤٠١ هـ ١٩٨١م.



- (٩٨) الجهل بمسائل الاعتقاد وحكمه لعبدالرزاق معاش، دار الوطن، الطبعة الأولى سنة ١٤١٧ هـ
- (٩٩) حاشية ابن عابدين (رد المحتار على الدر المختار)، دار الفكر، الطبعة الثانية سنة ١٣٨٦هـ
- (١٠٠) حاشية التفتازاني على ابن الحاجب مع حاشية الهروي، طبعة المطبعة الكبرى، الأميرية سنة ١٣١٦هـ
- (١٠١) حاشية الروض المربع لعبد الرحمن العاصمي، طبعة أبنائه، الطبعة الثانية سنة ١٤١٠هـ
- (۱۰۲) حجج القرآن للرازي دار الرائد العربي، تحقيق: أحمد عمر المحمصاني، الطبعة الثانية، ۱۹۸۲م.
- (۱۰۳) حدود ابن عرفة مع شرح الأنصاري تحقيق د. أبوالأجفان والمعموري، دار الغرب الإسلامي الطبعة الأولىٰ سنة ١٩٩٣م.
- (١٠٤) الحدود للباجي، تحقيق د. نزيه حماد، مؤسسة الزعبي، سنة ١٣٩٢هـ
- (١٠٥) الحدود والتعزيرات عند ابن القيم لبكر أبوزيد دار العاصمة، الطبعة الثانية سنة ١٤١٥هـ
- (١٠٦) الحديث النبوي مصطلحه وبلاغته وكتبه لمحمد لطفي الصباغ، المكتب الإسلامي، الطبعة السادسة سنة ١٤١١هـ
- (١٠٧) حلى المعاصم لبنت فكر ابن عاصم للتاودي، مطبوع بهامش البهجة للتسولي.
- (١٠٨) الخلاف اللفظي عند الأصوليين، د. النملة، مكتبة الرشد، الطبعة الأولى: سنة ١٤١٧هـ



- \*\*
- درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية، تحقيق: محمد رشاد سالم، دار الكنوز الأدبية، الرياض، ١٣٩١هـ
- (١٠٩) الدر المنثور في التفسير بالمأثور لجلال الدين السيوطي، دار المعرفة.
- (١١٠) الدراية في تخريج أحاديث الهداية لابن حجر، دار المعرفة، تصحيح السيد عبد الله المدني.
- (١١١) درر الأصول في أصول فقه المالكية للمختار بن بونة، إخراج السنوسى، دار ابن حزم، الطبعة الأولىٰ سنة ١٤٢٤هـ
- (١١٢) الدرر في صحيح فضائل الآيات والسور، د. فخر الدين الزبير، الدار الأثرية، الأولى ١٤٢٧هـ
- (١١٣) الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب لابن فرحون المالكي، دار الكتب العلمية.
  - (١١٤) ديوان الحماسة للتبريزي دار القلم، بيروت، الطبعة الأولىٰ.
- (۱۱۵) ديوان جرير مع شرح محمد الصاوي منشورات دار الحياة، بيروت.
- (١١٦) الذخائر بشرح منظومة الكبائر للسفاريني، تحقيق وليد العلي، دار البشائر الإسلامية، الطبعة الأولى ١٤٢٢هـ
- (١١٧) الذخيرة للقرافي، تحقيق مجموعة من الأساتذة دار الغرب الإسلامي، الطبعة الأولى سنة ١٩٩٤م.
  - (١١٨) ذيل طبقات الحنابلة لابن رجب الحنبلي، دار المعرفة، بيروت.



(١١٩) الرد على المنطقيين لابن تيمية، إدارة ترجمان السنة باكستان، الطبعة الثانية سنة ١٣٩٦هـ

(١٢٠) الرد على من أخلد إلى الأرض وجهل أن الاجتهاد في كل عصر فرض للسيوطي، دار الكتب العلمية، سنة ١٤٠٣هـ

(۱۲۱) الرسالة للإمام الشافعي تحقيق أحمد شاكر، المكتبة العلمية بيروت.

(١٢٢) رفع الأعلام على سلم الأخضري وتوشيح عبد السلام، لمحمد محفوظ بن فحف، نشر محمد محمود، الطبعة الأولى: ١٤٢٢هـ

(١٢٣) رفع الملام عن الأئمة الأعلام لابن تيمية، مؤسسة مكة للطباعة، توزيع الجامعة الإسلامية، الطبعة الخامسة سنة ١٣٩٦هـ

(١٢٤) روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني للآلوسي، تصحيح على عطية، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولىٰ سنة ١٤١٥هـ

(١٢٥) الروض الأنف لأبي القاسم عبدالرحمن السهيلي، دار المعرفة، سنة ١٣٩٨هـ

(١٢٦) الروض المربع مع حاشية عبدالرحمن بن القاسم، الطبعة الأولى سنة ١٤٠٥هـ

(١٢٧) روضة المحبين ونزهة المشتاقين لابن القيم، دار الكتب العلمية.

(١٢٨) روضة الناظر مع نزهة الخاطر العاطر لابن قدامة، دار ابن حزم.

(١٢٩) زاد المسير في علم التفسير لابن الجوزي، دار الفكر، تحقيق د. محمد عبدالرحمن، الطبعة الأولى سنة ١٤٠٧هـ

(١٣٠) الزواجر عن اقتراف الكبائر للهيتمي، تحقيق أحمد عبد الشافي، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولئ، ١٤٠٧هـ





- (١٣١) سبل السلام للصنعاني، تخريج محمد عبدالقادر عطا، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى سنة ١٤٠٨هـ
- (۱۳۲) السحب الوابلة على ضرائح الحنابلة محمد بن حميد، تحقيق بكر أبوزيد الطبعة الأولى سنة ١٤١٦هـ مؤسسة الرسالة.
- (۱۳۳) سلالة الفوائد الأصولية والشواهد والتطبيقات القرآنية والحديثية للمسائل الأصولية في أضواء البيان، د. عبدالرحمن السديس، دار الهجرة، الطبعة، ١٤١٦هـ
- (١٣٤) سلسلة الأحاديث الصحيحة للألباني، مكتبة المعارف، الرياض، الطبعة الجديدة سنة ١٤١٥هـ
- (١٣٥) سنن ابن ماجه، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، مطبعة عيسى البابي الحلبي، الطبعية الأولى سنة ١٣٧٤هـ
- (١٣٦) سنن أبي داود، تحقيق محمد محي الدين عبد الحميد، دار الكتب العلمية.
- (۱۳۷) سنن الترمذي، تحقيق أحمد محمد شاكر ومحمد فؤاد وإبراهيم عطوة، الطبعة الثانية سنة ١٣٩٨ه، مطبعة مصطفى البابي.
- (۱۳۸) سنن الدارقطني، تحقيق مجدي الشورئ، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولىٰ سنة ١٤١٧هـ
- (١٣٩) سنن الدارمي، بعناية محمد أحمد دهمان، دار إحياء السنة النبوية.
- (١٤٠) السنن الكبرى للبيهقي تحقيق محمد عبدالقادر عطا دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى سنة ١٤١٤ هـ
  - (١٤١) سنن النسائي بشرح السيوطي، دار الكتب العلمية، بيروت.
- (١٤٢) سير أعلام النبلاء للإمام الذهبي، إشراف الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، الطبعة الحادية عشرة سنة ١٤١٧هـ



- (١٤٣) السيرة النبوية لابن هشام، تحقيق وليد سلامة وخالد محمد، مكتبة الصفا، الطبعة الأولي سنة ١٤٢٢هـ
- (١٤٤) شجرة النور الزكية في طبقات المالكية لمحمد مخلوف، دار الفكر، الطبعة الأولى.
- (١٤٥) شذرات الذهب في أخبار من ذهب لابن العماد، دار إحياء التراث العربي، الطبعة الأخيرة.
- (١٤٦) شرح التلويح على التوضيح للتفتازاني، دار الكتب العلمية بيروت.
- (١٤٧) شرح السلم المنورق للأخضري، لعبد الرحيم الجندي، المكتبة الأزهرية، سنة ١٨٨هـ
- (١٤٨) الشرح الصغير على أقرب المسالك لمذهب الإمام مالك للدردير، مطبوع بهامش بلغة السالك للصاوي.
- (١٤٩) شرح العضد على ابن الحاجب، تصحيح د. شعبان محمد إسماعيل، مكتبة الكليات الأزهرية، سنة ١٤٠٣هـ
- (١٥٠) شرح العقيدة الطحاوية لابن أبي العز الحنفي، تحقيق الألباني، المكتب الإسلامي، الطبعة التاسعة سنة ١٤٠٨هـ
  - (١٥١) شرح القواعد الفقهية للزرقا، دار القلم.
- (١٥٢) شرح الكوكب الساطع للأثيوبي، مكتبة ابن تيمية، الطبعة الأولى سنة ١٤١٩هـ
- (۱۵۳) شرح الكوكب المنير للفتوحي الحنبلي، تحقيق د. محمد الزحيلي، د. نزيه حماد، مكتبة العبيكان، طبعة سنة ١٤١٨هـ
- (١٥٤) شرح اللمع المسمى بالوصول إلى مسائل الأصول للشيرازي، تحقيق د. عبدالمجيد التركي، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر سنة ١٣٩٩هـ



- \*\*
- (١٥٥) شرح المحلي على الورقات مع شرح العبادي، طبعة مصطفىٰ البابى، القاهرة سنة ١٣٥٦هـ
- (١٥٦) شرح مختصر الروضة للطوفي، تحقيق د.عبدالله التركي، مؤسسة الرسالة، ١٤١٠هـ
- (۱۵۷) الشرح الممتع على زاد المستقنع لابن عثيمين، مركز فجر للطباعة سنة ۲۰۰۲هـ
- (١٥٨) شرح مناسك الحج والعمرة للألباني، د.فخرالدين الزبير، مكتبة المعارف، الطبعة الأولى ١٤٣٤هـ
- (١٥٩) شرح المنهاج للأصبهاني، تحقيق د. النملة، مكتبة الرشد، الطبعة الأولى سنة ١٤١٠هـ
- (١٦٠) شرح المنهاج للبدخشي، طبع بحاشية شرح الإسنوي على المنهاج للبيضاوي، مطبعة محمد على صبيح بالأزهر.
- (١٦١) شرح نظم مرتقىٰ الوصول إلىٰ علم الأصول د.فخرالدين الزبير، الدار الأثرية، الطبعة الأولىٰ ١٤٢٨هـ
- (١٦٢) شرح النووي على صحيح مسلم، تحقيق جماعة من المحققين، دار ابن حيان، الطبعة الأولى سنة ١٤١٥هـ
- (١٦٣) شرح الورقات للعبادي على المحلي، مطبوع بهامش إرشاد الفحول، دار المعرفة سنة ١٣٩٩هـ
- (١٦٤) شرح تنقيح الفصول في اختصار المحصول للقرافي، تحقيق طه عبد الرؤوف، دار الفكر سنة ١٣٩٣هـ
- (١٦٥) شرح مختصر الروضة للطوفي، تحقيق د.التركي، توزيع وزارة الشئون الإسلامية والأوقاف السعودية، الطبعة الثانية سنة ١٤١٩هـ



- (١٦٦) شرح نخبة الفكر للحافظ ابن حجر، مؤسسة مناهل العرفان، الطبعة الثانية سنة ١٤١٠هـ
- (١٦٧) الصحاح للجوهري، دار العلم للملايين، الطبعة الثالثة سنة ١٤٠٤ هـ تحقيق: أحمد عبد الغفور.
- (١٦٨) صحيح ابن حبان، تحقيق شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، الطبعة الثالثة سنة ١٤١٨هـ
- (١٦٩) صحيح البخاري، إخراج دار السلام للنشر والتوزيع، الطبعة الأولىٰ
- (١٧٠) صحيح الجامع الصغير للألباني، المكتب الإسلامي، الطبعة الثالثة، سنة ١٤٠٨هـ
- (١٧١) صحيح مسلم، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، توزيع رئاسة إدارة البحوث العلمية السعودية سنة ٠٠٤١هـ
- (۱۷۲) صحيح المنقولات في أسباب نزول السور والآيات د.فخرالدين الزبير، دار ابن حزم، ١٤٢٨هـ
- (۱۷۳) صفة الصفوة لابن الجوزي، تحقيق فاخوري تخريج د. قلعجي، دار المعرفة، الطبعة الثانية سنة ١٣٩٩هـ
- (١٧٤) صفة الفتوى والمفتي والمستفتي لابن حمدان، تحقيق الألباني، المكتب الإسلامي، الطبعة الثانية سنة ١٣٩٤هـ
- (١٧٥) الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة، تحقيق د. علي الدخيل الله، دار العاصمة، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ
- (١٧٦) الضروري في أصول الفقه لابن رشد، تحقيق: جمال الدين العلوي، دار الغرب الإسلامي بيروت، الطبعة الأولى ١٩٩٤م.



- \*\*
- (١٧٧) الضوء اللامع لأهل القرن التاسع للسخاوي، دار مكتبة الحياة -بيروت.
- (١٧٨) ضوابط المصلحة في الشريعة الإسلامية للبوطي، مؤسسة الرسالة، الطبعة الثانية سنة ١٣٩٧هـ
- (۱۷۹) طبقات الشافعية لابن قاضي شهبة، تصحيح د. الحافظ عبدالعليم خان، دار الندوة الجديدة سنة ۱٤٠٧هـ
- (۱۸۰) طريق الهجرتين لابن القيم، دار ابن القيم، الطبعة الثانية، ١٤١٤ه- ١٩٩٤ م.
- (١٨١) العبر في خبر من غبر للذهبي، تحقيق محمد السعيد بسيوني، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى سنة ١٤٠٥هـ
- (١٨٢) العدة في أصول الفقه لأبي يعلىٰ الحنبلي، تحقيق د. أحمد المباركي، دار العزة للنشر والتوزيع، الطبعة الرابعة سنة ١٤٣٢هـ
- (۱۸۳) عمل أهل المدينة د. أحمد نور سيف، مطبوعات دار البحوث الإسلامية بديي.
- (١٨٤) عوارض الأهلية لحسين الجبوري، مطبوعات جامعة أم القرى، الثانية ١٤٢٨ هـ
- (١٨٥) عون المعبود شرح سنن أبي داود للعظيم آبادي، دار الكتب العلمية، الطبعة الثانية سنة ١٤١٥هـ
- (١٨٦) غاية الفصول شرح لب الأصول لزكريا الأنصاري، طبعة الحلبي، سنة ١٣٦٠هـ
- (١٨٧) غمز عيون البصائر في شرح الأشباه والنظائر لشهاب الدين الحموي، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ



- (۱۸۸) فتح الباري بشرح صحيح البخاري، دار ابن حيان، الطبعة الأولىٰ سنة ١٤١٦هـ
- (١٨٩) الفرق بين الفرق لعبد القاهر البغدادي، دار الباز للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى سنة ١٤٠٥هـ
- (١٩٠) فرق وطبقات المعتزلة لعبد الجبار المعتزلي، تحقيق د. علي سامي النشار، دار المطبوعات الجامعية سنة ١٩٧٢هـ
- (١٩١) الفروع لابن مفلح ومعه تصحيح الفروع للمرداوي، دار مصر للطباعة، الطبعة الثانية سنة ١٣٧٩هـ
  - (١٩٢) الفروق للقرافي، دار إحياء الكتب العربية، الأولىٰ سنة ١٣٤٧ هـ
- (١٩٣) الفروق في أصول الفقه، د.عبداللطيف الحمد، دار ابن الجوزي، الأولى، ١٤٣١هـ
- (١٩٤) الفقه الإسلامي وأدلته د.وهبة الزحيلي، دار الفكر، الطبعة الثالثة سنة ١٤٠٩هـ
- (١٩٥) الفقيه والمتفقه للخطيب البغدادي، تصحيح وتعليق اسماعيل الأنصاري، دار الكتب العلمية، الطبعة الثانية سنة ٢٠٠٠هـ
- (١٩٦) الفهرست لابن النديم، تعليق إبراهيم رمضان دار المعرفة، الطبعة الأولى سنة ١٤١٥ هـ
- (۱۹۷) الفوائد لابن القيم: دار الكتب العلمية، الطبعة الثانية، ١٩٧٧ ١٩٧٣ م.
- (١٩٨) الفوائد المنتخبات في شرح أخصر المختصرات، تحقيق د. البرجس د. عبدالله البشر، مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولىٰ سنة ١٤٢٤ هـ

- \*\*
- (۱۹۹) فوات الوفيات والذيل عليها لمحمد شاكر الكتبي، تحقيق: د.إحسان عباس، دار الثقافة بيروت.
- (٢٠٠) فواتح الرحموت شرح مسلم الثبوت لعبد العلي الأنصاري، المطبعة الأميرية بهامش المستصفى، سنة ١٣٢٢هـ
- (۲۰۱) فيض القدير شرح الجامع الصغير للمناوي، ضبط أحمد عبد السلام، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولىٰ سنة ١٤١٥هـ
- (۲۰۲) القاموس المحيط للفيروزآبادي، مؤسسة الرسالة، الطبعة الثانية سنة ١٤٠٧هـ
- (٢٠٣) قواطع الأدلة في أصول الفقه لأبي مظفر السمعاني، تحقيق د.الحكمى، مكتبة التوبة، الطبعة الأولىٰ سنة ١٤١٩هـ
- (٢٠٤) قواعد الأحكام للعز بن عبدالسلام، المكتبة الحسينية، سنة ١٣٥٣هـ
- (٢٠٥) قواعد التحديث من فنون مصطلح الحديث للقاسمي، تحقيق محمد مجة البيطار، دار إحياء التراث، الطبعة الثانية ١٣٨٠هـ
- (٢٠٦) القواعد والفوائد الأصولية لابن اللحام الحنبلي، ضبط محمد شاهين دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى سنة ١٤١٦هـ
- (٢٠٧) القياس عند الإمام الشافعي، لفهد الجهني، مطبوعات جامعة الإمام محمد بن سعود، طبعة سنة ١٤٢٤هـ
- (۲۰۸) كشف الأسرار عن أصول فخر الإسلام البزدوي لعبدالعزيز البخاري، دار سعادات استانبول، سنة ۱۳۰۸هـ
- (٢٠٩) كشف الخفاء ومزيل الإلباس عما اشتهر من الحديث على ألسنة الناس للعجلوني، مؤسسة الرسالة، الطبعة الرابعة سنة ١٤٠٥هـ



- (۲۱۰) كشف الساتر شرح غوامض روضة الناظر، د محمد صدقي البورنو، مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولىٰ سنة ١٤٢٣ هـ
- (٢١١) كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون لحاجي خليفة، دارالفكر سنة ١٤٠٢هـ
- (٢١٢) الكفاية في علم الرواية للخطيب البغدادي، تحقيق د. أحمد عمر هاشم، دار الكتاب العربي الطبعة الأولىٰ سنة ١٤٠٥هـ
  - (٢١٣) الكليات للكفوي نشر وزارة الثقافة بدمشق سنة ١٩٨١م.
- (٢١٤) اللباب في علوم الكتاب لابن عادل، دار الكتب العلمية، الأولى 1٤١٩ هـ -١٩٩٨م.
- (٢١٥) لسان العرب لابن منظور، دارصادر، بيروت، الطبعة الثانية سنة ١٤١٤هـ
- (٢١٦) لسان الميزان لابن حجر العسقلاني، طبعة حيدر أباد، الهند سنة ١٣٣٠هـ
- (٢١٧) اللمع في أصول الفقه للشيرازي، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، سنة ١٤٠٥هـ
- (٢١٨) المتوكلي للسيوطي، تحقيق د.عبد الكريم الزبيدي، دار البلاغة، الطبعة الأولى سنة ١٤٠٨هـ
- (٢١٩) مجمع الزوائد ومنبع الفوائد للهيثمي، طبعة القدسي سنة ١٣٥٢هـ
- (۲۲۰) مجموع الفتاوى لابن تيمية، جمع عبد الرحمن بن قاسم، دار عالم الكتب، الرياض، سنة ١٤١٢هـ
- (۲۲۱) المجموع للنووي، تحقيق وتعليق نجيب المطيعي، دار النصر سنة ۱۹۷۱م.





- (٢٢٢) المحيط بالتكاليف لعبد الجبار المعتزلي، جمع الحسن بن منتويه، المؤسسة المصرية العامة، القاهرة.
- (٢٢٣) المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز لعبدالحق ابن عطية تحقيق المجلس العلمي لأوقاف المغرب سنة ١٣٩٥هـ
- (٢٢٤) المحصول في علم الأصول للرازي، دارالكتب العلمية، الطبعة الأولى سنة ١٤٠٨هـ
- (٢٢٥) المحلي على جمع الجوامع بحاشية البناني وتقرير الشربيني، دار الفكر، الطبعة الأولى سنة ١٤١٥هـ
- (۲۲۲) المحلىٰ لابن حزم، د. عبدالغني البنداري، دار الفكر، المكتبة التجارية.
- (۲۲۷) مختار الصحاح لمحمد بن أبي بكر الرازي، ترتيب محمود خاطر، دار الفكر، بيروت سنة ١٤٠٩هـ
- (٢٢٨) مختصر ابن الحاجب وهو منتهى الوصول والأمل في علمي الأصول والجدل، توزيع دار الباز، الطعبة الأولىٰ سنة ١٤٠٥هـ
- (۲۲۹) مختصر ابن اللحام البعلي، حققه د. محمد مظهر البقا، دار الفكر دمشق، سنة ۲۰۰ هـ
- (٢٣٠) مختصر الروضة للطوفي، تحقيق التركي توزيع وزارة الشئون الإسلامية والأوقاف السعودية، الطبعة الثانية: سنة ١٤١٩هـ
- (۲۳۱) مدارج السالكين لابن القيم، ضبط لجنة من العلماء، دار الحديث القاهرة.
- (٢٣٢) المدخل المفصل إلى فقه الإمام أحمد بن حنبل، دار العاصمة، الطبعة الأولى سنة ١٤١٧هـ



(٢٣٣) المدخل إلى مذهب أحمد بن حنبل لابن بدران، الطباعة المنيرية بالقاهرة.

(٢٣٤) مذكرة أصول الفقه للشنقيطي، مكتبة ابن تيمية، الطبعة الثالثة سنة ١٤١٦ هـ

(٢٣٥) المذهّب في ضبط مسائل المذهب للقفصي، تحقيق د. أبو الأجفان، إصدارات المجمع الثقافي بأبوظبي.

(٢٣٦) مراقي السعود لمبتغي الرقي والصعود، لسيدي عبد الله بن الحاج إبراهيم، تصحيح محمد بن عبد الله الصديق.

(٢٣٧) مرتقى الوصول إلى علم الأصول لابن عاصم الغرناطي، تحقيق محمد عمر سماعي، دار البخاري للنشر، الطبعة الأولىٰ سنة ١٤١٥هـ

(٢٣٨) مسائل أصول الدين المبحوثة في أصول الفقه لخالد عبداللطيف، مكتبة العلوم والحكم، الأولى، ٢٦٦هـ

(٢٣٩) المسائل الأصولية في قوله تعالىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُوا اللّهَ وَأَطِيعُوا اللّهَ وَأَطِيعُوا اللّهَ البحوث المحكمة، وَأَطِيعُوا الرّسُولَ وَأُولِي اللّهَ مِنكُمْ ﴾. د.عبدالعزيز العويد، سلسلة البحوث المحكمة، تبيان، الطبعة الأولىٰ، ١٤٣٢هـ

(۲٤٠) المسائل المشتركة بين أصول الفقه وأصول الدين، د. محمد العروسي، دار حافظ للنشر، الطبعة الاولى، سنة ١٤١٠هـ

(۲٤۱) المستدرك للحاكم النيسابوري دار الكتب العلمية- بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١١هـ- ١٩٩٠م، تحقيق مصطفىٰ عبد القادر عطا.

(٢٤٢) المستصفى للغزالي، ضبط عبد السلام، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى سنة ١٤١٣هـ



- \*\*
- (٢٤٣) مسلم الثبوت في أصول الفقه لابن عبدالشكور، مطبوع مع شرحه فواتح الرحموت.
- (٢٤٤) المسند للإمام أحمد، المطبعة الميمنية، القاهرة، طبعة سنة ١٣١٣هـ
- (٢٤٥) المسودة في أصول الفقه لآل ابن تيمية، تحقيق محمد محي الدين عبد الحميد، مطبعة المدني سنة ١٣٨٤هـ
- (٢٤٦) مشكاة المصابيح للتبريزي، تحقيق الألباني، المكتب الإسلامي، الطبعة الثانية سنة ١٣٩٩هـ
- (٢٤٧) مصادر التراث الأندلسي من كتاب كشف الظنون، د. مقداد رحيم، منشورات المجمع الثقافي أبو ظبي، الطبعة الأولىٰ سنة ١٩٩٩م.
- (٢٤٨) المصباح المنير في غريب الشرح الكبير للمقري، المطبعة الأميرية ببولاق سنة ١٣٣٥هـ
- (٢٤٩) مصنف ابن أبي شيبة، تحقيق سعيد اللحام، دار الفكر، طبعة سنة ١٤٠٩هـ
- (٢٥٠) مصنف عبدالرزاق، تحقيق حبيب الرحمن الأعظمي، المكتب الإسلامي، الطبعة الأولىٰ سنة ١٣٩٢هـ
- (٢٥١) معارج القبول لحافظ الحكمي، دار ابن القيم، الطبعة الأولى، ١٤١٥- ١٩٩٠م.
- (٢٥٢) معالم أصول الفقه عند أهل السنة للجيزاني، دار ابن الجوزي، الطعبة الأولىٰ سنة ١٤١٦هـ
- (٢٥٣) معالم التنزيل للبغوي، تحقيق محمد النمر وعثمان خميرية وسليمان الحرش، دار طيبة، الطبعة الرابعة سنة ١٤١٧هـ



- (٢٥٤) المعتزلة وأصولهم الخمسة، د. عواد المعتق، مكتبة الرشد، الطبعة الثالثة سنة ١٤١٧هـ
- (٢٥٥) المعتمد لأبي الحسين البصري المعتزلي، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولىٰ سنة ١٤٠٣هـ
- (٢٥٦) معجم المؤلفين تراجم مصنفي الكتب العربية، عمر كحالة، دار إحياء التراث العربي.
- (٢٥٧) معجم المصطلحات والألفاظ الفقهية، د.محمود عبد الرحمن، دار الفضيلة للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى.
- (۲۵۸) المعجم الوسيط، إخراج إبراهيم مصطفىٰ وأحمد الزيات وحامد عبدالقادر ومحمد النجار، مطابع دار المعارف بمصر سنة ٢٤٠٠هـ
- (٢٥٩) معجم لغة الفقهاء، د.قلعه جي ود.حامد صادق، دار النفائس، الطبعة الثانية سنة ١٤٠٨هـ
- الأولي الفكر الفكر المعاصر الفقه، د. قطب سانو دار الفكر المعاصر الأولي سنة ١٤٢٠هـ
- (٢٦١) معجم مصطلحات الحديث ولطائف الأسانيد للأعظمي، أضواء السلف الطبعة الأولى سنة ١٤٢٠هـ
- (۲۲۲) معجم مقاييس اللغة لابن فارس، تحقيق عبدالسلام هارون، دار الفكر سنة ۱۳۹۹هـ
- (٢٦٣) معرفة القراء الكبار على الطبقات والأعصار للذهبي، تحقيق بشار عواد، مؤسسة الرسالة الطبعة الأولى سنة ٤٠٤هـ
- (٢٦٤) معيار العلم في المنطق للغزالي، دار الكتب العلمية، تحقيق أحمد شمس الدين، الطبعة الأولى، سنة ١٤١٠هـ





- (٢٦٥) مغني اللبيب عن كتب الأعاريب لابن هشام، دار إحياء الكتب العربية، بهامشه حاشية الشيخ محمد الأمير.
- (٢٦٦) مغني المحتاج إلى معرفة معاني ألفاظ المنهاج للشربيني، مطبعة مصطفىٰ البابي، مصر.
- (٢٦٧) المغنى لابن قدامة المقدسي، تحقيق د.التركي ود. عبد الفتاح الحلو، دار عالم الكتب، الطبعة الثالثة سنة ١٤١٧هـ
- (٢٦٨) المغني لعبد الجبار المعتزلي، المؤسسة المصرية العامة، الدار المصرية للتأليف والترجمة سنة ١٣٨٥هـ
- (۲۲۹) مفاتيح الغيب للرازي، دار الكتب العلمية- بيروت- الطبعة: الأولى ١٤٢١هـ- ٢٠٠٠م.
- (۲۷۰) مفتاح دار السعادة لابن قيم الجوزية، تحقيق د. وديع زيدان، دار الشرق، بيروت.
- (۲۷۱) مفردات ألفاظ القرآن للراغب الأصبهاني، تحقيق صفوان داودي، دار القلم، دمشق، الطبعة الأولئ سنة ١٤١٨هـ
- (۲۷۲) المقاصد الحسنة في بيان كثير من الأحاديث المشتهرة على الألسنة للسخاوي، دار الكتاب العربي، الطبعة الأولىٰ سنة ١٤٠٥هـ
  - (٢٧٣) مقاصد الشريعة الطاهر بن عاشور، الطبعة الأخيرة، تونس.
- (٢٧٤) مقاصد المكلفين فيما يتعبد به لرب العالمين، عمر سليمان الأشقر الكويت: مكتبه الفلاح.
- (٢٧٥) مقالات الإسلاميين لأبي الحسن الأشعري، تصحيح هلموت ريتر، لجنة المستشرقين الألمانية، الطبعة الثالثة: سنة ٢٠٠٠ هـ



- (۲۷٦) مقدمة ابن الصلاح في علوم الحديث لابن الصلاح، دار الكتب العلمة سنة ١٣٩٨هـ
- (۲۷۷) الملل والنحل للشهرستاني، دار الكتب العلمية، تصحيح أحمد فهمي
- (۲۷۸) المنتقىٰ للباجي، دار الكتاب العربي، الطبعة الثالثة سنة ١٤٠٣هـ
- (۲۷۹) المنخول من تعليقات الأصول للغزالي، تحقيق د. محمد حسن هيتو، دار الفكر، الطبعة الثانية سنة ١٤٠٠هـ
- (٢٨٠) المنطق الصوري، د. يوسف محمود، دار الحكمة الدوحة، الطبعة الأولي سنة ١٤١٤هـ
- (۲۸۱) المنطق عند الفارابي، د.العجم، طبعة دار الشروق، بيروت سنة ١٩٨٥م.
- (٢٨٢) منهاج الوصول إلى علم الأصول للبيضاوي، مطبوع مع شرحه الإبهاج.
- (٢٨٣) المنهاج في ترتيب الحجاج أبي الوليد الباجي، تحقيق عبد المجيد تركي، دار الغرب الإسلامي، الطعبة الثانية: ١٩٨٧م.
- (٢٨٤) منهج الاستدلال على مسائل الاعتقاد، د.عثمان علي، مكتبة الرشد، الثالثة ١٤١٥هـ
- (٢٨٥) المهذب في علم أصول الفقه المقارن، د. النملة، مكتبة الرشد، الطبعة الأولىٰ سنة ١٤٢٠هـ
- (٢٨٦) المهذب فيما وقع في القرآن من المعرّب للسيوطي، تحقيق د. إبراهيم أبوسكين، مطبعة الأمانة، القاهرة سنة ٠٠٤٠هـ
- (٢٨٧) مهيع الوصول في علم الأصول لابن عاصم الغرناطي، تحقيق وتعليق: د.مصطفى مخدوم، دار المعلمة للنشر والتوزيع سنة ١٤٢١هـ



- (۲۸۸) الموافقات للشاطبي، تحقيق: مشهور حسن سلمان، دارابن عفان، الأولىٰ سنة ١٤١٧هـ
  - (٢٨٩) المواقف في علم الكلام للإيجي، عالم الكتب، بيروت.
  - (٢٩٠) موسوعة القواعد الفقهية للبورنو، الطبعة الأولىٰ ١٦١٤هـ
- (۲۹۱) موسوعة النحو والصرف والإعراب د. اميل بديع يعقوب، دار العلم للملايين الطبعة الأولى سنة ١٩٨٨م.
- (۲۹۲) الموضوعات لابن الجوزي، تحقيق: د.محمود القيسية، مؤسسة النداء، الطبعة الثانية سنة ١٤٢٣هـ
- (٢٩٣) موطأ الإمام مالك برواية الشيباني، تحقيق د.الندوي، الجامعة الإسلامية، الطبعة الثانية سنة ١٤١٨هـ
- (٢٩٤) موقف المتكلمين من الاستدلال بنصوص الكتاب والسنة، د. سليمان الغصن، دار العاصمة، الطبعة الأولىٰ سنة ١٤١٧هـ
- (٢٩٥) المنخول للغزالي، تحقيق د.محمد حسن هيتو، دار الفكر المعاصر، ١٤١٩.
- (٢٩٦) ميزان الأصول في نتائج العقول للسمرقندي الحنفي، تحقيق د. محمد زكى، الطبعة الأولىٰ سنة ٤٠٤هـ
- (٢٩٧) النبذ في أصول الفقه الظاهري لابن حزم، دار ابن حزم، تحقيق صبحى حلاق، الطبعة الأولىٰ سنة ١٤١٣هـ
- (۲۹۸) نزهة الخاطر العاطر لابن بدران، مكتبة المعارف، الطبعة الثانية سنة ١٤٠٤هـ
- (٢٩٩) نشر البنود سيدي عبدالله بن الحاج إبراهيم، طبعة فضالة بالمغرب.



- (٣٠٠) النشر في القراءات العشر لمحمد ابن الجزري، تصحيح علي الصباغ، دار الكتب العلمية.
- (٣٠١) نصب الراية في تخريج أحاديث الهداية للزيلعي، دار الكتب العلمية الطبعة الأولى سنة ١٤١٦هـ
- (٣٠٢) نفائس الأصول في شرح المحصول للقرافي، تحقيق د.عياض السلمي، د.عبدالكريم النملة.
- (٣٠٣) نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب للمقري، دار صادر بيروت سنة ١٣٨٨هـ
- (٣٠٤) نهاية السول شرح منهاج الأصول للإسنوي، تحقيق شعبان إسماعيل، دار ابن حزم، الطبعة الأولى ١٤٢٠هـ
- (٣٠٥) النهاية في غريب الحديث والأثر لابن الأثير الجزري، تحقيق طاهر الزواوي ومحمود الطناحي مطبعة عيسى البابي الحلبي سنة ١٣٩١هـ
- (٣٠٦) نهاية الوصول في دراية الأصول لصفي الدين الهندي، تحقيق د. صالح اليوسف، د. سعد السويح، المكتبة التجارية، مكة المكرمة ١٤١٦هـ
- (٣٠٧) النهي يقتضي الفساد بين العلائي وابن تيمية، أبوبكر عبدالعزيز البغدادي، ابن الجوزي، الطبعة الأولىٰ سنة ١٤١٤هـ
- (٣٠٨) نيل الابتهاج بتطريز الديباج لأحمد باب التنبكتي، دارالكتب العلمية، بهامش الديباج المذهب.
- (٣٠٩) نيل الأوطار للشوكاني، تحقيق عصام الدين الصبابطي، دار الحديث، الطبعة الرابعة سنة ١٤١٧هـ



(٣١٠) نيل السول على مرتقى الوصول للولاتي، مراجعة باب محمد، دار عالم الكتب سنة ١٤١٢هـ

(٣١١) الوصول إلى الأصول لابن برهان تحقيق د. عبدالمجيد أبو زنيد، مكتبة المعارف، الطبعة الأولى سنة ٣٠٤ هـ







## فهرس المحتويات

| ٥                                                                   | شكر وتقدير                                                                                                      |
|---------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| V                                                                   |                                                                                                                 |
| ١٠                                                                  | أهمية الموضوع                                                                                                   |
| 11                                                                  | أسباب اختيار الموضوع                                                                                            |
| ١٢                                                                  | الدراسات السابقة                                                                                                |
| ١٤                                                                  | المنهج في البحث                                                                                                 |
| ١٦                                                                  | خطة البحث                                                                                                       |
|                                                                     |                                                                                                                 |
| وية                                                                 | الباب الأول: المقدمات العقلية واللغو                                                                            |
| وية ٢١                                                              | <b>الباب الأول: المقدمات العقلية واللغر</b><br>الفصل الأول: المقدمات العقلية .                                  |
|                                                                     | الفصل الأول: المقدمات العقلية .                                                                                 |
| حيد وليس النظر والاستدلال٢١<br>قل، لكن الثواب والعقاب متوقف علىٰ    | الفصل الأول: المقدمات العقلية .<br>١ - أول واجب علىٰ المكلف هو التو<br>٢ - التحسين والتقبيح قد يدركان بالع      |
| حيد وليس النظر والاستدلال٢١                                         | الفصل الأول: المقدمات العقلية .<br>١ - أول واجب علىٰ المكلف هو التو<br>٢ - التحسين والتقبيح قد يدركان بالع      |
| حيد وليس النظر والاستدلال ٢١<br>قل، لكن الثواب والعقاب متوقف على ٢٦ | الفصل الأول: المقدمات العقلية .<br>١ - أول واجب علىٰ المكلف هو التو<br>٢ - التحسين والتقبيح قد يدركان بالع      |
| حيد وليس النظر والاستدلال ٢١<br>قل، لكن الثواب والعقاب متوقف على ٢٦ | الفصل الأول: المقدمات العقلية.<br>١- أول واجب على المكلف هو التو<br>٢- التحسين والتقبيح قد يدركان بالع<br>الشرع |
| حيد وليس النظر والاستدلال ٢١ قل، لكن الثواب والعقاب متوقف على ٢٦ ٢٦ | الفصل الأول: المقدمات العقلية.<br>١- أول واجب على المكلف هو التو<br>٢- التحسين والتقبيح قد يدركان بالع<br>الشرع |



| ٤٤  | ٧-المعلوم يتفاوت                                    |
|-----|-----------------------------------------------------|
| ٤٦  | ٨-الله تعالىٰ قادر علىٰ ما لا يكون                  |
| ٤٨  | ٩ -الحرام من رزق الله تعالىٰ                        |
| 0 • | الفصل الثاني: المقدمات اللغوية                      |
| ٥٠  | ١٠ - مبدأ اللغات توقيفي ثم أصبحت اصطلاحية           |
| ٥٣  | ١١- قد تُطلق الكلمة، ويُراد بها الجملة              |
| ٥٥  | ١٢ - يأتي الظن في القرآن بمعنىٰ اليقين              |
| ٥٧  | ١٣ -الحقيقة الشرعية واقعة                           |
| ٦٠  | ١٤-لا يُسمَّىٰ حديث النفس كلاماً حقيقة              |
| ٦٤  | ١٥- (الواو) لمطلق الجمع إلا بقرينة تدل على الترتيب. |
| ٦٧  | ١٦ –(الفاء) للتعقيب إلا بقرينة                      |
| 19  | الباب الثاني: الأحكام الشرعية                       |
| ٧١  | الفصل الأول: التكليف                                |
| ٧١  | ١٧ -الجهل مانع من التكليف                           |
| ν ξ | ١٨ – الترك فعل                                      |
| ٧٧  | ١٩ - الكفار مخاطبون بأحكام الشريعة وإن لم تقبل منهم |
|     | ٢٠-لا يجوز التكليف بالمحال                          |
| ۸٥  | ٢١-للتشريع حكم ومقاصد كثيرة                         |
|     | ٢٢-يصحُّ الخطاب للمعدوم                             |

| G | T. | 1 | ١. |          |
|---|----|---|----|----------|
| 3 |    | 3 | ×  | <b>}</b> |
| C | ジ  |   | ,  |          |

| ٣٢-أهلية الأداء لا تثبت إلا بالتمييز والتمكن من الفعل ٩٠ |
|----------------------------------------------------------|
| ٢٤-الاستطاعة تكون قبل الفعل ومعه                         |
| ٢٥ - لا يُكلّف المخطئ والناسي والنائم والمكره            |
| ٢٦ - الغضبانُ المغلق عليه غير مكلّفٌ                     |
| ٢٧ - السكران مكلف قبل تمكن سكره لا حال السكر             |
| الفصل الثاني: الأحكام التكليفية.                         |
| ۲۸-الواجب ينقسم إلىٰ عيني وكفائي                         |
| ٢٩ – (عليٰ) تُفيد الوجوب                                 |
| ۳۰ ما يجوز تركه لا يكون فعله واجباً                      |
| ٣١-الواجب الموسّع يتعلق وجوبه بجميع الوقت                |
| ۳۲-المندوب مأمور به                                      |
| ٣٣-لا يلزم المندوب بالشروع فيه إلا الحج والعمرة          |
| ٣٤ - نفي الجناح يدل على الإباحة إلا بقرينة               |
| ٥٣-الحرام صغائر وكبائر                                   |
| ٣٦-قد تُطلق الكراهة، ويُراد بها التحريم                  |
| ٣٧-قد يُعبّر عن الحرام بقول: «لا ينبغي»                  |
| الفصل الثالث: الأحكام الوضعية                            |
| ٣٨-الأحكام مبنيّة علىٰ التيسير                           |
| ٣٩-تحرم الحيل المخالفة للشرع                             |



| الرَّخصة او العزيمة بحسب الحال١٣١                                  | ٤٠ ع-يرجح الاخد ب     |
|--------------------------------------------------------------------|-----------------------|
| سروط والعقود الصحة                                                 | ٤١ - الأصل في الث     |
| ادات تو قيفية                                                      | ٤٢ - النيابة في العبا |
| الأحكام ١٣٩                                                        | الباب الثالث: أدلة    |
| دلة المتفق عليها                                                   | الفصل الأول: الأ      |
| قرآن                                                               | المبحث الأول: اا      |
| ليس معنيٰ واحدا                                                    | ٤٣ –كلام الله تعالىٰ  |
| حكم الشرعي في القرآن بأنه قديم                                     | ٤٤ - لا يقال عن الـ   |
| إلىٰ جبريل والرسول صَلَّاتَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إضافة تبليغ ١٤٧ | ٥٥ - إضافة القرآن     |
| نرآن تتفاضل                                                        | ٤٦ -آيات وسور الن     |
| ن لفظ مهمل                                                         | ٤٧ -ليس في القرآ      |
| لميٰ مقتضيٰ اللغة بعد البيان النبوي                                | ٤٨ - يُفسَّر القرآن ع |
| قرآن بمجرّد الرّأي دون أصل شرعيّ١٥٧                                | ٤٩ - يحرُّم تفسير ال  |
| ومتشابه                                                            | ٠٥- القرآن محكم       |
| اظ معربة                                                           | ٥١ - في القرآن ألف    |
| ني القرآن                                                          | ٥٢-المجاز واقع ا      |
| لفظ علىٰ معناه الحقيقي والمجازي                                    | ٥٣-يجوز حمل الا       |
| ي كلام الله تعالىٰ                                                 | ٤ ٥ المشترك واقع فـ   |
| ر المشترك في معانيه                                                | ٥٥-يجوز استعمال       |

| 6       | 2 | 1 |             |
|---------|---|---|-------------|
| ts<br>C |   |   | <b>}</b> ;⊶ |
|         |   |   |             |

| ٥٦-القراءة الاحادية ليست قرانا لكنها حجة                            |
|---------------------------------------------------------------------|
| ٥٧ - النسخ واقع في الشرع                                            |
| ٥٨ - يجوز نسخ القرآن بالسنة                                         |
| ٥٩ - تُنسخ السنّة بالقرآن                                           |
| ٦٠- لا يثبت النسخ في حقّ من لم يعلمه                                |
| ٦١- يجوز نسخ الأخف بالأثقل والعكس                                   |
| ٦٢-يجوز النسخ قبل التمكن من الفعل                                   |
| ٦٣ - يجوز النَّسخُ إلىٰ غير بدل                                     |
| ٦٤- يجوز نسخ الحكم مع بقاء التلاوة                                  |
| ٦٥- يجوز نسخ التلاوة مع بقاء الحكم                                  |
| ٦٦- الزيادة على النص ليست نسخاً                                     |
| المبحث الثاني: السنة                                                |
| ٦٧ - السنّة حُجّةُ شرعيّةُ                                          |
| ٦٨- لا يشترط في التواتر عدد محصور                                   |
| ٦٩-خبر الواحد حجّة في الأصول والفروع                                |
| • ٧- خبر الواحد يفيد العلم إذا احتفت به القرائن                     |
| ٧١-الكذب ما خالف الواقع وإن لم يقصد قائله الكذب                     |
| ٧٢- الأنبياء معصومون عن الكبائر و فيما يبلغون عن ربهم               |
| ٧٧- الأصل الاقتداء بالنبي صَالَاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في أفعاله٧٠ |



| ٧٤- إقرار النبيّ صَالِمُتُلِمُعَلَيْهِ وَسَلَمَ حَجْة٢٣٢              |
|-----------------------------------------------------------------------|
| ٧٥-العدالة شرط في الراوي لقبول روايته                                 |
| ٧٦-لا تقبل رواية الكافر                                               |
| ٧٧-الصحابة كلّهم عدول                                                 |
| ٧٨-لا يقبل خبر مجهول الحال                                            |
| ٧٤- لا يشترط الفقه في الراوي                                          |
| ۸۰ - لابد من معرفة تواريخ الرواة                                      |
| ٨١-تجوز رواية الحديث بالمعنى                                          |
| ٨٢-قول الصحابي: أُمرنا أو نُهينا: تحمل علىٰ الرفع وليست صريحة فيه ٢٥١ |
| المبحث الثالث: الإجماع                                                |
| ٨٣-الإجماعُ حُجّة                                                     |
| ٨٤ - لا يُعتدُّ بقول العوام في الإجماع                                |
| ٨٥- لا بد من مستند للإجماع                                            |
| ٨٦- يجوز أن يستند الإجماع علىٰ اجتهاد                                 |
| ٨٧-لا يشترط انقراض العصر في الإجماع الصريح                            |
| ٨٨ - يعتد بقول التابعي في الإجماع في عصر الصحابة                      |
| ٨٩- إذا اختلف المتقدمون علىٰ قولين فلا يجوز إحداث قول ثالث ينقض       |
| القولين                                                               |
| ٩٠ - إذا اختلف أهل العصد ثم اتفقه اكان احماعاً                        |

| 0 | 3 | ١ |          |
|---|---|---|----------|
| × | + |   | <u>ه</u> |
| C |   | , |          |

| الثاني على احد قولي العصر الاول فهو حجة. ٢٧٦ | ٩١- إذا اجتمع أهل العصر    |
|----------------------------------------------|----------------------------|
| لئ الكفر                                     | ٩٢-لا يجوز اتفاق الأمة ع   |
| خبر لا معارض له                              | ٩٣ - لا يمكن جهل الأمة بـ  |
| في الإجماع                                   | ٩٤ - لا يعتد بأهل الضلال ف |
| خالفة الواحد                                 | ٩٥-لا ينعقد الإجماع مع م   |
| م يستدل به الصحابة                           | ٩٦ - يجوز الاستدلال بما ا  |
| الإجماع عدد التواتر                          | ٩٧ - لا يشترط أن يبلغ أهل  |
| جة                                           | ٩٨ - الإجماع السكوتي حج    |
| ر بحجة                                       | ٩٩ إجماع أهل المدينة ليس   |
| نة ليس بحجة                                  | ١٠٠ - اتفاق الخلفاء الأربع |
| سَ بِحُجَّةٍ                                 | ١٠١-إجماع أهل البيت ليْـ   |
| س عملاً بالإجماع                             | ١٠٢-الأخذ بأقل ما قيل لي   |
| ٣٠٨                                          | المبحث الرابع: القياس.     |
| ٣٠٨                                          | ١٠٣ - القياس حجّة          |
| ٣٢٧                                          | ١٠٤ - قياس الدلالة حجة     |
| ٣٣١                                          | ١٠٥ - قياس الشبه حجة       |
| ٣٣٥                                          | ١٠٦ - قياس العكس حُجّة     |
| حدود والكفارات                               | ١٠٧-يجوز القياس في الـ     |
| الدالة على العلية                            | ١٠٨ - المناسبة من الطرق    |



| Τ Σ Σ       | ٩٠١-الاحكام شرعت لمفاصد                              |
|-------------|------------------------------------------------------|
| ۳٤٦         | ١١٠ - من مسالك العلة السبر والتقسيم                  |
| ۳۰۰         | ١١١ - يجوز التعليل بالحكمة الظاهرة                   |
| ۳٥٣         | ١١٢ - يجوز التعليل بالعلة القاصرة المنصوصة           |
| ۳٥٦         | ١١٣-لا يجوز القياس في اللغة                          |
| <b>т</b> ол | ١١٤-يجوز تخصيص العلة الشرعية بدليل                   |
| ۳٦٣         | ١١٥-يجوز تعليل الحكم الوجودي بالعدمي                 |
| ٣٦٦         | ١١٦ – من قوادح القياس فساد الاعتبار                  |
| ٣٦٩         | ١١٧ – من قوادح القياس فساد الوضع                     |
| ۳۷۱         | ١١٨-لا يشترط الاتفاق علىٰ تعليل الأصل                |
| ۳۷۳         | ١١٩ - لا يشترط الدليل الخاص لكل قياس                 |
| ۳۷٥         | ١٢٠ - لا يجوز القياس علىٰ ما ثبت بالقياس             |
| ۳۷۷         | ١٢١ - يجوز القياس على المخصوص من جملة القياس         |
| ۳۷۹         | ١٢٢ - الاستدلال بالأولىٰ صحيح                        |
| ۳۸۳         | الفصل الثاني: الأدلة المختلف فيها                    |
| ٣٨٥         | الدليل الأول: قول الصحابي                            |
| ۳۸٥         | ١٢٣ – قول الصحابي حجّة                               |
| ٣٨٨         | الدليل الثاني: شرع من قبلنا                          |
| ٣٨٨         | ١٢٤ - شرعُ مَنْ قبلَنا شَرْعٌ لَنا إن لم يخالف شرعنا |

| 6 |             |          |
|---|-------------|----------|
| S | <b> </b>  } | <b>}</b> |
| C |             |          |

| ٣٩٥                         | الدليل الثالث: الاستصحاب                                                                                                                                               |
|-----------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٩٥                         | ١٢٥ - الاستصحاب حجة                                                                                                                                                    |
| ٣٩٩                         | ١٢٦ - النَّافي للحُكْمِ يلْزِمُه الدَّليلُ                                                                                                                             |
| ٤٠١                         | الدليل الرابع: العرف                                                                                                                                                   |
| ٤٠١                         | ١٢٧ - العُرْفُ معتبر في الشرع                                                                                                                                          |
| ξ • ξ                       | الدليل الخامس: سد الذرائع                                                                                                                                              |
| ٤٠٤                         | ١٢٨ - سدّ الذرائع حُجَّةٌ                                                                                                                                              |
| ٤٠٨                         | الدليل السادس: الاستحسان                                                                                                                                               |
| ٤٠٨                         | ١٢٩ - الاستحسان حجة إن استند إلىٰ دليل                                                                                                                                 |
| ٤١١                         | ١٣٠ - الإلهامُ ليس بحُجَّة ويعمل به اضطراراً                                                                                                                           |
|                             |                                                                                                                                                                        |
| 713                         | الدليل السابع: المصلحة المرسلة                                                                                                                                         |
| ٤١٦                         |                                                                                                                                                                        |
| ٤١٦                         |                                                                                                                                                                        |
| £17                         | ١٣١ - يُحَتَجُّ بالمصلْحَةِ المرْسَلَةِ                                                                                                                                |
| <b>173 173 173</b>          | ١٣١ - يُحَتَجُّ بالمصلْحَةِ المرْسَلَةِ                                                                                                                                |
| <b>173 173 173 173 173</b>  | <ul> <li>١٣١ - يُحَتَجُّ بالمصلْحَةِ المرْسَلَةِ</li> <li>الباب الرابع: طرق استنباط الأحكام من الأدلة</li> <li>الفصل الأول: الأمر والنهي</li> </ul>                    |
| 713 773 774 775 775 777 778 | الباب الرابع: طرق استنباط الأحكام من الأدلة الباب الرابع: طرق استنباط الأحكام من الأدلة الفصل الأول: الأمر والنهي                                                      |
|                             | الباب الرابع: طرق استنباط الأحكام من الأدلة الباب الرابع: طرق استنباط الأحكام من الأدلة الفصل الأول: الأمر والنهي ۱۳۲ - للأمر صيغة تخصه ۱۳۳ - صيغة «افعل» لها عدة معان |



| ٤٣٧        | ١٣٧ - التهديد بصيغة الامر ابلغ من الوعيد                       |
|------------|----------------------------------------------------------------|
| ٤٣٩        | ١٣٨ - الأمر المطلق يقتضي الفورية                               |
| ٤٤٢        | ١٣٩ - الأمر لا يقتضي التكرار                                   |
| ٤٤٥        | • ١٤ - الأمر المعلق علىٰ علة يتكرر كلما تكررت العلة            |
| ٤٤٦        | ١٤١ - الأمر بعد الحظر يعود علىٰ ما كان عليه قبل الحظر          |
| ٤٤٩        | ١٤٢ - يجوز الأمر بما يعلم عدم وقوعه                            |
| ٤٥١        | ١٤٣ - النَّهْيُ المطلقُ يَقْتَضِي التَّحْرِيمَ                 |
| ٤٥٢        | ١٤٤ - النهي المطلق يقتضي الفور والتكرار                        |
| ٤٥٤        | ٥ ٤ ١ – النَّهي يقتضي الفساد                                   |
| ξοV        | ١٤٦ – الخبر يأتي بمعنىٰ النهي                                  |
| بقرينة ٤٦٠ | ١٤٧ - النهي عن أشياء بلفظ التخيير لا يقتضي النهي عن جميعها إلا |
| ٤٦٢        | الفصل الثاني: العام والخاص                                     |
| ٤٦٢        | ١٤٨ - للعموم صيغ تخصه                                          |
| ٤٦٧        | ١٤٩ - يجوز تخصيص القرآن بالسنّة                                |
| ٤٦٩        | ٠ ١٥ - يجوز تخصيص السنّة بالقرآن                               |
| ٤٧١        | ١٥١ - يجوز تخصيص عموم الكتاب والسنّة بالقياس الجلي             |
| ٤٧٤        | ١٥٢ – (مَنْ) و(ما) الشرطيّتان تفيدان العموم                    |
| ٤٧٦        | ١٥٣ - يجوز في التخصيص التراخي                                  |
| ٤٧٨        | ١٥٤ - دلالة العام علي جميع أفراده من قبيل الظاهر               |



| ١٥٥ - يجوز الاخذ بالعموم قبل البحث عن المخصص                                            |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٥٦ - العموم المؤكَّد بـ(كُلّ) يدخله التخصيص                                            |
| ١٥٧ - الخطاب الموجه إلى الأمة يشمل النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إلا بقرينة ٤٨٤ |
| ١٥٨ - الخطاب الموجه إلى الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يشمل أمنه إلا بقرينة ٤٨٧ |
| ١٥٩ - الخطاب لواحد من الأمّة خطاب لجميع الأمَّة                                         |
| ١٦٠ - يدخل النّساء في الخطاب الموجّه للرجال                                             |
| ١٦١ - يدخل العبيد في عموم الخطاب                                                        |
| ١٦٢ - العام المعطوف على الخاص أو المعطوف عليه خاص باق على                               |
| عمومه                                                                                   |
| ١٦٣ - العام المخصوص حجة في الباقي                                                       |
| ١٦٤ - يجوز إطلاق العام وإرادة الخاص                                                     |
| ١٦٥ - يدخل المخاطِب في عموم الخطاب إلا بقرينة                                           |
| ١٦٦ - العام الذي جاء للمدح أو للذم يفيد العموم إلا بدليل ٧٠٥                            |
| ١٦٧ - إذا أضيف التحريم أوالتحليل للأعيان اقتضى العموم عرفًا ٥٠٩                         |
| ١٦٨ - موافق العام لا يخصص العموم                                                        |
| ١٦٩ - الاستثناء المنقطع واقع في القرآن                                                  |
| ١٧٠ - يشترط في الاستثناء الاتصال حكماً                                                  |
| ١٧١ - العام في الأشخاص عام في الأحوال والأزمنة والأمكنة ١٩٥                             |
| ١٧٢ - يجوز استثناءُ الأكثر                                                              |



| ٥٢٢   | ١٧٣ - العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب                        |
|-------|----------------------------------------------------------------|
| ٥٢٦   | ١٧٤ – يجوز الاستثناء من الاستثناء                              |
| ٥٢٧   | ١٧٥ - التخصيص بالعقل جائز                                      |
| 079   | ١٧٦ - التخصيص بالحس جائز                                       |
| ١٣٥   | ١٧٧ - الاستثناء المتعقب للجمل يعود علىٰ الجميع إلا بقرينة      |
| ٥٣٥   | ١٧٨ - يجوز تخصيص العام إلىٰ أن يبقىٰ واحد                      |
| ٥٣٧   | ١٧٩ - أقل الجمع ثلاثة إلا بدليل                                |
| ٥٤.   | الفصل الثالث: المطلق والمقيد                                   |
| ٥٤٠   | ١٨٠ - يحمل المطلق على المقيد إذا اتحد الحكم والسبب             |
| 0 2 0 | الفصل الرابع: المجمل والمبين                                   |
| 0 8 0 | ١٨١ - لا يجوز تأخير البيان عن وقت الحاجة، ويجوز إلى وقت الحاجة |
| 00 *  | الفصل الخامس: المحكم والمتشابه                                 |
| 00 +  | ١٨٢ – يجوز تأويل المتشابه                                      |
| 008   | الفصل السادس: الظاهر والمؤول                                   |
| 008   | ١٨٣ – الأصل الظاهر ولا يصار إلىٰ التأويل إلا بقرينة            |
| 007   | الفصل السابع: المنطوق والمفهوم                                 |
| oov   | ١٨٤ - مفهوم المخالفة حجّة                                      |
| 071   | ١٨٥ - مفهوم العدد حجّة                                         |
| ٥٦٣   | ١٨٦ - دلالة الاقتران قرينة على الحكم                           |



| 079               | الباب الخامس: الأجتهاد والتقليد والتعارض والترجيح                                      |
|-------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|
| ov1               | الفصل الأول: الاجتهاد والتقليد                                                         |
| ovy               | المبحث الأول: الاجتهاد                                                                 |
| ovy               | ١٨٧ - الاجتهاد واجب كفائي                                                              |
| ٥٧٥               | ١٨٨ – كان النَّبيُّ صَلَّاتِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ متعبَّدا بالاجتهاد                 |
| رحي بتقويمه . ٥٧٩ | ١٨٩ - يجوز الخطأ علىٰ اجتهاد النب <i>ي صَاَّلَنَّهُ عَلَيْهِ وَسِالَّ</i> مَ ويأتي الو |
| ٥٨٢               | • ١٩ - يجوز اجتهاد الصحابة زمن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ                   |
| ٥٨٤               | ١٩١- كل مجتهد مصيب للأجر وليس مصيبًا للحق                                              |
| ٥٨٧               | ١٩٢ - يجوز تفويض النَّبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بالحكم                        |
| ٥٨٩               | ١٩٣ - لا يجوز للمفتي ذكر قولين مختلفين في وقت واحد                                     |
| يد الاجتهاد . ٩١. | ١٩٤ - إذا سئل المجتهد عن مسألة مرة ثانية فلا يلزمه أن يع                               |
| 097               | ١٩٥ - علىٰ المفتي أن ينبّه علىٰ ما قد يتوهم من الجواب                                  |
| ٥٩٤               | المبحث الثاني: التقليد                                                                 |
| ٥٩٤               | ١٩٦ - يجوز للعامي التقليد في الفروع                                                    |
| ٥٩٨               | ١٩٧ - يجوز التقليد في الأصول                                                           |
| ٦٠٢               | ١٩٨ - لا يقلد المجتهد مجتهداً آخر إلا عند الحاجة                                       |
| ٦٠٥               | ١٩٩ - يُكْره السؤال عمَّا لَمْ يَقَعْ                                                  |
| العلم ٢٠٧         | • • ٢ - لا يجوز استفتاء إلا من غلب على الظن أنه من أهل                                 |
| 7.9               | ٠٠١ - إذا اختلفت الفتاوي فيتخير المقلد أرجحها                                          |



| 717  | الفصل الثاني: التعارض والترجيح                               |
|------|--------------------------------------------------------------|
| 717  | ٢٠٢ - التعارض بين الآيات ليس حقيقياً                         |
| لة١٥ | ٢٠٣- إذا تعارض ظاهرُ الكتابِ مع السُّنَّةِ فيقدم الأقوىٰ دلا |
| ٦١٧  | ٢٠٤ ـ يقدم الأيسرعند التعارض                                 |
|      | الخاتمة                                                      |
| ٦٢٣  | المصادر والمراجع                                             |
| ٦٥٣  | فهرس المحتويات                                               |
|      | ÷                                                            |